
 
  

  



  
  

 بسم الله الرحمن الرحیم
  
  

  



  
  

 (7)سوره اعراف

 آيه دارد 206و  سوره اعراف مکی است
  
  

 [9تا  1آيات (:7)سوره الأعراف ]

نْزِلَ  كتَِاب   ١ المص الَرحَِيمِ  الَرحََْْنِ  الََلِّ بسِْمِ ﴿
ُ
 للِمُْؤْمِنيَِ  ذِكْرىَ  وَ  بهِِ  لُِِنْذِرَ  مِنْهُ  حَرَج   صَدْركَِ  فِ  يكَُنْ  فَلَ  إلََِكَْ  أ

نْزِلَ  مَا اتِبَعُِوا ٢
ُ
وْلَِاَءَ  دُونهِِ  مِنْ  تتََبعُِوا لَ  وَ  رَب كُِمْ  مِنْ  إلََِْكُمْ  أ

َ
هْلكَْنَاهَا قرَْيَة   مِنْ  كَمْ  وَ  ٣ تذََكَرُونَ  مَا قَليِلا  أ

َ
 فَجَاءهََا أ

سُنَا
ْ
وْ  بَيَاتاا  بَأ

َ
سُنَا جَاءهَُمْ  إذِْ  دَعْوَاهُمْ  كََنَ  فَمَا ٤ قاَئلُِونَ  هُمْ  أ

ْ
نْ  إلَِ  بَأ

َ
رسِْلَ  الَََِّينَ  فَلَنسَْئَلَنَ  ٥ ظَالمِِيَ  كُنَا إنِاَ قاَلوُا أ

ُ
 إلََِْهِمْ  أ

م   عَلَيْهِمْ  فَلنََقُصَنَ  ٦ الَمُْرسَْليَِ  لَنسَْئَلَنَ  وَ 
ولئَكَِ  مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ  فَمَنْ  الَْْقَ   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ  وَ  ٧ غََئبِيَِ  كُنَا مَا وَ  بعِِلْ

ُ
 هُمُ  فَأ

ولَئكَِ  مَوَازيِنُهُ  خَفَتْ  مَنْ  وَ  ٨ الَمُْفْلحُِونَ 
ُ
وا الَََِّينَ  فَأ نْفُسَهُمْ  خَسُِِ

َ
ِ  كََنوُا بمَِا أ   ﴾٩ يَظْلمُِونَ  نَابآِياَت

 ترجمه آيات

 بنام خداى رحمان و رحيم
 (.1)المص 

و  كه مردم را بدان بيم دهى( براى اين نازل شده)خاطر مباش، اين كتابى است كه بر تو نازل شده پس دلتنگ و رنجه
 (.2)براى مؤمنين يادآور باشد 

پيرو غير او نباشيد و جز خدا را به دوستى مگيريد، اما اندك چيزى كه از پروردگارتان به شما نازل شده پيروى كنيد و 
 (.3)گردند مردمى بدين پند متذكر مى

  



 (.4)چه بسا آباديهايى كه ما اهلش را هلاك كرديم و آنان را در دل شب و يا هنگام خواب نيمروز به عذابمان سپرديم 
 (.5)ايم ما ستمگر بوده: گفتندمىآن دم كه با عذاب ما روبرو شدند ادعايشان جز اين نبود كه 

 (.6)يم كنايم پرسش نموده، و از پيغمبران نيز پرسش مىما در قيامت از هر قومى كه پيغمبر بسوى آنان فرستاده
 (.7) ايمكنيم و ما هرگز غايب نبودهاند از روى علم برايشان نقل مىو آنچه را كه كرده

اش سنگين باشد رستگار است آن روز است كه هر كس اعمال وزن شدهدر آن روز حق است، ( سنجش اعمال)ميزان 
(8.) 

 (.9)اند شان سبك باشد همانهايند كه با ظلم بر آيات ما بر خود زيان رسانيدهو كسانى كه اعمال وزن شده

 بيان آيات

 .مشتمل بر آن است« ص» و« الم» هاى ابتدا شده به حروف مقطعهاين سوره مشتمل است بر مجموع مطالبى كه سوره
به قدر امكان بحثى در باره حروف « حم عسق» خواننده عزيز اين معنا را در خاطر خود بسپارد، زيرا كه ما در اول سوره

 .تعالى الله ان شاء -مقطعه قرآنى خواهيم گذراند 

 اشاره به عهدى كه خدا از آدميان گرفته، و ساير معارفى كه در سوره اعراف آورده شده است
برداشت كلام در اين سوره چنين است كه گويا عهدى را كه خداوند از آدميان گرفته كه او را بپرستند و چيزى را 
شريك او قرار ندهند مبناى كلام قرار داده، و آن گاه از سير تاريخى اين عهد كه بر حسب مسير انسانيت در امم و قرون گذشته 

 .كندنموده است بحث مى
شده و ه اين عهد را شكسته و آن را از ياد بردند، و در نتيجه وقتى پيغمبرى در بين آنان مبعوث مىچون اكثر امم گذشت

كردند و جز عده كمى به وسيله آن آيات متذكر آورده كه آنان را به ياد عهد خود بيندازد تكذيب مىآيات و معجزاتى مى
 .شدندنمى

هاى مختلف از جهت هاى دينى الهى، در طبيعت انساندعوت آرى، عهد الهى كه در حقيقت اجمالى است از تفصيل
اختلافى كه در استعداد قبول و رد آن دارند، و همچنين از جهت اختلاف اماكن و اوضاع و احوال و شرايطى كه به نفوس آنان 

 .شوداحاطه دارد مختلف مى
دهد، و ان به خدا و آيات او را نتيجه مىاند هدايت به سوى ايمدر بعضى از نفوس پاك كه بر اصل فطرت باقى مانده

 دهند و مردمىدر بعضى ديگر كه هميشه اكثريت را تشكيل مى
  



نى دهد، و همين معپست و مستغرق در شهوات دنيايند خلاف آن را، كه همان كفر و طغيان و سرپيچى است نتيجه مى
دنيا موفقيت و نصرت و فتح، و در آخرت نجات از آتش شود كه مؤمنين مورد الطاف خاص الهى قرار گرفته، و در باعث مى

شان گردد، و در مقابل، كفار مورد غضب و لعنت خدا قرار گرفته به مندى از بهشت و لذايذ گوناگون آن نصيبو بهره
حَادِيثَ فَجَعَلْنَاهُمْ ﴿ شوندكند دچار مىشان را قطع مىهاى ناگهانى كه همگى را هلاك ساخته و نسلعذاب

َ
 كَُ  مَزَقْنَاهُمْ  وَ  أ

  1﴾مُمَزَق  
 .شودتر است، و در آن عذاب كسى يارى نمىكنندهشان است، و عذاب آخرت بيچارهتازه اين عذاب دنياى

 لَ  يََكُْمُ  الََلُّ وَ ﴿ كنداين است آن سنتى كه خداوند آن را در بين بندگان خود اجراء كرده، و از اين پس نيز اجراء مى
ِبَ   .2﴾الَْْسَِابِ  سََِيعُ  هُوَ  وَ  لُِْكْمِهِ  مُعَق 

شرح جزئيات همين سنت براى مردمى كه ايمان به خدا ندارند انذار است، چون غرض از شرح آن واداشتن آنان به 
ار خود ردگو همين شرح و بيان، نسبت به مردم با ايمان يعنى آنان كه به طور اجمال علم به پرو. ايمان به خدا و آيات او است

و به مقام ربوبى او دارند تذكر و يادآورى آيات خدا و تعليم معارف دينى او، و معرفت به خدا و اسماى حسنى و صفات 
 .علياى او، و نيز شناسايى سنت جارى پروردگار در دنيا و آخرت است

ان آيد كه غرض اديشود، و از آن به خوبى بر مىه مىهم اين معنا استفاد ﴾للِمُْؤْمِنيَِ  ذكِْرىَ  وَ  بهِِ لُِِنْذِرَ ﴿ از آيه شريفه
 .انذار غير مؤمنين، و يادآورى مؤمنين: همين دو معنا است

همه آن در مكه نازل شده باشد و از اختلافى كه مفسرين در باره چند بنابراينكه اين سوره : توان گفتبر اين اساس مى
ايمان ( مصلى الله عليه وآله و سل) الله مشركين مكه و تعداد اندكى كه به رسولآيه آن دارند صرفنظر كنيم روى سخن در آن با 

شود، براى اينكه غالبا در اول يا آخر آيات آن عموم مردم را آورده بودند خواهد بود، و از خود آيات آن نيز اين معنا ظاهر مى
ابليس و داستانهاى نوح، هود، صالح، لوط، شعيب و انذار نموده، و اقامه حجت و موعظه كرده، و يا با ذكر داستان آدم و 

 .شان را فراهم ساخته استوسيله عبرت( علیه السلام)موسى 
 و اين بيان در عين اينكه براى اكثريت مردم انذار است، براى مؤمنين يادآورى و تذكر

  
                                                      

 .19سبا، آيه  -. شان ساختيممتفرق و پراكندهپس گردانيديم آنها را عبرت داستانها و بكلى  1
 .40رعد، آيه  -. اى حكم او را و او سريع الحساب استكند، و نيست رد كنندهو خدا حكم مى 2



د كه اندازو معاد و آيات الهى مى است، چون همين بيانات آنان را به ياد تفاصيل و جزئياتى از معارف مربوط به مبدء
 .اجمال ايمان خود آنان مشتمل بر آن است

اى از معارف الهى را متضمن است، در اينجا بايد خاطر نشان سازيم كه اين سوره قسمت عمده و مقدار قابل ملاحظه
دم با ايمانى كه هميشه به از آن جمله وصف ابليس و لشكرش، وصف قيامت و ميزان، اعراف و عالم در و ميثاق، و وصف مر

 .و نيز از آن جمله ذكر عرش و تجلى پروردگار و اسماى حسناى او و بيان اين حقيقت كه براى قرآن تاويلى است. ياد خدايند
مَرَ قُلْ ﴿ :و نيز متضمن مجملاتى است از واجبات و محرمات مانند

َ
ِ  أ

َ  حَرَمَ إنَِمَا ﴿ و آيه 1﴾باِلقِْسْطِ  رَب  ِ
 ظَهَرَ  مَا الَفَْوَاحِشَ  رَب 

خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ و آيه 2﴾بَطَنَ  مَا وَ  مِنْهَا
َ
ِزْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ توان استفاده و از همين جا مى. 3﴾الَر 

جِدُ  لَ قُلْ ﴿ انعام آيهكرد كه نزول سوره اعراف قبل از نزول سوره انعام بوده، زيرا در سوره 
َ
وحَِ  مَا فِ  أ

ُ
 اعِم  طَ  عَََ  مَُُرَماا  إلََِ  أ

آيد حكم به اباحه ما سواى آنچه كه از محرمات استثنا شده قبلا نازل شده بوده، و آيه وجود دارد كه از آن بر مى 4﴾...يَطْعَمُهُ 
 .كندمزبور به آيات اين سوره اشاره مى

تر از آن احكامى است كه در صرفنظر كنيم احكام و شرايعى كه در اين سوره ذكر شده اجمالى از ظهور اين آيه هم كه
تْلُ  تَعَالوَْاقُلْ ﴿ سوره انعام در آيه

َ
  5﴾عَليَْكُمْ  رَب كُمْ  حَرَمَ  مَا أ

ت، شده اسو اين خود دليل روشنى است بر اينكه سوره اعراف قبل از سوره انعام نازل . و آيات بعديش ذكر گرديده
دانيم كه طريقه تشريع احكام در دين اسلام اين بوده كه نخست احكام به طور سربسته و مجمل ذكر شده و چون همه مى

 .شده استشد، در آخر، پرده از روى همه جزئيات آن برداشته مىسپس بتدريج توضيح بيشترى پيرامون آن داده مى
نْزِلَ  كتَِاب  المص ﴿

ُ
 را در اين آيه «كتاب»اينكه  ﴾للِمُْؤْمِنيَِ  ذِكْرىَ  وَ  بهِِ  لُِِنْذِرَ  مِنْهُ  حَرَج   صَدْركَِ  فِ  نْ يكَُ  فَلَ  إلََِكَْ  أ

 « بر تو نازل شده» به طور نكره ذكر كرده و آن را با جمله
  

                                                      
 .29اعراف، آيه  1
 .33اعراف، آيه  2
 .32اعراف، آيه  3
 .145انعام، آيه  4
 .151انعام، آيه  5



هست  ﴾نْ يكَُ فَلَ ﴿ تفريعى هم كه در جمله. توصيف كرده، و اسمى از نازل كننده آن نبرده به خاطر تعظيم كتاب است
اين كتاب، كتاب مباركى است كه آيات پروردگارت را كه بر تو نازل كرده : خالى از دلالت بر اين معنا نيست، گويا فرموده

ن كتاب اى دلتنگ مباش، بلى اگر قرآن غير اياگر مامور به تبليغ آن و دعوت مردم به سوى آن شدهبنابراين كند، برايت بيان مى
 جمله .هايى كه در تبليغ آن است دلتنگ باشىبود روا بود كه از جهت زحمات و محنتير پروردگارت مىبود و از ناحيه غ

تيجه ، و هم ن﴾للِمُْؤْمِنيَِ  ذِكْرىَ وَ ﴿ نتيجه انزال كتاب و از نظر ادبى هم ظرفى است لغو و متعلق به آن، نظير جمله ﴾بهِِ لُِِنْذِرَ ﴿
 .ديگرى است براى آن

را اختصاص به مؤمنين داده دليل بر اين است كه انذار اختصاص به آنان نداشته، بلكه مؤمنين و  «ذكرى» و اينكه فقط
اين كتاب بر تو نازل شده تا همه مردم را به آن انذار كرده : شود، معناى آيه چنين مىبنابراین. شودغير مؤمنين را شامل مى

سيله اين آيات و معارف الهيى كه در آن است به آن متذكر مقام پروردگار مؤمنين را متذكر كنى، چون تنها مؤمنينند كه به و
 .گردد، نه عموم مردمشان زيادتر شده چشمشان روشن مىخود شده به همين وسيله ايمان

 سازد كه سخط و عقاب، آياتى عموم مردم را متاثر مىبنابرایناثر اين كتاب در عموم مردم همان ترسانيدن آنان است، 
 .كنديى و آخرتى پروردگار را ذكر مىدنيا

از » :است، و معناى آن اين است كه «حرج» متعلق به ﴾بهِِ لُِِنْذِرَ ﴿ جمله: اندشود اينكه بعضى گفتهاز اينجا معلوم مى
از جمله مزبور  بعد ﴾للِمُْؤْمِنيَِ  ذِكْرىَ وَ ﴿ اساس است، زيرا ذكر كردن جملهتا چه اندازه بى 1«تبليغ آن مترس و دلتنگ مباش

مراد از مؤمنين هم آن كسانى : اندو همچنين فساد احتمال ديگرى كه داده و گفته. شاهد خوبى است براى فساد اين احتمال
كه در « ذكرى» داند بعدها ايمان خواهند آورد، زيرااند و هم آن كسانى كه خدا مىاست كه در روز نزول اين آيه مؤمن بوده

 .مؤمنين فعلى صادق نيستآيه ذكر شده جز بر 
نْزِلَ  مَااتِبَعُِوا ﴿

ُ
وْلَِاَءَ  دُونهِِ  مِنْ  تتََبعُِوا لَ  وَ  رَب كُِمْ  مِنْ  إلََِكُْمْ  أ

َ
 ﴾تذََكَرُونَ  مَا قلَيِلا  أ

پس از آنكه به پيغمبرش فرمود كتابى كه به وى نازل شده براى انذار بوده اينك خود قرآن شروع به انذار مردم نموده، 
 .كند، چون در انذار مردم بايد خطاب متوجه خود آنان شوداب را متوجه آنان مىخط

 كند به اينكه بايد پيروى كنند آنچه را كه از پروردگارشان نازلمردم را خطاب مى
  

                                                      
 .305، ص 8، جالمنار تفسير 1



 .كند به اعتقاد صحيح و عمل صحيح، يعنى اعتقاد به خدا و آيات او و عمل صالحگرديده و آن قرآنى است كه امر مى
نْزِلَ  مَااتِبَعُِوا ﴿ جمله و

ُ
به منزله كنايه از دخول در تحت ولايت خداى سبحان است، بدليل اينكه به دنبالش  ﴾إلََِكُْمْ  أ

 . «تان نازل شدهپيروى مكنيد غير آنچه را كه به سوى» :و نفرمود «و بغير از خدا اولياى ديگر را پيروى مكنيد» :فرمود
نها اولياى تا آ -در حالى كه آنها زيادند  -غير از خداى تعالى كسى را پيروى مكنيد : شود كه، معناى آيه اين مىبنابراین

فهميديد كه خدا پروردگار شما است و جز او پروردگار و شديد مىاگر متذكر مى! شويدچه كم شما متذكر مى. شما نگردند
 .اولياى ديگرى براى شما وجود ندارد

هْلكَْنَاهَا قرَْيَة   مِنْ  كَمْ وَ ﴿
َ
سُنَا فَجَاءَهَا أ

ْ
وْ  بَيَاتاا  بَأ

َ
سازد كه خداوند در سنتى را خاطر نشان آنان مى ﴾قاَئلُِونَ  هُمْ  أ

ند كردند خداوساخته است، و آن اين بوده كه وقتى مردم غير از خدا اولياى ديگرى اتخاذ مىمشركين امم گذشته جارى مى
 .دندنموساخته، و پس از ديدن عذاب به ظلم خود اعتراف مىشان مىكرده هلاكنازل مىآنان را به عذابى كه در روز يا در شب 

خواب  و به معناى« قيلوله» از ماده« قائلون» و كلمه. به معناى شبيخون زدن به دشمن در شب است« تبييت» و« بيات»
وْ بَيَاتاا ﴿ :و اينكه فرمود. نيمروز است

َ
گويا براى اشاره به اين است كه عذاب در حالى « ليلا او نهارا» :و نفرمود ﴾قاَئلُِونَ  هُمْ  أ

سُ  جَاءهَُمْ  إذِْ  دَعْوَاهُمْ  كََنَ فَمَا ﴿.شان بوده آرميده بودندگرفته كه با خيال راحت و غافل از عذابى كه در كمينآنان را مى
ْ
 نَابَأ

نْ  إلَِ 
َ
  ﴾ظَالمِِيَ  كُنَا إنِاَ قاَلوُا أ

 كند كه شرك و اتخاذكند كه انسان، با و جدان و حس درونيش درك مىرا تمام نموده بيان مىاين جمله تذكر قبلى 
فهمد كه سنت الهى بر اين جارى است كه اگر به طوع و رغبت به ظلم خود اعتراف نكند و نسبت به اولياء، ظلم است، و مى

 .سازدمجبور به اعتراف مىمقام ربوبى پروردگارش خاضع نگردد خداوند او را دچار عذاب نموده و 
رسِْلَ  الَََِّينَ فَلَنسَْئَلَنَ ﴿

ُ
  ﴾الَمُْرسَْليَِ  لَنسَْئَلنََ  وَ  إلََِهِْمْ  أ

 مكلف بودن مشركين به توحيد خداى تعالى و مسئول بودن آنان نسبت به ايمان و عمل صالح
ه كه نسبت اند، و چنان نبودترك شرك بودهبيان سابق دلالت بر اين داشت كه مشركين مكلف به توحيد خداى تعالى و 

ه شود كخواهند بكنند و هر چيزى را كه بخواهند شريك خداوند بدانند، پس معلوم مىبه اين معنا آزاد باشند و هر چه مى
 ،هآنان نيز نسبت به ايمان و عمل صالح و گفتار حق مسئولند، و معلوم است كه اين امر و اين تكليف قائم به دو طرف بود

  



يك طرف پيغمبرى كه مبعوث بر آنان شده، و يك طرف خود آنان، و چون چنين بوده در آيه مورد بحث سؤال از 
 .رسول و مؤاخذه از مردم را متفرع بر مساله هلاكت مردم كرده است

رسِْلَ الَََِّينَ ﴿ شود كه مراد ازاز اينجا معلوم مى
ُ
ن اين را بدا. بيا و پيغمبران استان« المرسلين» مردم و مراد از ﴾إلََِهِْمْ  أ

رسِْلَ الَََِّينَ ﴿ مراد از: اندها گفتهخاطر گفتيم كه معلوم شود اينكه بعضى
ُ
باشد با ه مىملائك« المرسلين» انبيا و مراد از ﴾إلََِهِْمْ  أ

نان اى اسمى از مؤاخذه آسازد، زيرا سياق آيه سياق گفتگوى از مشركين است و معنا ندارد كه در چنين زمينهسياق آيه نمى
ه از اين هم ك. علاوه بر اينكه آيه بعدى هم با اين احتمال سازگار نيست. برده نشود و در عوض پاى ملائكه به ميان آيد

 مَا وَ  م  بعِِلْ  هِمْ عَلَيْ فَلَنَقُصَنَ ﴿ .بگذريم بيان قبلى اسمى از ملائكه نبرده بود تا در اينجا هم مراد از مرسلين ملائكه بوده باشد
اند خلاصه معناى آيات قبلى اين بود كه مشركين مربوب و مدبر بتدبير خداوندند، و به زودى به آنچه كه كرده ﴾غََئبِيَِ  كُنَا

شوند، و چون اين مؤاخذه و بازخواست منوط بر اين است كه پرسش كننده، داناى به اعمال آنان مؤاخذه شده و جزا داده مى
م   عَلَيْهِمْ فَلَنَقُصَنَ ﴿ ايمن از اين كه در جوابش دروغ بگويند نخواهد بود، لذا جمله باشد، و اگر نباشد

ر آن را متفرع ب ﴾بعِِلْ
را هم از اين نظر نكره و بدون الف و لام آورد تا اشاره به اهميت آن نموده بفهماند كه اين علم مانند علم شما « علم» .كرد

 را عطف بر آن نمود، تا دلالت ﴾غََئبِيَِ  كُنَا مَاوَ ﴿ داشته باشد، و براى تاكيد همين معنا جملهنيست كه خطا و غلط در آن راه 
كند بر اينكه خداى تعالى شاهد و ناظر اعمال آنان است، و علاوه بر اينكه ملائكه را موكل بر آنان نموده تا اعمال آنان را 

 .بنويسند خودش هم به هر چيزى محيط است

 اعمال «ميزان» و «وزن» مراد از
ولئَكَِ  مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ  فَمَنْ  الََْْق   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ وَ ﴿

ُ
 دهد ازاين دو آيه خبر مى ﴾يَظْلمُِونَ بآِياَتنَِا ...  الَمُْفْلحُِونَ  هُمُ  فَأ

از آيات ديگرى نيز اين معنا كه كند، شود يا خود بندگان را از جهت عمل وزن مىميزانى كه عمل بندگان با آن سنجيده مى
  1﴾يَ حَاسِبِ  بنَِا كَفَ  وَ  ... الَقِْيَامَةِ  لَِوَْمِ  الَقِْسْطَ  الَمَْوَازيِنَ  نضََعُ وَ ﴿ شود، مانند آيهمراد از وزن، حساب اعمال است استفاده مى

شْتَاتاا  الَناَسُ  يصَْدُرُ يوَْمَئذِ  ﴿ تر آيهو از آن روشن
َ
وْا أ عْمَالهَُمْ  ليَُُِ

َ
 ﴾يرََهُ  خَيُْاا  ذَرَة   مِثْقَالَ  يَعْمَلْ  فَمَنْ  أ

  
                                                      

 .47انبيا، آيه  –. هستيم كافىو ما به تنهايى براى رسيدگى به حساب همه خلايق ... گذاريمعدل راى در روز قيامت مىترازوهاى  1



ا ذَرَة   مِثْقَالَ  يَعْمَلْ  مَنْ وَ ﴿  .است، كه عمل را ذكر كرده و سنگينى را به آن نسبت داده است 1﴾يرََهُ  شًََّ
 .سنگينى اعمال است، نه صاحبان اعمال« وزن» و كوتاه سخن اينكه منظور از

ولئَكَِ ﴿ كند كه براى نيك و بد اعمال وزنى هست، ليكن از آيهاثبات مىآيه مورد بحث 
ُ
 وَ  ب هِِمْ رَ  بآِياَتِ  كَفَرُوا الَََِّينَ أ

عْمَالهُُمْ  فَحَبطَِتْ  لقَِائهِِ 
َ
شود كه اعمال حبط شده برايش وزنى نيست و تنها استفاده مى 2﴾وَزْناا  الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  لهَُمْ  نقُِيمُ  فَلَ  أ

شان حبط نشده باشد، پس هر عملى كه حبط نشده باشد چه نيك و چه بد شود كه اعمالال كسانى در قيامت سنجيده مىاعم
ليكن اين آيات در عين اينكه براى عمل نيك و بد ثقلى و وزنى . كندثقلى و وزنى دارد، و ميزانى است كه آن وزن را معلوم مى

داند، به اين معنا كه حسنات را باعث ثقل ميزان و سيئات را باعث نى اضافى مىقائل است در عين حال اين سنگينى را سنگي
داند، نه اينكه هم حسنات داراى سنگينى باشد و هم سيئات، آن وقت اين دو سنگين با هم سنجيده شود هر كدام خفت آن مى

زخ جزا داده شود، تر بود به دوسنگين تر بود به نعيم جنت و اگر سيئاتبيشتر شد بر طبق آن حكم شود، اگر حسنات سنگين
شود كه ميزان اعمال از قبيل ترازو و قپان نيست تا فرض تساوى دو كفه در آن راه داشته باشد، نه، از ظاهر آيات استفاده مى

 لتَْ ثَقُ فَمَنْ ﴿: فرمايدبلكه ظاهر آنها اين است كه عمل نيك باعث ثقل ميزان و عمل بد باعث خفت آن است، چنان كه مى
ولئَكَِ  مَوَازيِنُهُ 

ُ
ولَئكَِ  مَوَازيِنُهُ  خَفَتْ  مَنْ  وَ  الَمُْفْلحُِونَ  هُمُ  فَأ

ُ
وا الَََِّينَ  فَأ نْفُسَهُمْ  خَسُِِ

َ
مَنْ فَ ﴿ و ﴾يَظْلمُِونَ  بآِياَتنَِا كََنوُا بمَِا أ

ولَئكَِ  مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ 
ُ
ولئَكَِ  مَوَازيِنُهُ  خَفَتْ  مَنْ  وَ  الَمُْفْلحُِونَ  هُمُ  فَأ

ُ
وا الَََِّينَ  فَأ نْفُسَهُمْ  خَسُِِ

َ
ونَ  جَهَنَمَ  فِ  أ مَا ﴿ و 3﴾خَالُِِ

َ
 مَنْ فَأ

مَا وَ  رَاضِيَة   عِيشَة   فِ  فَهُوَ  مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ 
َ
هُ  مَوَازيِنُهُ  خَفَتْ  مَنْ  أ م 

ُ
دْرَاكَ  مَا وَ  هَاويَِة   فَأ

َ
 .4﴾حَامِيَة   ناَر   هيَِهْ  مَا أ

  
                                                      

ير را اى خير كرده باشد، آن خهاى خود را ببينند، پس هر كس به اندازه سنگينى ذرهشوند تا كردهو در چنين روزى مردم دسته دسته بيرون مى 1
 .8زلزال، آيه  -. بينداى مرتكب شر شده باشد آن را مىه اندازه سنگينى ذرهبيند و هر كس بمى

هاى پروردگارشان را و هم چنين معاد را انكار كردند و در نتيجه اعمالشان حبط شده و در قيامت برايشان ميزانى به پا آنان همان كسانند كه آيت 2
 .105كهف، آيه  -. كنيمنمى

 شان سبك شد آنان كسانيند كه خود را زيانكار ساخته وشان سنگين شد آنان رستگارند، و كسانى كه موازين اعمالمالپس كسانى كه موازين اع 3
 .103مؤمنون، آيه  -. در جهنم براى هميشه معذبند

 دانى كه هاويهتو چه مىاما هر كه موازينش گران است در عيشى پسنديده است، و اما هر كه موازين وى سبك است، پس جاى او هاويه است، و  4
 .11قارعه، آيه  -. چيست؟ آتشى است سوزنده



وَ ﴿ :اشاره به اينكه ممكن است هر يك از اعمال، و احدى براى سنجش داشته باشد و بيان معناى جمله
  ﴾الََْْق   يوَمَْئذِ   الَوَْزْن  

و امثال . دكنكنيد سنگينى را در طرف حسنات و سبكى را در طرف سيئات اثبات مىاين آيات بطورى كه ملاحظه مى
كند كه شايد مقياس سنجش اعمال و سنگينى آن، چيز ديگرى باشد كه تنها ر انسان تقويت مىاين آيات اين احتمال را در نظ

شود و اگر سيئه بود چون سنخيت با آن ندارد با اعمال حسنه سنخيت دارد، بطورى كه اگر عمل حسنه بود با آن سنجيده مى
ن عبارت باشد از سنجيده نشدن، عينا مانند شود، و ثقل ميزان عبارت باشد از همان سنجيده شدن و خفت آسنجيده نمى

ناميم مانند مثقال و خروار و امثال موازينى كه خود ما داريم، چون در اين موازين هم مقياسى هست كه ما آن را واحد ثقل مى
، د بود كه هيچسنجيم، اگر كالا از جهت وزن معادل آن واحآن، واحد را در يكى از دو كفه و كالا را در كفه ديگرى گذاشته مى

گذاريم، پس در حقيقت ميزان همان مثقال و خروار است نه ترازو و يا قپان و گرنه آن متاع را برداشته متاع ديگرى بجايش مى
كند، و و يا باسكول، و اينها مقدمه و ابزار كار مثقال و خروارند كه به وسيله آنها حال متاع و سنگينى و سبكى آن را بيان مى

د طول كه يا ذرع است و يا متر و يا كيلومتر و يا امثال آن، كه اگر طول با آن واحد منطبق شد كه هيچ، و اگر نشد همچنين واح
دهيم، ممكن است در اعمال هم واحد مقياسى باشد كه با آن عمل آدمى آن را كنار گذاشته طول ديگرى را با آن تطبيق مى

نس خود آن كه همان نماز حقيقى و تمام عيار است، و براى زكات و انفاق و سنجيده شود، مثلا براى نماز واحدى باشد از ج
امثال آنها مقياس و واحدى باشد از جنس خود آنها، و همچنين براى گفتار واحدى باشد از جنس خودش، و آن كلامى است 

ي هَاياَ ﴿ كه تماميش حق باشد و هيچ باطلى در آن راه نيافته باشد، هم چنان كه آيه
َ
به آن  1﴾تُقَاتهِِ  حَقَ  الََلَّ  اتَِقُوا آمَنُوا الَََِّينَ  أ

 .اشاره دارد
اين باشد، كه آن ميزانى كه در قيامت  ﴾الََْْق   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ وَ ﴿ رسد كه مراد از جمله، بسيار به نظر قريب مىبنابراین

هر قدر عمل مشتمل بر حق باشد به همان اندازه اعتبار و ارزش است، به اين معنا كه « حق» شود همانااعمال با آن سنجيده مى
بر عكس عمل بد از آنجايى كه مشتمل بر چيزى از . دارد، و چون اعمال نيك مشتمل بر حق است از اين رو داراى ثقل است

و وزن هر سنجد مى« حق» حق نيست و باطل صرف است لذا داراى وزنى نيست، پس خداى سبحان در قيامت اعمال را با
قتَِ وَ ﴿ و بعيد نيست قضاوت به حقى هم كه در آيه. عملى به مقدار حقى است كه در آن است شََْ

َ
رضُْ  أ

َ
 وُضِعَ  وَ  رَب هَِا بنُِورِ  الَْْ

  ءَ جِ  وَ  الَكِْتَابُ 

  

                                                      
 .102آل عمران، آيه  -. ايد از خداوند پروا داشته باشيد، حقيقت پروا داشتناى كسانى كه ايمان آورده 1



هَدَاءِ  وَ  باِلنَبيِ يَِ  و مراد از كتابى كه در آن . اشاره به همين معنا باشد است 1﴾يُظْلمَُونَ  لَ  هُمْ  وَ  باِلَْْق ِ  بيَنَْهُمْ  قُضَِ  وَ  الَش 
به آن  2﴾باِلَْْق ِ  عَليَْكُمْ  يَنْطِقُ  كتَِابُنَاهَذَا ﴿ كند همان كتابى است كه در آيهروز گذارده شده و خداوند از روى آن حكم مى

 .اشاره شده است
« وزن» ،بنابراینكند، ثقل آن حق را مشخص مىپس كتاب مقدار حقى را كه در عمل است تعيين نموده و ميزان، مقدار 

 سوره« 11» و آيه« مؤمنون» سوره« 103» و اگر در آيه(. سنجيدن)در آيه مورد بحث به معناى ثقل است نه به معناى مصدريش 
سى كآن را به صيغه جمع آورده براى اين است كه دلالت كند بر اينكه ميزان اعمال يكى نيست، بلكه براى هر « قارعه»

هاى زيادى به اختلاف اعمال وى هست، حق در نمازش نماز واقعى و جامع همه اجزا و شرايط است، و حق در زكاتش ميزان
 .زكات جامع شرايط است، خلاصه، حق در نماز، غير حق در روزه و زكات و حج و امثال آن است

 گفته شده است ﴾الََْْق   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ وَ ﴿ :اقوالى كه در مورد معناى جمله
در آيه  «وزن» :داناين بود آنچه از بيان سابق ما بدست آمد، و ليكن بيشتر مفسرين آيه را طور ديگرى معنا كرده و گفته

و الوزن » هم صفت وزن و هم خبر آن است، و تقدير آيه« حق» ظرف، و «يومئذ» مورد بحث، مبتدا و مرفوع است، و كلمه
به معناى وزن عادلانه است، به شهادت اينكه در  «وزن حق» يعنى وزن در آن روز وزن حق است، و است، «يومئذ الوزن الحق

 .است 3﴾الَقِْيَامَةِ  لَِوَْمِ  الَقِْسْطَ  الَمَْوَازيِنَ  نضََعُ وَ ﴿ تعبير شده، و آن آيه «وزن قسط» آيه ديگرى از وزن حق به
 :ستباشد و تقدير آيه چنين اصفت وزن مى« حق» است، و« يومئذ» مبتدا و خبرش« وزن» كلمه: اندبعضى ديگر گفته

مرفوع بودن وزن براى اين است كه وزن در » :صاحب كشاف گفته. 4وزن حق در روز قيامت است« و الوزن الحق يومئذ»
رش را خب آن گاه وقتى آيه را معنا كرده وزن را مبتدا و.« است و حق صفت آن است» يومئذ« تركيب مبتدا است، و خبرش

رد ها و پيغمبران را مومعناى آيه اين است كه در روزى كه خداوند امت» :كلمه حق گرفته است، زيرا در معناى آيه گفته است
و اين از مانند زمخشرى بسيار عجيب است مگر اينكه كلامش را توجيه كرده  5«دهد وزن وزن حق استبازخواست قرار مى

 :بگوييم
  

                                                      
. شودشود، و به آنان ستم نمىحكم مىو روشن گرديد زمين به نور پروردگارش، و كتاب گذارده شده انبيا و شهدا آورده شده ميان آنان به حق  1
 .69زمر، آيه  -
 .29جاثيه، آيه  -. شوداين است كتاب ما كه عليه شما به حق گويا مى 2
 .47انبيا، آيه  -. هاى عادلانه را براى روز قيامتدهيم ميزانو قرار مى 3
 .137، ص 3، جروح البيانتفسير  4
 .ط بيروت 88، ص 2، جكشافتفسير  5



 .تتمه معناى آيه نيست، بلكه ابتداى كلام ديگرى است« وزن، وزن حق است» اينكه در آخر گفت
  ﴾مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ فَمَنْ ﴿ :در جمله« ثقل موازين» و معناى« موازين» موارد از

ذكر شد اين سوره انبيا هم كه قبلا « 47» است، آيه «ميزان» بنا بر بيانى كه گذشت جمع «موازين» ﴾مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ فَمَنْ ﴿
باشد، « وزونم» جمع« موازين» تر آن است كهاند مناسبو اگر به آن معنايى باشد كه جمهور مفسرين گفته. كندمعنا را تاييد مى

 شود جمعو لو اينكه با صرفنظر از معنايى كه ما براى ميزان كرديم ممكن هم هست آن را به اعتبار تعدد اعمالى كه سنجيده مى
اند توجيه نموده ليكن تصور اينكه ميزان با حسنات سنگين و با و بدين وسيله معنايى را كه مفسرين كرده گرفت،« ميزان»

 علاوه بر اينكه .سيئات سبك شود مشكل است، زيرا چنين چيزى كه با حسنات سنگين و با سيئات سبك شود تصور ندارد
باشد صفت خداوندى است كه اعمال را و عدل مى «قسط» كه همان« حق» را صفت وزن گرفتن صحيح نيست، زيرا« حق»

ين ا ﴾...تُظْلَمُ فَلَ ﴿ چون ظاهر جمله، ﴾...الَقِْسْطَ  الَمَْوَازيِنَ  نضََعُ وَ ﴿ :فرمايدكند، نه صفت وزن، به شهادت اينكه مىوزن مى
 .-دقت فرماييد  -كند، نه ميزان، پس عدالت صفت خدا است نه صفت ميزان است كه خداوند به آنان ظلم نمى

ا را به رجحان اعمال تفسير كرده آن ر «ثقل موازين» غفلت از همين نكته مفسرين را بر آن داشته كه به نوعى از تجوز،
در روز قيامت سنجش، عادلانه است، پس كسى كه اعمالش به خاطر غلبه حسناتش رجحان داشته باشد، » چنين معنا كنند كه

ر غلبه سيئاتش رجحان داشته باشد او از زيانكاران خواهد بود، و به سبب ظلمى كه به آيات رستگار و كسى كه اعمالش بخاط
آن ملاك و محكى كه : شوداز اين مفسرين سؤال مى. 1«رودشان است از دست مىشان كه همان نفسهاىما كردند سرمايه

كند چيست؟ و با اينكه معلوم مى -مخصوصا در آنجا كه كسى هم حسنه دارد و هم سيئه  -رجحان حسنات بر سيئات را 
حسنات همه مثل هم نيستند و سيئات هم همه از حيث زشتى و مفسده در يك درجه نيستند آن ملاكى كه غلبه يكى را بر 

كه حجت  اىهست، و يقينا ميزان عادلانهآيد كه چنين چيزى در روز قيامت ديگرى معلوم كند كدام است؟ از آيه شريفه بر مى
را بر بندگان تمام كند در كار هست، و يقينا آن ميزان چيزى است كه تنها حسنات بر آن مشتمل است نه سيئه، و در جايى كه 

. يدآشود بدون اينكه گزافى لازم از هر كدام تعدادى وجود داشته باشد رجحان و غلبه يكى بر ديگرى به وسيله آن معلوم مى
و اينها همه مؤيد احتمال ما است كه گفتيم ميزان همان حق است، و مراد از توزين عادلانه همان است، و اعمال بندگان را به 

 سنجند،همان محك مى
  

                                                      
 .371، ص 2، جرازى ير ابو الفتوحتفس 1



هر كس كه اعمالش مشتمل بر مقدار بيشترى از حق بود او رستگارتر است و هر كس ميزانش سبك بود يعنى اعمالش 
ن اند و با ظلم به آيات خدا و تكذيب آاو از كسانى است كه نفس خود را باخته و خود را زيانكار ساختهمشتمل بر حق نبود 

 .اند كه در مثل چنين روزى با آن اعاشه و زندگى كنندچيزى براى خود باقى نگذاشته
 :از بيان قبلى ما دو نكته روشن گرديد

حق و براى هر كدام از اعمال انسان ميزانى  معناى وزن اعمال در روز قيامت، تطبيق اعمال است بر
 است

اينكه معناى وزن اعمال در روز قيامت تطبيق اعمال است بر حق، به اين معنا كه هر شخصى پاداش نيكش : نكته اول
به مقدار حقى است كه عمل او مشتمل بر آن است، در نتيجه اگر اعمال شخصى، به هيچ مقدارى از حق مشتمل نباشد از 

 .شود، و اين همان توزين عدلى است كه در ساير آيات بودجز هلاكت و عقاب بهره و ثمره عايدش نمى عملش
شويم كه آيه مورد بحث را تاويل نموده آن را بر خلاف ظاهرش حمل كنيم، و مانند با اين بيان ديگر محتاج به اين نمى

ا مثل و ي. ز وزن، عدالت و مراد از ثقل ميزان، رجحان عمل استها بگوييم در آيه يك نوع استعاره به كار رفته و مراد ابعضى
كند كه مانند ترازوهاى معمولى دنيا داراى دو كفه و يك زبانه خداوند در روز قيامت ترازويى نصب مى: بعضى ديگر بگوييم

لاوه بر و سنجيدن نيست عو اگر كسى بپرسد كه عمل قابل كشيدن . كنداست، و اعمال نيك و بد بندگان را با آن موازنه مى
اينكه : گويندشود، و اعاده معدوم هم در اعراض باطل و محال است، در جواب مىاينكه عمل پس از صدورش معدوم مى

در نشات آخرت براى هر عمل نيك و بدى : گويندو يا مى. شود مرادمان دفتر اعمال است نه خود آنگفتيم عمل كشيده مى
ت حسنات به صورت زيبا و سيئا: گوينديا مى. شودظاهر گشته و آن آثار در ترازوها كشيده مىآثار و علامتهاى مخصوصى 

 خود مؤمن و كافر وزن: گويندو يا مى. آيدگيرى و موازنه بعمل مىها اندازهبه صورت زشتى مجسم شده بين آن مجسم شده
مقدار و منزلت آدمى، و ثقل ميزان عبارت است از كرامت وزن عبارت است از ظهور : گويندو يا مى. شانشوند نه اعمالمى

  1.و جلالت قدر او، و خفت ميزان عبارت است از خوارى و ذلتش
سازد و از الفاظ آيه دليل و شاهدى ندارد بلكه اشكالى هم بر همه آنها نه تنها هيچ كدام از اين حرفها با ظاهر آيه نمى

حرفها گزاف بودن وزن است، و سابقا گفته شد كه ميزان در آن روز علاوه بر اينكه وارد است، و آن اين است كه لازمه اين 
 .كندگزافى نيست، بلكه آن قدر دقيق است كه حجت را بر عبد تمام مى

  
                                                      

 .ط تهران 299، ص 4، جمجمع البياننقل از تفسير  1



ه هايش با يكى از آنها سنجيدهاى متعددى است كه هر كدام از عملاينكه معلوم شد كه براى هر انسانى ميزان: نكته دوم
و ميزان هر عملى همان مقدار حقى است كه عمل مشتمل بر آن است، چون روز قيامت روزى است كه كسى جز  شود،مى

 دفرمايحق، سلطنت نداشته و ولايت در حق هم تنها و تنها در دست خداى تعالى است، به شهادت اينكه از يك طرف مى
هُنَالكَِ ﴿ :فرمايدو نيز مى 2«بر حق، تنها و تنها براى خدا استاينجا ولايت » :فرمايدو از طرفى ديگر مى 1«امروز روز حق است»

سْلفََتْ  مَا نَفْس   كُ   تَبْلُوا
َ
وا وَ  أ ونَ  كََنوُا مَا عَنْهُمْ  ضَلَ  وَ  الََْْق ِ  مَوْلهَُمُ  الََلِّ  إلَِ  رُد   .3﴾يَفْتََُ

اعمال و رواياتى در مورد مكى بودن سوره اعراف، وزن و ميزان )بحث روايتى 
 ...(ثقل و خفت اعمال و

در الدر المنثور است كه ابن ضريس و نحاس در كتاب ناسخ خود و ابن مردويه و بيهقى در كتاب دلائلش از چند طريق 
 .4سوره اعراف در مكه نازل شده: اند كه گفتاز ابن عباس روايت كرده

 .ردهبن زبير هم نقل ك الله اين روايت را ابن مردويه از عبد: مؤلف
در  ﴾...لهُْمْ سْئَ وَ ﴿ از سوره اعراف آيه: اند كه گفتو نيز در الدر المنثور است كه ابن منذر و ابو الشيخ از قتاده نقل كرده

 .5مدينه و ما بقى همه در مكه نازل شده است
 -اين در حقيقت اجتهادى است كه قتاده از پيش خود كرده، و به زودى در باره اشتباه وى بحث خواهيم كرد : مؤلف

رسِْلَ  الَََِّينَ فَلَنسَْئَلَنَ ﴿ و نيز در الدر المنثور در ذيل آيه.- الله ان شاء
ُ
احمد از معاوية بن حيده روايت : گويدمى ﴾...إلََِهِْمْ  أ

آيا رسالت مرا به » پروردگار من مرا به سوى خود خواهد خواند و از من خواهد پرسيد:: فرمودرسول خدا : كرده كه گفت
 و من عرض خواهم« بندگان من تبليغ كردى؟

  
                                                      

 .39نبا، آيه  1
 .44كهف، آيه  2
شوند به سوى خداوندى كه مولاى حق آنان است، و ديگر از شركايى شود براى هر كسى آنچه كه از پيش فرستاده و بازگردانده مىآنجا ظاهر مى 3

 .30يونس، آيه  -. يابندبستند اثرى نمىمىكه به خدا افتراء 
 .67، ص 3، جالدر المنثور 4
 .ط بيروت 67، ص 3، جالدر المنثور 5



براى اينكه در اين جوابم راست گفته باشم بايد شما هر بنابراين كرد: پروردگارا من دين تو را به آنان تبليغ نمودم. 
غائبين برسانيد، و به زودى شما نيز خواهيد مرد، و مورد بازخواست قرار خواهيد گرفت، در حالى شنويد به چه از من مى

 . 1شود ران و كف دست شما خواهد بودكه دهنهايتان لگام بسته باشد، و بدانيد كه اولين عضوى كه از شما جدا مى
سول ر: اند كه گفته استبن عمر روايت كردهو نيز در الدر المنثور است كه بخارى، مسلم، ترمذى و ابن مردويه از ا

هايى هستيد، و هر كدامتان از رعيت خود پرسش خواهيد شد، اگر همه شما شبان: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)خدا 
زمامدار است از ملت و رعيتش و اگر مرد است از زن و فرزندش و اگر زن است از خانه شوهرش و اگر غلام است از مال 

 .2يش بازخواست خواهد شدآقا
شود روايات بسيارى در خصوص اين مضمون و همچنين در باره اينكه در روز قيامت از چه چيزهايى سؤال مى: مؤلف

 .در جاى مناسبى همه آنها را نقل خواهيم كرد - ان شاء الله -از طريق شيعه و سنى وارد شده كه 
در روز : ودفرم( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : روايت كرده كه گفتو نيز در الدر المنثور از ابو الشيخ از جابر 

سنجند، كسى كه حسناتش بر سيئاتش رجحان داشته باشد داخل بهشت گذارند و حسنات و سيئات را مىقيامت ميزان را مى
 .3گرددشود، و كسى كه سيئاتش بر حسناتش رجحان داشته باشد وارد آتش مىمى

وايت كرده ر( علیه السلام)كند كه در كتاب اخلاص از على بن ابى طالب ر المنثور از ابن ابى الدنيا نقل مىو نيز در الد
كه در  شود و كسىكسى كه در دنيا ظاهرش بر باطنش رجحان داشته باشد كفه ميزانش در روز قيامت سبك مى: كه فرمود

 .4شودسنگين مى اش در قيامتدنيا باطنش بر ظاهرش رجحان داشته باشد كفه
در اين دو روايت از جهت مضمون اشكالى نيست، ليكن صلاحيت تفسير آيه را ندارند و در مقام آن هم نيستند، : مؤلف

 .براى اينكه اين دو روايت هم براى حسنات وزن و رجحان قائل است و هم براى سيئات
 (صلى الله عليه وآله و سلم)و نيز از ابن مردويه از عايشه روايت كرده كه گفت از رسول خدا 

  
                                                      

 .68، ص 3ج، الدر المنثور 1
 ط بيروت. 69، ص 3ج، الدر المنثور 2
 .70، ص 3ج، الدر المنثور 3
 .70، ص 3ج، الدر المنثور 4



خداوند دو كفه ميزان را مانند آسمان و زمين آفريد، ملائكه عرض كردند: پروردگارا! با اين ميزان : شنيدم كه فرمود
سنجى؟ فرمود هر كه را كه بخواهم. و خداوند صراط را به تيزى دم شمشير آفريد، ملائكه عرض كردند چه كسى را مى

 .1دهى؟ فرمود: هر كه را كه بخواهمه اين باريكى چه كسى را عبور مىپروردگارا از پلى ب

شود و قابل توزين گويد عمل صفت كارى است كه انجام مىروايتى در بيان مراد از وزن اعمال كه مى
 نيست و خدا جاهل نيست و احتياج به توزين اشياء ندارد( اصطلاحى)

را از سلمان نقل كرده، و ظاهر آن اين است كه ميزان آخرتى هم مانند حاكم در روايتى صحيح نظير اين روايت : مؤلف
راى شود، و ليكن بايد دانست كه اينگونه تعبيرات بهاى دنيايى است، از روايات بسيار ديگرى نيز اين معنا استفاده مىميزان

ر در كتاب احتجاج د. گذردترم مىتقريب مطلب به ذهن ساده عوام است، بدليل روايات ديگرى كه ذيلا از نظر خواننده مح
آيا نه اين است كه اعمال وزن : دارد كه زنديقى از آن جناب پرسيد( علیه السلام)حديث هشام بن حكم از امام صادق 

كه دهد، و ديگر اينشود؟ فرمود: نه، عمل جسم نيست تا قابل سنجش باشد، بلكه صفت كارى است كه عامل انجام مىمى
يدن است كه عدد و سنگينى و سبكى چيزى را نداند و بخواهد با كشيدن يا شمردن آن علم به مقدار آن كسى محتاج به سنج

حاصل كند، و خداوند چيزى برايش مجهول نيست. پرسيد پس معناى ميزان چيست؟ فرمود: ميزان به معناى عدل است. 
 .2چيست؟ فرمود: معنايش رجحان عمل است ﴾مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ فَمَنْ ﴿ فرمايد:پرسيد: معناى اينكه خداى تعالى مى

دهد بر اينكه تعبيراتى كه در روايات قبلى بود براى نزديك كردن مطلب به اين روايت به خوبى شهادت مى: مؤلف
 .اذهان است

است كه  ىعمل، صفت كار» :فرمايدكند اين است كه مىنكته لطيفى كه در اين روايت است و احتمال ما را تاييد مى
كند كه مراد از اعمال در اين روايات حركات بدنى و طبيعى صادر از چون اين جمله اشاره به اين مى، «دهدعامل انجام مى

انسان نيست، زيرا اين حركات همانطورى كه در اطاعت هست عينا در معصيت هم هست، بلكه مراد از آن، صفات عارض 
داند، مثلا در حال جماع حركاتى از انسان سر اجتماعى و يا دينى آن را براى اعمال معتبر مىبر اعمال است كه سنن و قوانين 

كت شود، و حال آنكه طبيعت حرزند كه اگر مطابق با سنت اجتماعى و يا اذن شرعى باشد نكاح و اگر نباشد زنا ناميده مىمى
 اول اينكه اعمال از صفاتند و: رموده استاز دو راه استدلال ف( علیه السلام)و امام . در هر دو يكى است

  
                                                      

 .70، ص 3ج، الدر المنثور 1
 .ط نجف 98، ص 2ج، طبرسى احتجاج 2



 .دوم اينكه خداوند تعالى احتياج به توزين اشياء ندارد، زيرا عالم است و متصف به جهل نيست. صفات وزن ندارند
شود و حسن بنا بر مذهب حق كه اعمال در قيامت مجسم مى: اندبعضى از علما در اين روايت اشكال كرده و گفته

كند، و حكمت و غرض از سنجيدن اعمال ترساندن و رسوا كردن گناهكار و بشارت و يزان صاحبش تاثير مىعمل در ثقل م
مذهب، ناگزير بايد روايت را در صورتى بنابراين مزيد سرور شخص مطيع است اين روايت از جهات متعددى اشكال دارد، و 

 .1و يا حمل بر تقيه كردكه ممكن باشد تاويل و توجيه نمود و در صورت عدم امكان، طرح 
ما قبلا در باره معناى تجسم اعمال بحث كرديم، و بنا بر معنايى كه ما كرديم روايت منافات با تجسم اعمال : مؤلف

ندارد، زيرا بنا بر آن معنا، ممكن است اعمال در موقع حساب مجسم شده، و خداى تعالى با ميزان مخصوصى كه مناسب با 
ه و در عين حال اعمال هم مانند متاعهاى مادى محكوم به جاذبه زمين نباشند كه هر قدر جاذبه زمين اعمال است آن را سنجيد

 .نسبت به آن بيشتر باشد وزن آن متاع بيشتر شود
وزن به اين  آيد كه كيفيتعلاوه بر اينكه اشكال مزبور مبنى بر اين است كه از آيه مورد بحث و ساير آيات چنين بر مى

آورند، گذارند، و آن وقت بين آن دو مقايسه و توزين به عمل مىاى و سيئات را در كفه ديگرى مىت را در كفهاست كه حسنا
 .و حال آنكه آيه مورد بحث و همچنين ساير آيات از اين معنا ساكتند، و دلالتى بر آن ندارند

حديث  كند كه در آنحديثى روايت مى( سلامعلیه ال)در كتاب توحيد به سند خود از ابى معمر سعدانى از امير المؤمنين 
معنايش اين است كه حسنات و  ﴾مَوَازيِنُهُ  خَفَتْ  مَنْ وَ ﴿ و آيه ﴾مَوَازيِنُهُ  ثَقُلتَْ فَمَنْ ﴿ و اما آيه: فرموده( علیه السلام)امام 

 .2كنند، پس حسنات باعث ثقل ميزان و سيئات سبب خفت آن استسيئات را با حسنات وزن مى
رفته كه گ «حسنه» كند، زيرا مقياس راكنيد اين روايت گفتار ما را به صراحت تاييد مىبطورى كه ملاحظه مى: مؤلف

عبارت است از امر واحدى كه ممكن باشد با آن، غير آن را سنجيد، و معلوم است كه چنين امرى عملى است كه به باطل و 
 .معصيت مشتمل نباشد

از  (علیه السلام)از امام صادق : سند خود از منقرى از هشام بن سالم نقل كرده كه گفتو در كتاب معانى الاخبار به 
  نَفْس   تُظْلمَُ  فَلَ  الَقِْيَامَةِ  لَِوَْمِ  الَقِْسْطَ  الَمَْوَازيِنَ  نضََعُ وَ ﴿ معناى آيه

  
                                                      

 .137، ص 3، جروح البيانتفسير  1
 .ط تهران 259صدوق، ص  توحيد 2



 .1انبيا و اوصياى انبيا است، «موازين» منظور ازپرسيدم. فرمود:  ﴾شَيئْاا 
نقل كرده، ( علیه السلام)اين روايت را كافى نيز از احمد بن محمد از ابراهيم همدانى بطور رفع از امام صادق : مؤلف

و معناى آن روشن است، زيرا مقياس را همان اعتقاد به حق و عمل حق و حق اعتقاد و عمل گرفته، و معلوم است كه چنين 
 .2آنان استاعتقاد و عملى همان اعتقاد و عمل انبيا و اوصياى 

 :نقل كرده كه در ضمن مواعظش فرمود( علیه السلام)و در كافى به سند خود از سعيد بن مسيب از على بن الحسين 
 كُناَ إنِاَ وَيْلَنَا ياَ لََقَُولُنَ  رَب كَِ  عَذَابِ  مِنْ  نَفْحَة   مَسَتْهُمْ  لَئنِْ وَ ﴿ خداى تعالى روى سخن را به اهل معصيت كرد و فرمود:

و اگر پر عذاب پروردگارت آنان را بگيرد قطعا اعتراف به جرم خود نموده و خواهند گفت واى بر ما كه ما در دنيا  ﴾ظَالمِِيَ 
كه از  -توانيد بگوييد مقصود از اين آيه مشركينند، زيرا اين آيه شامل همه ستمكاران ستمكار بوديم " و شما اى مردم نمى

 حَبَة   الَ مِثْقَ  كََنَ  إنِْ  وَ  شَيئْاا  نَفْس   تُظْلمَُ  فَلَ  الَقِْيَامَةِ  لَِوَْمِ  الَقِْسْطَ  الَمَْوَازيِنَ  نضََعُ وَ ﴿ د، و آيهشومى -آن جمله اهل معصيتند 
تَينَْا خَرْدَل   مِنْ 

َ
 مخصوص اهل گناه است، چون اهل شرك در آن روز بدون اينكه ميزانى برايشان ﴾حَاسِبيَِ  بنَِا كَفَ  وَ  بهَِا أ

شوند، تنها اهل اسلامند كه موازين شان باز شود، بدون حساب به سوى جهنم محشور مىنصب شود و يا ديوانى از اعمال
 .3بينندشان جزا مىبرايشان نصب شده و بر طبق نامه اعمال

 .4﴾وَزْناا  لقِْيَامَةِ اَ  يوَْمَ  لهَُمْ  نقُِيمُ فَلَ ﴿ در اين روايت اشاره فرموده است به آيه( علیه السلام)امام : مؤلف
زن و» : مقصود ازفرمود از امام )علیه السلام( روايت شده كه ﴾...الََْْق   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ وَ ﴿ و در تفسير قمى در ذيل جمله

 .5مجازات اعمال است، اگر خير است خير و اگر شر است شر «حق
 .اين تفسير در حقيقت تفسير آيه است به نتيجه آن: مؤلف

روايت كرده كه امام )علیه السلام( فرمود: مراد از ظلم  ﴾يَظْلمُِونَ  بآِياَتنَِا كََنوُابمَِا ﴿ نيز در همان تفسير در ذيل جمله و
 .6به آيات، انكار امامت ائمه دين است

 .اين نيز از باب تطبيق كلى بر مصداق است، و در باره هر يك از اين معانى روايات ديگرى نيز هست: مؤلف
  

                                                      
 .31ط انتشارات اسلامى، ص  معانى الاخبار 1
 .419، ص 1، جكافى 2
 .60، ص 8، جروضه كافى 3
 .105كهف، آيه  -. داريمما در روز قيامت براى مشركين ميزانى به پا نمى 4
 .224، ص 1، جتفسير قمى 5
 .224، ص 1، جتفسير قمى 6



 [25تا  10آيات (:7)سوره الأعراف ]

رْضِ  فِ  مَكَنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿
َ
 ثُمَ  صَوَرْناَكُمْ  ثُمَ  خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ  وَ  ١٠ تشَْكُرُونَ  مَا قلَيِلا  مَعَايشَِ  فيِهَا لكَُمْ  جَعَلْنَا وَ  الَْْ

لَ  مَنَعَكَ  مَا قاَلَ  ١١ الَسَاجِدِينَ  مِنَ  يكَُنْ  لمَْ  إبِلْيِسَ  إلَِ  فَسَجَدُوا لِِدَمَ  اسُْجُدُوا للِمَْلَئكَِةِ  قُلْنَا
َ
مَرْتكَُ  إذِْ  تسَْجُدَ  أ

َ
ناَ قاَلَ  أ

َ
 أ

نْ  لكََ  يكَُونُ  فَمَا مِنْهَا فَاهْبطِْ  قاَلَ  ١٢ طِي   مِنْ  خَلقَْتَهُ  وَ  ناَر   مِنْ  خَلقَْتَنِ  مِنْهُ  خَيُْ  
َ
 الَصَاغِرِينَ  مِنَ  إنِكََ  فَاخْرُجْ  فيِهَا تَتَكَبََّ  أ

نْظِرْنِ  قاَلَ  ١٣
َ
غْوَيْتَنِ  فَبمَِا قاَلَ  ١٥ الَمُْنْظَرِينَ  مِنَ  إنِكََ  قاَلَ  ١٤ يُبْعَثُونَ  يوَْمِ  إلَِ  أ

َ
قْعُدَنَ  أ

َ
اطَكَ  لهَُمْ  لَْ  ثُمَ  ١٦ الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

يْدِيهِمْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ 
َ
يْمَانهِِمْ  عَنْ  وَ  خَلفِْهِمْ  منِْ  وَ  أ

َ
كْثََهَُمْ  تََِدُ  لَ  وَ  شَمَائلِهِِمْ  عَنْ  وَ  أ

َ
 مَذْؤُماا  مِنْهَا اخُْرُجْ  قاَلَ  ١٧ شَاكرِِينَ  أ

نَ  مِنْهُمْ  تبَعَِكَ  لمََنْ  مَدْحُوراا 
َ
مْلََ
َ
جْْعَِيَ  مِنْكُمْ  جَهَنَمَ  لَْ

َ
نْتَ  اسُْكُنْ  آدَمُ  ياَ وَ  ١٨ أ

َ
 وَ  شِئتُْمَا حَيْثُ  مِنْ  فَكَُُ  الََْْنَةَ  زَوجُْكَ  وَ  أ

 مَا قاَلَ  وَ  سَوْآتهِِمَا مِنْ  عَنْهُمَا وُوريَِ  مَا لهَُمَا لَُِبْدِيَ  الَشَيْطَانُ  لهَُمَا فَوسَْوَسَ  ١٩ الَظَالمِِيَ  مِنَ  فَتَكُوناَ الَشَجَرَةَ  هَذِهِ  تَقْرَباَ لَ 
نْ  إلَِ  الَشَجَرَةِ  هَذِهِ  عَنْ  رَب كُمَا نَهَاكُمَا

َ
وْ  مَلكََيِْ  تكَُوناَ أ

َ
ِ  قاَسَمَهُمَا وَ  ٢٠ الَْْاَلِِِينَ  مِنَ  تكَُوناَ أ

 الَناَصِحِيَ  لمَِنَ  لكَُمَا إنِ 
  رَب هُمَا ناَدَاهُمَا وَ  الََْْنَةِ  وَرَقِ  مِنْ  عَلَيْهِمَا يََصِْفَانِ  طَفِقَا وَ  سَوْآتُهُمَا لهَُمَا بدََتْ  الَشَجَرَةَ  ذَاقاَ فَلَمَا بغُِرُور   فَدَلهَُمَا ٢١

َ
 لمَْ  أ

نْهَكُمَا
َ
قُلْ  وَ  الَشَجَرَةِ  تلِكُْمَا عَنْ  أ

َ
نْفُسَنَا ظَلمَْنَا رَبَنَا قاَلَ  ٢٢ مُبيِ   عَدُو   لكَُمَا الَشَيْطَانَ  إنَِ  لكَُمَا أ

َ
 ترَحَْْْنَا وَ  لَناَ تَغْفِرْ  لمَْ  إنِْ  وَ  أ

رضِْ  فِ  لكَُمْ  وَ  عَدُو   لِِعَْض   بَعْضُكُمْ  اهِْبطُِوا قاَلَ  ٢٣ اسَِِينَ الََْْ  مِنَ  لَنكَُونَنَ 
َ
 فيِهَا قاَلَ  ٢٤ حِي   إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

  ﴾٢٥ تُُرْجَُونَ  مِنْهَا وَ  تَمُوتوُنَ  فيِهَا وَ  تََيَْوْنَ 
  



 ترجمه آيات

 (.10)داريد اندك است وسائل زندگى قرار داديم ولى سپاسى كه مىما شما را در زمين جاى داديم و در آنجا براى شما 
بنديتان نموديم، سپس به فرشتگان گفتيم كه آدم را سجده كنيد، همه سجده كردند مگر شما را خلق كرديم آن گاه نقش

 (.11)ابليس كه از سجده كنندگان نبود 
اى سجده نكردى؟ گفت من از او بهترم، مرا از آتش آفريده خداوند فرمود چه چيز مانع تو شد كه وقتى به تو فرمان دادم

 (.12)اى و او را از گل خلق كرده
 (.13)فرمود از آسمان فرود شو كه در اينجا بزرگى و نخوت كردن حق تو نيست، برون شو كه تو از حقيرانى 

 (.14)شوند مهلت ده مرا تا روزى كه برانگيخته مى: گفت
 (.15)فرمود مهلت خواهى داشت 

 (.16)گردانم شيطان گفت كه چون تو مرا گمراه كردى من نيز بندگانت را از راه راست گمراه مى
تازم، و بيشترشان را سپاسگزار نخواهى يافت آن گاه از جلو رو و از پشت سر و از طرف راست و چپ به آنان مى

(17.) 
 (.18)كنم پيروى كند جهنم را از همه شما لبريز مى گفت از آسمان بيرون شو، مذموم و مطرود، هر كه از آنها از تو

تو و همسرت در اين بهشت آرام گيريد و از هر جا خواستيد بخوريد و به اين درخت نزديك مشويد كه از ! و اى آدم
 (.19)شويد ستمگران مى

خت رتان شما را از اين درهايشان را كه پنهان بود بر آنان نمودار كند و گفت پروردگاشان كرد تا عورتشيطان وسوسه
 (.20)منع نكرد مگر از بيم اينكه دو فرشته شويد و يا جاويد گرديد 

 (.21)و براى ايشان سوگند خورد كه من خيرخواه شمايم 
هايشان در نظرشان نمودار شد، و بنا كردند از پس با همين فريب سقوطشان داد و چون از آن درخت خوردند عورت

ه شما تان نكردم و بمگر من از اين درخت منع: چسبانيدند و پروردگارشان به ايشان بانگ زدشان مىهاى بهشت به خودبرگ
 (.22)نگفتم كه شيطان دشمن آشكار شما است 

 (.23)پروردگارا ما به خويشتن ستم كرديم و اگر ما را نيامرزى و رحممان نكنى از زيانكاران خواهيم بود : گفتند
د آييد كه برخى با برخى ديگر مخالف و دشمنيد و زمين تا هنگام معينى جايگاه شما است فرو( از بهشت)خدا گفت 

(24.) 
 ـ(. 25)شويد ميريد و از آنجا بيرون آورده مىكنيد و در آنجا مىخدا گفت در آنجا زندگى مى

  



 بيان آيات

ملائكه و سرپيچى ابليس و فريب بندى او و ماجراى آن روز آدم و سجده اين آيات ابتداى خلقت انسان و صورت
 .فرمايدشان از بهشت و ساير امورى را كه خداوند براى آن دو مقدر كرده بود بيان مىخوردن آدم و همسرش و خروج

مْ  لَقَدْ وَ ﴿ معناى تمكين انسان در زمين در جمله: نَّاك  رضِْ  فِ  مَكَّ
َ
  ﴾الَْْ

رضِْ  فِ  مَكَنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿
َ
  ﴾تشَْكُرُونَ  مَا قلَيِلا  مَعَايشَِ  فيِهَا لكَُمْ  جَعَلْنَا وَ  الَْْ

به معناى منزل دادن در آن است، يعنى ما منزل شما را زمين قرار داديم، ممكن است كه به معناى  «تمكين در ارض»
 است كه اين آياتمسلط كردن نيز باشد، يعنى ما زمين را مسخر شما و شما را مسلط بر آن كرديم، مؤيد معناى دومى اين 

 خَلقََ  الَََِّيهُوَ ﴿ :تقريبا مقابل آياتى است كه در سوره بقره راجع به داستان آدم و ابليس است، زيرا در ابتداى آن آيات فرموده
رضِْ  فِ  مَا لَكُمْ 

َ
ش و اين همان تسلط و مسخر كردن است، الا اينكه در آيات مورد بحث از آنجايى كه در آخر 1﴾جَِْيعاا  الَْْ

رضِْ  فِ  لكَُمْ وَ ﴿ :فرموده
َ
 تر با آن است، زيرا در حقيقت جملهاز اين جهت معناى اول مناسب ﴾حِي   إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

رضِْ  فِ  مَكَنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿
َ
اين  «مكناكم» پس معناى. كنداجمال مطالبى است كه آيات بعد آن را بطور تفصيل بيان مى ﴾الَْْ

شود، از جمع معيشت و به معناى چيزهايى است كه با آن زندگى مى« معايش» و. ما شما را در زمين منزل داديم: است كه
 .ها و امثال آنقبيل خوردنيها و آشاميدنى

هايى از قبيل نعمت سكونت در زمين و تسلط و استيلاء بر آن كه اين آيه در مقام منت نهادن بر آدميان است به نعمت
 :فرمايدهايى كه خداوند براى ادامه زندگى انسان در آن قرار داده، و لذا در آخر آيه مىآنان ارزانى داشته و نيز انواع نعمتبه 
 .﴾تشَْكُرُونَ  مَاقَليِلا ﴿

 ﴾...صَوَرْناَكُمْ  ثُمَ  خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿
ه شده، و تفصيل اجمالى است كه در آيه قبلى ذكر شد اين آيه در ابتداى داستانى است كه در پانزده آيه مورد بحث بيان

جهت  كند، و به همينالبته در اين بين اشاره به علل و جهاتى كه باعث شد خداوند انسان را در زمين تمكين دهد نيز مى. بود
داستان بهشت را به  و نيز به همين جهت داستان امر به سجده آدم و «...و لقد» :قسم آغاز نموده و فرمود «لام» كلام را به

 اى در ميان آنها نگذاشت تا كلام جمع و جور شده وصورت يك داستان ذكر كرده و فاصله
  

                                                      
 .29بقره، آيه  -. او كسى است كه آنچه را كه در زمين است براى شما خلق كرد 1



 .بود منطبق شود ﴾...مَكَنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿ به ضميمه آيات بعديش با اجمالى كه در آيه
و خطابى است امتنانى، هم چنان كه در آيه است خطاب به عموم آدميان  ﴾...خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿ خطابى كه در جمله

قبلى هم گفتيم كه لحن كلام لحن منت نهادن است، زيرا مضمون، همان مضمون است و تنها تفاوت بين آن دو اجمال آن و 
 .تفصيل اين است

 ﴾دَمَ لِِ  اسُْجُدُوا للِمَْلَئكَِةِ  قُلْنَاثُمَ ﴿ به خطاب خصوصى ﴾خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿ :بينيم از خطاب عمومى، اينكه مىبنابراین
 :منتقل شد براى بيان دو حقيقت است

 سجده ملائكه براى جميع بنى آدم و براى عالم بشريت بوده است
سجده ملائكه براى جميع بنى آدم و در حقيقت خضوع براى عالم بشريت بوده، و اگر حضرت آدم  حقيقت اول اينكه

( یه السلامعل)ئكه شده از جهت خصوصيت شخصيش نبوده، بلكه از اين باب بوده كه آدم گاه سجده ملاقبله( علیه السلام)
نمونه كامل انسانيت بوده، و در حقيقت از طرف تمام افراد انسان به منزله نماينده بوده است، هم چنان كه خانه كعبه از جهت 

فته است، و اين معنا از چند جاى داستان آدم و ابليس گاه مردم قرار گركند قبلهاينكه حكايت از مقام ربوبى پروردگار مى
 : شوداستفاده مى
آيد كه مامور شدن متعرض آن است، چون از اين آيات بر مى «بقره» سوره «33-30» از قضيه خلافتى كه آيات اول:

ملائكه به سجده متفرع بر خلافت مزبور بوده، و خلافت مزبور بطورى كه ما استفاده كرديم و در تفسير آن آيات بيان نموديم 
 .پس سجده ملائكه سجده بر جميع افراد انسان است. نبوده، بلكه در همه افراد بشر جارى است (علیه السلام)مختص به آدم 

غْوَيْتَنِ  افَبمَِ ﴿ :ابليس گفتاز آنجا كه  دوم:
َ
قْعُدَنَ  أ

َ
اطَكَ  لهَُمْ  لَْ يْدِيهِمْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ  ثُمَ  الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

َ
 مِنْ  وَ  أ

اشد بچون قبل از اين آيه ذكرى از بنى آدم به ميان نيامده بود، و ابليس ابتداء و بدون اينكه حرفى از بنى آدم در بين ، ﴾خَلفِْهِمْ 
 .متعرض اغواى بنى نوع بشر گرديد

ِ ﴿ :هم از او چنين حكايت شده كه گفت «حجر» و در سوره غْوَيْتَنِ  بمَِارَب 
َ
زَي نََِ  أ

ُ
رضِْ  فِ  لهَُمْ  لَْ

َ
غْوِيَنَهُمْ  وَ  الَْْ

ُ
 لَْ

جَْْعِيَ 
َ
غْوِيَنَهُمْ فَبعِِزَتكَِ ﴿ گفته است« ص» و نيز در سوره 1﴾أ

ُ
جَْْعِيَ  لَْ

َ
و اگر جميع افراد بشر مسجود ابليس و ملائكه نبودند  2﴾أ

 .جا نداشت كه ابليس اينطور در مقام انتقام از آنان برآيد
 خداوند با آدم «طه» و سوره «بقره» علاوه بر همه اينها خطاباتى كه در سوره: سوم

  
                                                      

. نمكشان را گمراه مىدهم و بطور مسلم همهپروردگارا بخاطر اينكه مرا گمراه كردى هر آينه در زمين لذات مادى و زمينى را در نظر آنان زينت مى 1
 .39حجر، آيه  -
 .82ص، آيه  -. كنمعزت تو قسم تمام آنها را گمراه مىپس به  2



 .﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ :رمايدفداشته عين آن خطابات را در اين سوره با جميع افراد بشر دارد، و همه جا مى

بيان اينكه خلقت آدم در حقيقت، خلقت جميع بشر بوده است و اشاره به اقوال ديگرى كه در توجيه 
 نسبت دادن خلقت آدم به همگان گفته شده است

 وَ ﴿ آيه. خلقت آدم در حقيقت خلقت جميع بنى نوع بشر بوده حقيقت دوم اينكه
َ
نسَْانِ  خَلقَْ  بدََأ  جَعَلَ  مَ ثُ  طِي   مِنْ  الَِْْ

نيز دلالت بر اين حقيقت  2﴾عَلقََة   مِنْ  ثُمَ  نُطْفَة   مِنْ  ثُمَ  ترَُاب   مِنْ  خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ و آيه 1﴾مَهِي   مَاء   مِنْ  سُلَلةَ   مِنْ  نسَْلهَُ 
. است( علیه السلام)شود كه منظور از خلق كردن از خاك همان جريان خلقت آدم دارند، چون از ظاهر آن دو استفاده مى

خَرْتنَِ لَئنِْ ﴿ :گفتار ابليس هم كه در ضمن داستان گفت
َ
حْتَنكَِنَ  الَقِْيَامَةِ  يوَْمِ  إلَِ  أ

َ
يَِتَهُ  لَْ وَ ﴿ و همچنين آيه 3﴾...قلَيِلا  إلَِ  ذُر 

خَذَ  إذِْ 
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 

َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
 .به بيانى كه خواهد آمد اشعار به اين معنا دارد 4﴾...أ

ر ابتداى خداى تعالى نعمتى را كه د: مجمع البيان گفته است مؤلفاقوال مفسرين در تفسير اين آيه مختلف است، مثلا 
در « مث» كلمه: اخفش گفته است ﴾...صَوَرْناَكُمْ  ثُمَ  خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿ :ه ذكر نموده و فرمودهخلقت بشر به وى ارزانى داشت

 اند كلمهزجاج بر او حمله كرده كه اين اشتباه است، زيرا خليل و سيبويه و جميع اساتيد عربيت گفته. است« و» اينجا به معناى
معناى  :چيزى است كه نسبت به ما قبل خود بعديت و تاخر داشته باشد، آن گاه گفتههميشه براى « ثم» با واو فرق دارد و« ثم»

گرى گرى نموديم، و پس از فراغت از خلقت آدم و صورتاين آيه اين است كه ما اول آدم را آفريديم و بعدا او را صورت
ت كه ش آدم است و اين معنا مطابق با روايتى اسمراد از آفرينش مردم آفرينبنابراين . وى به ملائكه گفتيم تا او را سجده كنند

خواهند بگويند ما به پدران شما چنين و چنان از حسن رسيده، و در كلام عرب اينگونه تعبيرات زياد است، مثلا وقتى مى
ه ز آن جملشود، ادر قرآن كريم هم از اين گونه تعبيرات زياد ديده مى، «ما به شما چنين و چنان كرديم» :گويندكرديم، مى

خَذْناَ إذِْ وَ ﴿ است آيه
َ
 أ

  
                                                      

 .8سجده، آيه  -. مقدار قرار داداى از مايعى بىآفرينش انسان راى از گل آغاز كرد، پس آن گاه نسل او راى در چكيده 1
 .76مؤمن، آيه  -. اى و آن گاه از لخته خونى آفريداو همان كسى است كه شما راى از خاكى سپس از نطفه 2
 .62اسراء، آيه  -. اگر مرا تا روز قيامت مهلت دهى به يقين فرزندان وى مگر اندكى راى لگام خواهم كرد 3
هايشان نژادشان راى گرفت و آنان راى عليه خودشان گواه گرفت كه مگر من پروردگار شما نيستم؟ و چون پروردگار تو از پسران آدم از پشت 4

 .172اعراف، آيه  -... دهيمگفتند چرا، گواهى مى



ورَ  فَوْقَكُمُ  رَفَعْنَا وَ  مِيثَاقكَُمْ    2.و مقصود اين است كه به ياد آريد آن زمانى را كه ما از پدران شما ميثاق گرفتيم 1﴾الَط 
 كرديم و سپس شمامعناى آيه اين است كه ما آدم را خلق : انداند، از آن جمله گفتههاى ديگرى زدهبعضى ديگر حرف

گرى نموديم، و پس از آن به ملائكه گفتيم تا او را سجده كنند، و اين معنا با روايت ابن عباس، مجاهد، را در پشت او صورت
ترتيبى كه در آيه است ترتيب در اخبار است، نه در جريان خارجى داستان، : اندو نيز گفته. ربيع، قتاده و سدى مطابق است

ه دهيم كه ما به ملائكما شما را خلق كرديم، و پس از آن صورتگرى نموديم، پس از آن اكنون به شما خبر مى» :گويا فرموده
روم و ىمن پياده راه م» :گويندشود، مثلا مىو از اين قبيل تعبيرات در كلام عرب زياد ديده مى «گفتيم تا آدم را سجده كنند

و اين معنا مطابق با قول جماعتى از علماى نحو ، «به اينكه تندرو هم هستمدهم روم يعنى سپس تو را خبر مىسپس تند مى
اند كه هها از قبيل عكرمه در آيه شريفه گفتباشد، و لذا بعضىمانند على بن عيسى و قاضى ابو سعيد سيرافى و غير آن دو مى

و . «متان نموديتان صورتگرىم مادرانتان خلق كرده و سپس در رحما شما را نخست در پشت پدران» :معنايش اين است كه
ما شما را نخست در رحم آفريديم و پس از آن چشم و گوش و ساير اعضا برايتان » :اند معنايش اين است كهبعضى ديگر گفته

 اما آن معنايى كه از زجاج.  3اين بود كلام صاحب مجمع البيان در معناى آيه و در نقل اقوال ساير مفسرين. «درست كرديم
شود ما به شما چنين و چنان كرديم و مقصودشان اين است كه اگر در كلام عرب گفته مىاولا نقل كرد اين اشكال را دارد كه 

ما به پدران شما چنين و چنان كرديم، در جايى است كه اسلاف و اخلاف هر دو در جهت مورد نظر شريك باشند، مانند مثالى 
ما را ما ش» :به صرف اينكه ما فرزندان آدميم خلقت آدم را خلقت ما دانسته و بفرمايدكه وى زده است، نه نظير بحث ما كه 

، خلقت اگر خلقت آدم و تصوير او ثانياو . «آفريديم و سپس صورتگرى نموده آن گاه به ملائكه گفتيم تا آدم را سجده كنند
 لنا للملائكةثم ق» :بوده باشد، و بايد فرموده باشد بنى نوع بشر و تصوير آنان باشد بايد سجده بر آدم هم سجده بر ابناى او

  
                                                      

 .60بقره، آيه  -. به ياد آريد آن زمانى را كه ما از شما ميثاق گرفتيم و كوه را بالاى سر شما بلند كرديم 1
 .400، ص 4، جمجمع البيان 2
 .ط تهران 401، ص 4، جمجمع البيان 3



 .«اسجدوا للانسان
اساسى هستند كه از لفظ آيه شريفه فهميده و اما آن معانى ديگرى كه در آخر از ديگران نقل كرده است معانى بى

  .شودنمى
  ﴾الَسَاجِدِينَ  مِنَ  يكَُنْ  لمَْ  إبِلْيِسَ  إلَِ فَسَجَدُوا ﴿

جَْْعُونَ  كُُ هُمْ  الَمَْلَئكَِةُ فَسَجَدَ ﴿ و همچنين در آيهدر اين جمله 
َ
دهد از سجده كردن تمامى خداى تعالى خبر مى 1﴾أ

مْرِ  عَنْ  فَفَسَقَ  الَِْْن ِ  مِنَ كََنَ ﴿ و در آيه. فرشتگان مگر ابليس
َ
علت سجده نكردن وى را اين دانسته كه او از جنس  2﴾رَب هِِ  أ

مْرِهِ  هُمْ  وَ  باِلقَْوْلِ  يسَْبقُِونهَُ  لَ  مُكْرَمُونَ  عِبَاد  بلَْ ﴿ از طايفه جن بوده است، از آيهفرشتگان نبوده، بلكه 
َ
نيز استفاده  3﴾يَعْمَلُونَ  بأِ

ن و از همين جهت مفسرين در توجيه اي. شدبود چنين عصيانى را مرتكب نمىشود كه اگر ابليس از جنس فرشتگان مىمى
ند كه آيا اين استثنا به اعتبار اغلبيت و اكثريت و اشرفيت ملائكه استثناى متصل است، و امرى كه به وى ااستثنا اختلاف كرده

شده بود همان امر به ملائكه بوده؟ و يا آنكه استثناى منفصل است و ابليس به امر ديگرى مامور به سجده شده بود؟ كسانى 
لَ  مَنَعَكَ مَا ﴿ گر چه ظاهر جمله: اندكه اين احتمال را داده گفته

َ
مَرْتكَُ  إذِْ  تسَْجُدَ  أ

َ
اين است كه امر به ابليس و امر به ملائكه  ﴾أ

 .يكى بوده و هر دو دسته به يك امر مامور شده بودند، الا اينكه خلاف ظاهر آيه مقصود است

قام مامور كه آن مابليس با ملائكه بوده و فرقى با آنان نداشته و او و همه فرشتگان در مقامى قرار داشتند 
 به سجده شده است

 شود كه ابليس با ملائكه بوده و هيچ فرقى با آنان نداشته، و ازليكن حقيقت مطلب اين است كه از ظاهر آيه استفاده مى
ِ  للِْمَلَئكَِةِ  رَب كَ  قاَلَ  إذِْ وَ ﴿ آيه

رضِْ  فِ  جَاعِل   إنِ 
َ
  قاَلوُا خَليِفَةا  الَْْ

َ
ِمَاءَ  يسَْفِكُ  وَ  فيِهَا يُفْسِدُ  نْ مَ  فيِهَا تََعَْلُ  أ  نسَُب حُِ  نََنُْ  وَ  الَِ 

سُ  وَ  بِِمَْدِكَ  ِ يد، نام« قدس» توان آن را مقامشود كه او و همه فرشتگان در مقامى قرار داشتند كه مىنيز استفاده مى 4﴾لكََ  نُقَد 
 نْهَامِ فَاهْبطِْ ﴿ اند، هم چنان كه جملهمقام قرار داشتهو امر به سجده هم متوجه اين مقام بوده نه به يك يك افرادى كه در اين 

نْ  لكََ  يكَُونُ  فَمَا
َ
 نيز اشاره به اين معنا ﴾فيِهَا تَتَكَبََّ  أ

  
                                                      

 .30حجر، آيه  1
 .50كهف، آيه  2
 .27ه انبيا، آي -. كنندو در هيچ قولى بر وى پيشى نگرفته و فقط به امر او عمل مى بلكه ملائكه بندگان كرامت يافته خداوند هستند 3
خواهى در زمين كسى را قرار دهى كه فسادها مى: اى قرار دهم گفتندخواهم در زمين خليفهو چون پروردگارت به فرشتگان فرمود من مى 4

 .30بقره، آيه  -. كنيمده و تو را تقديس مىها بريزد با اينكه ما به حمد تو تسبيح كربرانگيزد و خون



را به مقام و منزلت برگردانيم و چه اينكه به آسمان و يا به بهشت ارجاع دهيم، « فيها» و« منها» دارد، چه اينكه ضمير در
برگردانيم برگشت همه به مقام خواهد بود، و اگر خطاب به يك يك افراد بود و مقام و منزلت دخلى در اين زيرا به هر جا 

 .«فما يكون لك ان تتكبر» :خطاب نداشت كافى بود بفرمايد
 شود ابليس قبل از تمردش فرقى با ملائكه نداشته، و پس از تمرد حسابش از آنان جدا شده، ملائكه، معلوم مىبنابراین

كرده باقى ماندند و خضوع بندگى را از دست ندادند، و ليكن ابليس بدبخت از آن مقام شان اقتضا مىبه آنچه مقام و منزلت
مْرِ  عَنْ  فَفَسَقَ  الَِْْن ِ  مِنَ كََنَ ﴿ :ساقط گرديد، هم چنان كه فرموده

َ
نسبت به امر پروردگارش چون از جنس جن بود  ﴾رَب هِِ  أ

به معناى بيرون شدن خرما از پوسته است، ابليس هم با اين تمردش در حقيقت از پوست خود بيرون  «فسق» و ،فسق ورزيد
 .گشت و زندگانيى را اختيار كرد كه جز خروج از كرامت الهى و اطاعت بندگى چيز ديگرى نبود

 ستوينى ابيان اينكه مراد از امتثال و تمرد در امر ملائكه به سجود براى آدم و تمرد ابليس، امور تك
گر چه سياق اين داستان، سياق يك داستان اجتماعى معمولى و متضمن امر و امتثال و تمرد و احتجاج و طرد و رجم 

كند ت مىما را هداي -البته در صورتى كه از آيه استفاده شود  -و امثال آن از امور تشريعى و مولوى است، ليكن بيان سابق ما 
ور تشريعى و قانونى نيست، و امرى كه در آن است و همچنين امتثال و تمردى كه در آن ذكر شده به اينكه اين آيه راجع به ام

گويد كه ابليس تمرد كرد، مقصود اين است كه وى در برابر حقيقت انسانيت و اگر مى. مقصود از همه آنها امور تكوينى است
نْ  لكََ  يكَُونُ فَمَا ﴿ خاضع نشد، و جمله

َ
كند، براى اينكه ظاهر آن اين است كه آن مقام، اين بيان ما را تاييد مى ﴾افيِهَ  تَتَكَبََّ  أ

مقامى است كه ذاتا قابل تكبر نيست، و ممكن نيست بتوان از آن سرپيچى كرد و لذا تكبر ابليس نسبت به اين مقام همان و 
 .تر همانبيرون شدنش از آن و هبوطش به درجه پايين

كه امر به سجده بر آدم نسبت به ابليس و ملائكه امر واحدى بوده، و معلوم است كه امر  مؤيد ديگر اين بيان اين است
به ملائكه امر مولوى نبوده زيرا امر مولوى آن امرى است كه مامور نسبتش به اطاعت و معصيت و سعادت و شقاوت يكسان 

دارد و آنان مخلوق بر اطاعت و مستقر در باشد، و ملائكه چنين نيستند، زيرا معصيت و شقاوت در باره ملائكه تصور ن
 .سعادتند، پس امر به ابليس هم امر مولوى نبوده، و ابليس در مقابل ملائكه مخلوق بر معصيت و شقاوت بوده است

چيزى كه هست مادامى كه آدم خلق نشده بود و خداوند ملائكه و ابليس را امر به سجود بر وى نكرده بود ابليس و 
 ر يك رتبه بوده بدون امتياز از هم هر دو در مقامملائكه هر دو د

  



 .قرب بودند، و پس از آنكه آدم آفريده شد اين دو فريق از هم جدا شده، يكى راه سعادت و ديگرى راه شقاوت را پيش گرفت
لَ  مَنَعَكَ  مَاقاَلَ ﴿

َ
مَرْتكَُ  إذِْ  تسَْجُدَ  أ

َ
نَا قاَلَ  أ

َ
  ﴾طِي   مِنْ  خَلقَْتَهُ  وَ  ار  نَ  مِنْ  خَلقَْتَنِ  مِنْهُ  خَيُْ   أ

 ياَقاَلَ ﴿ :فرمايدمى« ص_ » چنان كه در سوره. چه چيزى باعث شد كه سجده نكنى! اى ابليس: مراد اين است كه
نْ  مَنَعَكَ  مَا إبِلْيِسُ 

َ
اند براى را زايد گرفته و گفته« ان لا تسجد» در« لا» و از اين جهت بعضى 1﴾بيَِدَيَ  خَلقَْتُ  لمَِا تسَْجُدَ  أ

هْلُ  يَعْلمََ  لِِلََ ﴿ تاكيد آمده است مانند قول خداوند در آيه
َ
لَ  الَكِْتَابِ  أ

َ
« لا يعلم» در «لا» كه 2﴾الََلِّ  فَضْلِ  مِنْ  ء  شَْ  عَََ  يَقْدِرُونَ  أ

. و نظير آنها باشد «خواندندعا » و «حمل وادار كردن» منعى است كه متضمن معناى «منع» و مراد از «ليعلم» اضافى است، يعنى
نَاقاَلَ ﴿ چه چيزى تو را خواند و يا وادار كرد به اينكه سجده نكنى و مانع از آن شد؟: شود كهپس معنا اين مى

َ
 منِهُْ  خَيُْ   أ

 اولين نافرمانى ابليسكند، و اين جواب اين آيه جوابى را كه ابليس داده حكايت مى ﴾طِي   مِنْ  خَلقَْتَهُ  وَ  ناَر   مِنْ  خَلقَْتَنِ 
 .است

باز گشت تمامى معاصى به تكبر است و ابليس با استدلال به برترى خود بر آدم و مستقل ديدن خود، 
 نافرمانى كرد

( اهىخودخو)ها به دعواى انانيت در اين جواب خداى تعالى براى اولين بار معصيت شد چون برگشت تمامى معصيت
است، در حالى كه كبريا ردايى است كه بر اندام كسى جز او شايسته نيست، و هيچ مخلوقى  و منازعه با كبرياى خداى سبحان

ها در برابرش خاضع و گردن همه گردنفرازان در پيشگاه رسد كه در مقابل انانيت الهى و آن وجودى كه جميع روىرا نمى
ش ذليل و مسخر است براى خود انانيت مقدسش خميده و هر صوتى در برابر عظمتش در سينه حبس شده و هر چيزى براي

 .بگويد« من» قائل شده به ذات خود تكيه زده و
ساخت هرگز شد و نظر و فكر خود را محصور در چهار ديوارى وجود خود نمىآرى، اگر ابليس اسير نفس خود نمى

وم هر موجود ديگرى است، و ناچار كرد كه قيوم او و قيديد، بلكه معبودى ما فوق خود مشاهده مىخود را مستقل به ذات نمى
ر امر كرد، و بناچار در برابديد كه هيچ گونه استقلالى در خود سراغ نمىانانيت و هستى خود را در برابر او بطورى ذليل مى

 داد، و هرگز به اين خيالپروردگار خاضع شده نفسش بطوع و رغبت تن به امتثال اوامر او مى
  

                                                      
 .75ص، آيه  -. چه چيزى تو را مانع شد كه سجده نكنى به آنچه من با دستم خلق كردم! اى ابليس 1
 .29حديد، آيه  -. براى اينكه بدانند اهل كتاب كه قدرت بر هر چيزى ندارند از فضل خداوند 2



كرد كه امر به سجده آدم از مصدر عظمت و كبرياى خدا و از منبع هر بهتر است، بلكه اينطور فكر مىافتاد كه او از آدم نمى
جلال و جمالى صادر شده است و بايد بدون درنگ امتثال كرد، ليكن او اينطور فكر نكرد و حتى اين مقدار هم رعايت ادب 

 :بلكه با كمال جرأت و جسارت گفت« بر او بازداشت بهترى من مرا از سجده» :را نكرد كه در جواب پروردگارش بگويد
تا بدين وسيله هم انانيت و استقلال خود را اظهار كرده باشد و هم بهترى خود را امرى ثابت و غير قابل زوال « من از او بهترم»

بر به خداى تعالى تكشود كه در حقيقت اين ملعون از همين جا معلوم مى. ادعا كند، علاوه، بطور رساترى تكبر كرده باشد
 .ورزيده نه به آدم

مغزى بود و ليكن در اينكه او از آتش و آدم از خاك بوده راست گفته و اما استدلالى كه كرد گر چه استدلال پوچ و بى
مْرِ  عَنْ  فَفَسَقَ  الَِْْن ِ  مِنَ كََنَ ﴿ است، و قرآن كريم هم اين معنا را تصديق نموده، از يك طرف در آيه

َ
فرموده كه ابليس  1﴾رَب هِِ  أ

نسَْانَ خَلَقَ ﴿ از طايفه جن بوده، و از طرف ديگر در آيه   2﴾ناَر   مِنْ  مَارِج   مِنْ  الَْْاَنَ  خَلقََ  وَ  كََلفَْخَارِ  صَلصَْال   مِنْ  الَِْْ
يكن آتش بوده، و لپس از نظر قرآن كريم هم مبدأ خلقت ابليس . فرموده كه ما انسان را از گل و جن را از آتش آفريديم

را تصديق نفرمود، بلكه در سوره بقره آنجا كه برترى آدم را از ملائكه و خلافت « آتش از خاك بهتر است» ادعاى ديگرش كه
 .او را ذكر كرده اين ادعا را رد كرده است

ِ  للِمَْلَئكَِةِ  رَب كَ  قاَلَ إذِْ ﴿ و در آيات
 نَ سَاجِدِي لَُ  فَقَعُوا رُوحِ  مِنْ  فيِهِ  نَفَخْتُ  وَ  سَوَيْتُهُ  فَإذَِا طِي   مِنْ  بشَََاا  خَالقِ   إنِ 

جَْْعُونَ  كُُ هُمْ  الَمَْلَئكَِةُ  فَسَجَدَ 
َ
نْ  مَنَعَكَ  مَا إبِلْيِسُ  ياَ قاَلَ  الَكََْفرِِينَ  مِنَ  كََنَ  وَ  اسِْتَكْبََّ  إبِلْيِسَ  إلَِ  أ

َ
 يَدَيَ بِ  خَلقَْتُ  لمَِا تسَْجُدَ  أ

سْتَكْبَّتَْ 
َ
مْ  أ

َ
نَا قاَلَ  الَعَْاليَِ  مِنَ  كُنْتَ  أ

َ
 :در رد ادعايش فرموده 3﴾...طِي   مِنْ  خَلقَْتَهُ  وَ  ناَر   مِنْ  خَلقَْتَنِ  مِنْهُ  خَيُْ   أ

ملاك برترى در تكوينيات بستگى دارد به بيشتر بودن عنايت الهى و استدلال ابليس به برترى آتش غلط 
 بوده است

جده ، بلكه مامور شدند س«تر استگل از آتش پست» :مامور به سجده بر آب و گل آدم نشدند تا شيطان بگويدملائكه 
كنند بر آب و گلى كه روح خدا در آن دميده شده بود و معلوم است كه چنين آب و گلى داراى جميع مراتب شرافت و مورد 

ئر مدار بيشتر بودن عنايت الهى است و هيچ يك از موجودات و چون ملاك بهترى در تكوينيات دا. عنايت كامل ربوبى است
 توان حكم به خوبى آن نمود، از اين جهت ادعاىعالم تكوين به حسب ذات خود حكمى ندارد، و نمى

  
                                                      

 .50كهف، آيه  1
 .15الرحمن، آيه  2
 .76ص، آيه  3



 .ابليس بر بهتريش از چنين آب و گلى، باطل و بسيار موهون است
ايت خاص خود را نسبت به آدم گوشزد وى كرده و به علاوه بر اين، خداى تعالى در سؤالى كه از آن ملعون كرد عن

چيست بماند،  «دو دست خدا» حال معناى. اين معنا را خاطر نشانش ساخته «من او را به دو دست خود آفريدم» اين بيان كه
ر ملعون د به هر معنا كه باشد دلالت بر اين دارد كه خلقت آدم مورد اهتمام و عنايت پروردگار بوده است، با اين وصف آن

 . «من از او بهترم زيرا مرا از آتش و او را از گل آفريدى» :جواب به مساله بهترى آتش از خاك تمسك جسته و گفت
آرى، چيزى كه مورد عنايت وى بوده همانا اثبات انانيت و استقلال ذاتى خودش بوده و همين معنا باعث شده كه 

قبال آفريدگارش موجودى مثل او مستقل بداند، و به همين جهت امتثال امر  كبرياى خداى بزرگ را ناديده گرفته خود را در
خدا را واجب ندانسته بلكه در جستجوى دليلى بر رجحان معصيت بر آمده و بر صحت عمل خود استدلال كرده، غافل از 

م به يگرى بيافريند و حكاينكه چيزى را كه خدا حكم به بهترى آن كند آن اشرف واقعى و حقيقى است، مگر اينكه موجود د
برترى آن از موجود قبلى نموده موجود قبلى را مامور به سجده در برابر آن كند، كه در چنين صورت اشرف واقعى و حقيقى 

 .شودموجود دومى خواهد بود، براى اينكه امر پروردگار همان تكوين و آفريدن او است و يا منتهى به تكوين او مى

 از جهت اينست كه امر، امر او است و دائر مدار مصالح و جهات خير نيست وجوب امتثال امر الهى
پس وجوب امتثال اوامر او از اين جهت است كه امر، امر او است، نه از اين جهت كه در امتثال امرش مصلحت و يا 

 .جهتى از جهات خير هست تا مساله وجوب امتثال دائر مدار مصالح و جهات خير باشد
 شود كه اگر ابليس عصيان ورزيد وم اين شد كه از آيات مربوط به داستان آدم و ابليس استفاده مىپس خلاصه كلا

نَا ﴿ مستحق طرد شد بخاطر تكبرش بود و جمله
َ
يكى از شواهد اين معنا است، گر چه از ظاهر گفتار ابليس بر  ﴾مِنْهُ  خَيُْ  أ

ه از اى كه از داستان خلافت آدم داشته و تعبيرى كاينكه ابليس با سابقهخواسته بر آدم تكبر بورزد، ليكن از آيد كه مىمى
ه وى آيد كشنيده بود و مع ذلك زير بار نرفت بر مى« اممن او را به دو دست خود آفريده» خداوند در باره خلقت آدم و اينكه

 .در مقام استكبار بر خداوند بوده نه استكبار بر آدم
: بفرمايد «كهف» سوره «50» گر وى در مقام تكبر بر آدم بود روا بود خداى تعالى در آيهشاهد ديگرش اين است كه ا

 :فاستنكف عن الخضوع لآدم چون از طايفه جن بود از خضوع در برابر آدم استنكاف كرد و حال آنكه فرموده ﴾الَِْْن ِ  مِنَ كََنَ ﴿
مْرِ  عَنْ فَفَسَقَ ﴿

َ
 .ربه از امر پروردگارش سرپيچى كرد ﴾أ

  



 توضيح در مورد اينكه امر ملائكه به سجده امرى تكوينى بوده است
اينكه گفتيد امر به سجده امرى تكوينى بوده منافى با صريح آياتى است كه از : در اينجا ممكن است كسى بگويد

يت و مخالفت صمخالفت ابليس تعبير به معصيت كرده، زيرا معصيت نافرمانى امر تشريعى است، و اما امر تكوينى قابل مع
 إذَِا ء  لشَِْ  قوَْلُناَإنَِمَا ﴿ :پذيردامر تكوينى عبارت است از همان كلمه ايجاد كه معلوم است هرگز از وجود تخلف نمى. نيست
رَدْناَهُ 

َ
نْ  أ

َ
 .1﴾فَيَكُونُ  كُنْ  لَُ  نَقُولَ  أ

م امرى بوده بلكه خواستيم بگويي ما نيز نخواستيم بگوييم امر به سجده امرى تكوينى: جواب اين حرف اين است كه
كه در اين داستان است و همچنين امتثال ملائكه و تمرد ابليس و رانده شدنش از بهشت در عين اينكه امر و امتثال و تمرد و 
طرد تشريعى و معمولى بوده در عين حال از يك جريان تكوينى و روابط حقيقى كه بين انسان و ملائكه و انسان و ابليس 

ن اى دارد، و ايفهماند كه خلقت ملائكه و جن نسبت به سعادت و شقاوت انسان چنين رابطهكند، و مىكايت مىهست ح
 .حرف معنايش اين نيست كه امر و امتثال و تمرد در آيات مورد بحث امورى تكوينى هستند
ه همين تى سرشار سراغ داشته و بمثل اين داستان مثل داستان پادشاهى است كه در يكى از رعاياى خود استعداد و قابلي

كند، و ساير خواص خود را مامور اش قرار داده و او را خليفه خود مىجهت او را خالص براى خود دانسته مورد عنايت خاصه
خواص سلطان هم اين امر را گردن نهاده در نتيجه سلطان . دهدنمايد و همه را زير دست او قرار مىبه خضوع در برابر او مى

دهد، تنها در آن ميان يكى از خواص از در تكبر به اين معنا تن آنان راضى شده و هر كدام را بر مقامى كه داشته استقرار مى از
 تر و عمل و خدماتشداند و به عذر اينكه او ذاتا از شخص مورد عنايت شريفدر نداده سلطان را در اين طرز رفتار بر خطا مى

نمايد و جامعه و سلطان هم بر او خشمگين شده او را از دربار خود طرد مى. كنداطاعت نمى تر است امر سلطان راارزنده
در اين مثل شخص رانده شده هيچگونه عذرى نخواهد داشت، براى . كنداحترامى و تحقير او مىرعيت خود را مامور به بى

مر او با مصالح واقعى مطابق است، تا اگر در جايى داند براى اين نيست كه ااينكه اگر عقل آدمى اوامر سلطان را مطاع مى
فهميد كه سلطان به خطا رفته امرش را اطاعت نكند، بلكه از اين جهت است كه زمام امر و صادر كردن فرامين و دستورات به 

 .دست او است
 سازد كه قبل از صدور امر به تعظيم آن شخصدقت در اين مثال اين معنا را روشن مى

  
                                                      

 .40نحل، آيه  1



شود، و چه ما بقى همه مقرب درگاه و برخوردار از مزاياى سلطان چه آن شخصى كه بعدها متمرد و رانده مى همه خواص
وزارت و تقرب بودند، تا آنكه آن امر صادر شد، و پس از صدور امر بود كه خواص سلطان به دو دسته تقسيم شدند، و راه 

از . اى ديگر و يا يك شخص معين سركشى و طغيان نمود، و عدهاى اطاعت كردندعده. هر دسته از راه ديگران جدا گرديد
اش، از قبيل رحمت و غضب، تقريب و همين جا سجايايى كه تا كنون در نفس سلطان نهفته بود و وجوه قدرت و نفوذ اراده

اد ين وسيله جوهر افرو حوادث مانند محك است كه به ا -شود تبعيد، عفو و انتقام، وعده و وعيد و ثواب و عقاب، نمايان مى
و حال آنكه قبل از پيش آمدن اين داستان كسى آگهى نداشت كه در نفس سلطان چنين چيزهايى نهفته  -شود شناخته مى

 .است
ار به شباهت به اين مثال نيست، زيرا امر پروردگحقايقى كه در داستان سجده كردن ملائكه و سرپيچى ابليس هست بى

 .ه كنند نيز براى احترام آدم و به خاطر قرب منزلتى بود كه وى در درگاه پروردگار داشتاينكه ملائكه بر آدم سجد
آرى، خداى تعالى آدم را با نعمت خلافت و كرامت ولايت، شرافت و منزلتى داد كه ملائكه در برابر آن منزلت ناگزير 

سعادت انسانى داشت، و لذا هر جا كه با  از خضوع بودند، و اگر ابليس سر برتافت بخاطر ضديتى بود كه جوهر ذاتش با
. سازدمى كند گمراهشآيد، و به محضى كه با او تماس پيدا مىكند در صدد تباهى سعادت وى بر مىانسانى برخورد كرده و مى

نَهُ  عَليَْهِ كُتبَِ ﴿ :آرى
َ
نَهُ  توََلهَُ  مَنْ  أ

َ
اين بود جواب از سؤال مذكور، علاوه بر اينكه . 1﴾الَسَعِيُِ  عَذَابِ  إلَِ  يَهْدِيهِ  وَ  يضُِل هُ  فَأ

تعبير از انفاذ امور تكوينى به لفظ امر و يا به عبارات ديگر در كلام مجيد بسيار است، از آن جمله اوامرى است كه در آيات 
رضِْ  وَ  لهََافَقَالَ ﴿ :زير است

َ
وْ  طَوعْا  ائِتْيَِا للَِْ

َ
تَينَْا قاَلَِاَ كَرْهاا  أ

َ
مَانةََ  عَرَضْنَاإنِاَ ﴿ و 2﴾يَ طَائعِِ  أ

َ
رْضِ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  عَََ  الَْْ

َ
 وَ  الَْْ

بَالِ  بَيَْ  الَِْْ
َ
نْ  فَأ

َ
شْفَقْنَ  وَ  يََمِْلْنَهَا أ

َ
مْرُهُ إنَِمَا ﴿ و 3﴾مِنْهَا أ

َ
رَادَ  إذَِا أ

َ
نْ  شَيئْاا  أ

َ
 .4﴾فَيَكُونُ  كُنْ  لَُ  يَقُولَ  أ

  
                                                      

 4حج، آيه . -. كندقلم ازلى در باره شيطان چنين نوشته كه هر كه با او دوستى كند او وى را به ضلالت افكنده به سوى آتش سوزان رهبرى مى 1
 .11فصلت، آيه  -. بردارانآييم فرمانپس گفت به آسمان و زمين بياييد خواه و يا ناخواه گفتند مى 2
 .72احزاب، آيه  -. ها عرضه كرديم و آنها از برداشتن آن امتناع كردند و از آن ترسيدندمانت را به آسمانها و زمين و كوهما ا 3
 .82يس، آيه  -شود چه با گفتن همين كلمه، آن چيز موجود مى" باش: "او وقتى چيزى را اراده كند كارش فقط اين است كه به او بگويد 4



آيه برداشتن و آن را حمل بر جهت تكوين نمودن باعث متشابه بودن ساير آيات قرآن است، دست از ظاهر : و اگر كسى بگويد
زيرا اگر جائز باشد اين آيه را حمل بر امور تكوينى كنيم جائز خواهد بود كه در ساير آيات قرآنى هم به تاويل بپردازيم، و 

ما تابع دليل هستيم هر جا دليل حكمى، : گوييمدر جواب مى. آوردمعلوم است كه چنين كارى سر از بطلان دين در مى
صراحت داشت در تشريعى بودن آن مانند ادله راجع به معارف اصولى دين و اعتقادات حق آن و همچنين مانند قصص انبيا 

قاب، و عهاى دينى آنان و نيز مانند آيات مربوط به شرايع و احكام فرعى دين و لوازم آن از قبيل ثواب و امم گذشته و دعوت
كنيم، و هر جا كه دليل، چنين صراحتى نداشت و بر عكس شواهدى داشت بر اينكه مراد از امر و نهى و امتثال و قبول مى

عصيان و امثال آن امور تكوينى است، و مستلزم انكار چيزى از ضروريات دين و مفاد آيات محكمه و يا سنت قائمه و يا 
 .ام به آن باك نخواهيم داشتبرهان يقينى هم نبود البته از التز

نَا ﴿ :سازيم كه استدلال ابليس و دليلى كه در مقام جواب آورد و گفتدر خاتمه اين بحث اين نكته را خاطر نشان مى
َ
أ

فسرين م قياسى است ظنى كه به هيچ وجه قابل اعتنا نيست، و ليكن مع ذلك ﴾طِي   مِنْ  خَلقَْتَهُ  وَ  ناَر   مِنْ  خَلقَْتَنِ  مِنْهُ  خَيُْ  
در وهن و بطلان آن همين بس كه پروردگار متعال اعتنايى . اندآن را مورد اعتنا قرار داده و هر يك به نحوى از آن جواب داده

به آن نفرموده، و بطور صريح جوابى از آن نداده بلكه تنها وى را در استكبارى كه ورزيد با اينكه مقام او مقام انقياد و تذلل 
اند رسد كه وجوهى را كه مفسرين در جواب ابليس ذكر كردهذه قرار داده است، و لذا چندان لازم به نظر نمىبوده مورد مؤاخ

 .در اينجا ايراد نموده و در آن بحث كنيم

كبريا خاص خداى سبحان است و تكبر از او پسنديده است و از غير او كه از خود جز فقر چيزى 
 ندارند مذموم است

نْ  لكََ  يكَُونُ  فَمَا مِنْهَا فَاهْبطِْ قاَلَ ﴿
َ
  ﴾الَصَاغِرِينَ  مِنَ  إنِكََ  فَاخْرُجْ  فيِهَا تَتَكَبََّ  أ

 تر از او جلوه دهد و لذا وقتى كسى در گفتارعبارت است از اينكه كسى بخواهد خود را ما فوق ديگرى و بزرگ« تكبر»
ل ديگران را مسخر خود نموده در دلها جا كند و بخواهد به و رفتار خود قيافه بگيرد و بخواهد با تصنع در عمل و گفتار، د

 گويند تكبر ورزيد، و ديگران را خوار و كوچكتر است به چنين كسى مىتر و محترمديگران بقبولاند كه او از آنان شريف
او را به شرافت و  و از آنجايى كه هيچ موجودى از ناحيه خود داراى احترام و كرامتى نيست مگر اينكه خداى تعالى. شمرد

راى صفت مذمومى است، ب -هر كه باشد  -احترامى تشريف كرده باشد از اين جهت بايد گفت تكبر در غير خداى تعالى 
آرى، خداى سبحان داراى كبريا است و تكبر از او . اينكه غير او هر كه باشد از ناحيه خودش جز فقر و مذلت چيزى ندارد

 .پسنديده است
 يكى پسنديده و آن تكبر خداى تعالى است، و يا: توان گفت تكبر دو قسم است، مىبنابراین

  



شود مانند تكبر دوستان خدا بر دشمنان او كه آنهم در حقيقت افتخار كردن به بندگى اگر از بندگان او است منتهى به او مى
كند خص نفس خود را بزرگ تصور مىو ديگر تكبر ناپسند، و آن تكبرى است كه در مخلوقات وجود دارد كه ش. خدا است

 .اما نه بر اساس حق
در باب غير معانى « صغر» در باب معانى نظير« صغار» و به معناى خوار و ذليل است، و« صاغر» جمع« صاغرين» و

همان خروج است،  «هبوط» براى اينكه، ﴾مِنْهَافَاهْبطِْ ﴿ است براى جمله تاكيد ﴾الَصَاغِرِينَ  مِنَ  إنِكََ فَاخْرُجْ ﴿ و جمله. است
تر است، و همين معنا خود دليل بر اين و تفاوتش با خروج تنها در اين است كه هبوط خروج از مقامى و نزول به درجه پايين

 .است كه مقصود از هبوط فرود آمدن از مكان بلند نيست، بلكه مراد فرود آمدن از مقام بلند است
و شايد  .گردد نه به آسمان و يا بهشتبر مى «منزلت» به «فيها» و «منها» ضمير درو اين مؤيد ادعاى ما است كه گفتيم 

شود ن مى، معناى آيه چنيبنابراین. اند مرجع ضمير، آسمان و يا بهشت است مقصود شان همان منزلت باشدكسانى هم كه گفته
ايد از مقامت فرود آيى، چون مقام تو مقام به جرم اينكه هنگامى كه ترا امر كردم سجده نكردى ب: كه خداى تعالى فرمود

 .بايستى در چنين مقامى تكبر كنى، پس برون شو كه تو از خوارشدگانىخضوع و فرمانبرى بود، و تو نمى
 .است« تكبر» رسانيد براى مقابله با لفظبا اينكه الفاظ ديگرى هم اين معنا را مى «صغار» و تعبير به

نْظِرْنِ قاَلَ ﴿
َ
  ﴾الَمُْنْظَرِينَ  مِنَ  إنِكََ  قاَلَ  يُبْعَثُونَ  يوَْمِ  إلَِ  أ

خداوند در جاى ديگر نيز اين معنا را ذكر . دهدخواهد، و خداوند هم به وى مهلت مىابليس از خداى تعالى مهلت مى
نْظِرْنِ  رَب ِ قاَلَ ﴿ :كرده و فرموده

َ
آيد كه از اين آيه برمى 1﴾الَمَْعْلُومِ  الَوَْقتِْ  يوَْمِ  إلَِ  ظَرِينَ الَمُْنْ  مِنَ  فَإنِكََ  قاَلَ  يُبْعَثُونَ  يوَْمِ  إلَِ  فَأ

 ابليس بطور مطلق از خدا مهلت خواسته، و ليكن خداوند او را تا زمانى معين مهلت داده است، و به زودى در تفسير سوره
 .- ان شاء الله -در باره وقت نامبرده بحث خواهيم كرد  «حجر»

در حقيقت مهلت وى را بطور اجمال ذكر كرده، و نيز  «شدگانىتو از مهلت داده» :مورد بحث فرمودپس اينكه در آيه 
 .شدگان ديگرى نيز هستندآيد كه غير از ابليس مهلت دادهاز آن برمى

  
                                                      

ى تا شدگان شدبخاطر اين خواهشت، تو از مهلت داده: شوند مهلتم ده، خداى تعالى فرمودتا روزى كه خلايق مبعوث مى پروردگارا پس: گفت 1
 .81ص، آيه  -و  38حجر، آيه  -. روز معين و وقت معلوم



 اشود كه وى در اين صدد بوده كه جنس بشر رو از اينكه ابليس از خدا خواست تا روز قيامت مهلتش دهد استفاده مى
هم در دنيا و هم در عالم برزخ گمراه كند، و ليكن خداوند دعايش را به اجابت نرسانيد، و شايد خداوند خواسته باشد كه او 
 را تنها در زندگى دنيا بر بندگانش مسلط كند، و ديگر در عالم برزخ قدرت بر اغواى آنان نداشته باشد، هر چند به مصداق آيه

ونَهُمْ  إنَِهُمْ  وَ  قرَِين   لَُ  فَهُوَ  شَيْطَاناا  لَُ  نُقَي ضِْ  الَرحََْْنِ  رِ ذِكْ  عَنْ  يَعْشُ  مَنْ وَ ﴿ نَهُمْ  يََسَْبُونَ  وَ  الَسَبيِلِ  عَنِ  لََصَُد 
َ
 تَ حَ  مُهْتَدُونَ  أ

نَكُمْ  ظَلمَْتُمْ  إذِْ  الََْوَْمَ  يَنْفَعَكُمُ  لنَْ  وَ  الَقَْرِينُ  فَبئِسَْ  الَمَْشَْقِيَِْ  بُعْدَ  بيَنَْكَ  وَ  بَيْنِ  لََتَْ  ياَ قاَلَ  جَاءنََا إذَِا
َ
 ذَابِ الَعَْ  فِ  أ

وا ﴿ و همچنين آيه 1﴾مُشْتََِكُونَ  زْوَاجَهُمْ  وَ  ظَلمَُوا الَََِّينَ احُْشَُُ
َ
 .رفاقت و همنشينى با آنان را داشته باشد 2﴾أ

غْوَيْتَنِ  فَبمَِاقاَلَ ﴿
َ
قْعُدَنَ  أ

َ
اطَكَ  لهَُمْ  لَْ يْدِيهِمْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ  ثُمَ  الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

َ
  ﴾...خَلفِْهِمْ  مِنْ  وَ  أ

ر و مفسرين گ. به معناى انداختن در غوايت و گمراهى است، البته گمراهيى كه توأم با هلاك و خسران باشد« اغواء»
، «تضلال»، «غوايت» به همه اين معانى يعنى اندهايى كه داشتهرا بر حسب اختلاف نظريات و سليقه« اغويتنى» چه جمله

 :از ابليس حكايت كرده و فرموده «حجر» اند، و ليكن از عبارتى كه خداى تعالى در سورهتفسير كرده «خسران» و« هلاك»
غْوَيْتَنِ  بمَِا رَب ِ قاَلَ ﴿

َ
زَي نََِ  أ

ُ
رضِْ  فِ  لهَُمْ  لَْ

َ
غْوِيَنَهُمْ  وَ  الَْْ

ُ
جْْعَِيَ  لَْ

َ
شود كه مراد او همان معنايى بوده كه ما ذكر استفاده مى ﴾أ

 .كرديم
نكه من به سبب اي» :براى سببيت و يا مقابله است، از اين جهت معناى آيه چنين است كه« بما» در كلمه« باء» حرف

 .« ...گمراهم كردى و يا در مقابل اينكه گمراهم ساختى
غْوِيَنَهُمْ فَبعِِزَتكَِ ﴿ م، و نظير قسمى است كه در آيهاند حرف مزبور براى قسها گفتهو اينكه بعضى

ُ
جَْْعِيَ  لَْ

َ
است،   3﴾أ

 .باشداشتباه مى
قْعُدَنَ ﴿ و جمله

َ
اطَكَ  لهَُمْ لَْ  به اين معنا است كه من بر سر راه راست تو ﴾الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

  
                                                      

هميشه مردم را از راه خدا باز  گماريم تا همنشين وى باشد، و آن شياطينو هر كس از ياد خداوند مهربان اعراض كند، شيطانى را بر او مى 1
اى كاش ميان من و تو فاصله بين : گويدروند، تا آنكه نزد ما آيد، آن وقت مىكنند كه راه حق همين است كه آنان مىو مردم در عين حال خيال مى

سودى به حال شما ندارد، زيرا در دنيا ظلم كرديد در آن روز هيچ ( پشيمانى)شدم كه بد قرينى هستى، بود، و من با تو آشنا نمىشرق و غرب مى
 .39-36زخرف، آيه  -. و امروز با شياطين در عذاب دوزخ شريكيد

 .22صافات، آيه  -. هايشاناينك ستمكاران را حاضر كنيد با قرين 2
 .82ص، آيه  3



ت از اينكه كنايه اس« نشستن بر سر راه مستقيم» و. نشينمگردد مىرساند و منتهى به سعادت آنان مىكه آنان را به درگاهت مى
 .كنم تا از راه تو خارج نمايممراقب آنان هستم، هر كه را در اين راه ببينم آن قدر وسوسه مى

مقصود از پيش رو، پشت سر، سمت راست و چپ، كه شيطان گفته است از اين چهار سو به سراغ 
 رودبندگان خدا مى

يْدِيهِمْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ ثُمَ ﴿ و جمله
َ
يْمَانهِِمْ  عَنْ  وَ  خَلفِْهِمْ  مِنْ  وَ  أ

َ
بيان نقشه و كارهاى او است،  ﴾شَمَائلِهِِمْ  عَنْ  وَ  أ

و چون راه خدا امرى است معنوى ناگزير . كنم تا از راهت بدربرمناگهان بندگان تو را از چهار طرف محاصره مى: گويدمى
 .جهات چهارگانه نيز جهات معنوى خواهد بود نه جهات حسىمقصود از 

وْلَِاَءهَُ  يَُوَ فُِ  الَشَيْطَانُ  ذَلكُِمُ إنَِمَا ﴿ و آيه 1﴾غُرُوراا  إلَِ  الَشَيْطَانُ  يعَِدُهُمُ  مَا وَ  يُمَن يِهِمْ  وَ  يعَِدُهُمْ ﴿ از آيه
َ
 لَ وَ ﴿ و آيه  2﴾أ

مُركُُمْ  وَ  الَفَْقْرَ  يعَِدُكُمُ الَشَيْطَانُ ﴿ و آيه 3﴾الَشَيْطَانِ  خُطُوَاتِ  تتََبعُِوا
ْ
توان در اين باره چيزهايى فهميد، نيز مى. 4﴾باِلفَْحْشَاءِ  يَأ

يْدِيهِمْ  بيَِْ مِنْ ﴿ و از آن استفاده كرد كه مقصود از
َ
، حوادثى آيدجلو رويشان حوادثى است كه در زندگى براى آدمى پيش مى ﴾أ

بق آمال و آرزوهاى او يا ناگوار و مايه كدورت عيش او است، چون ابليس در هر دو حال كار خود را كه خوشايند و مطا
اولاد و اعقاب او است، چون انسان نسبت به آينده اولادش نيز آمال و آرزوها دارد، و در  «خلف پشت سر» و مراد از. كندمى

داند، از خوشبختى آنان خوشنود و سعادت اولاد را بقاء و سعادت خود مىآرى، انسان بقا . انديشداى مكاره مىباره آنها از پاره
خواهد و تا بتواند آتيه انسان هر چه از حلال و حرام دارد همه را براى اولاد خود مى. شودشان مكدر و متالم مىو از ناراحتى

صود از سمت راست كه سمت مبارك و نيرومند و مق. اندازدآنان را تامين نموده، و چه بسا خود را در اين راه به هلاكت مى
دين به اين معنا است كه وى آدمى را از راه ديندارى بى «آمدن شيطان از دست راست» و. آدمى است سعادت و دين او است

و اين  .كندكند، و او را در بعضى از امور دينى وادار به افراط نموده به چيزهايى كه خداوند از آدمى نخواسته تكليف مىمى
 .نام نهاده است «اتباع خطوات الشيطان» همان ضلالتى است كه خداوند آن را

 باشد، به اين معنا كه فحشا و منكرات را در نظردينى مىبى «سمت چپ» و منظور از
  

                                                      
 .120نسا، آيه  -. ريبدهد مگر به فشان نمىسازد و ليكن وعدهدهد و اميدوارشان مىشان مىشيطان وعده 1
 .175آل عمران، آيه  - .ترسانداين تنها شيطان است كه اوليا و دوستان خود را مى 2
 .168بقره، آيه  -. پيروى نكنيد( و راه او)هاى شيطان و از گام 3
 .268بقره، آيه  -. كنددهد به فقر و أمر به فحشاء مىشيطان شما را وعده مى 4



 .سازدآدمى جلوه داده وى را به ارتكاب معاصى و آلودگى به گناهان و پيروى هواى نفس و شهوات وادار مى
يْدِيهِمْ  بيَِْ مِنْ ﴿ گويد: اگر كسى بپرسد چرا نسبت بهدر كشاف مىزمخشرى 

َ
ه براى را ك «من» لفظ «من خلفهم» و ﴾أ

عل ف: گوييمرا كه براى تجاوز است بكار برد؟ در جواب مى «عن» لفظ« شمائل» و «ايمان» ابتداء است استعمال كرد، و در
ردد، و گشود به همان حرف و به همان وسيله به مفعول فيه متعدى مىبطور كلى به هر حرفى كه به مفعول به متعدى مى

همانطورى كه در تعدى به مفعول به حروف تعديه مختلف است همچنين در تعدى به مفعول فيه حروف تعديه مختلف 
شود، ر لغت بحثى مىنحوه استعمال هر لغتى را بايد از عرب اخذ كرد، نه اينكه با قياس آن را تعيين نمود، و اگر د. گرددمى

شود از اينكه آيا فلان لغت را در چه جايى بايد استعمال كرد؟ تنها از حيث موارد استعمال آن است، به اين معنا كه بحث مى
اين  «على يمينه» معناى «جلس على يمينه» :گويدشنويم كه مىو استعمالش در چه جايى غلط است؟ مثلا وقتى از عرب مى

راست فلانى طورى قرار گرفت كه گويى غالبى در كنار مغلوب و زير دست خود قرار گرفته، و وقتى  است كه وى در طرف
گوييم معنايش اين است كه فلانى در طرف راست فلان كس با فاصله مى« فلان جلس عن يمين فلان» :گويدشنويم كه مىمى

است، و ليكن در اثر كثرت استعمال در هر دو « مينهعن ي» خواهد به او بچسبد، اين معناى لغوىطورى نشست كه گويى نمى
  1.نيز به اين نكته اشاره نموديم« انفال» شود، هم چنان كه در باره كلمهقسم نشستن استعمال مى

كْثََهَُمْ  تََِدُ  لَ وَ ﴿ و جمله
َ
قْعُدَنَ ﴿ نتيجه كارهايى است كه خداوند در جمله ﴾شَاكرِِينَ  أ

َ
اطَكَ  لهَُمْ لَْ  مَ ثُ  الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

كْثََهَُمْ  دُ تََِ  لَ وَ ﴿ از ابليس ذكر فرمود، البته در جاهاى ديگر قرآن كه داستان ابليس را نقل فرموده در آخر به جاى ﴾...لَِتيِنََهُمْ 
َ
 أ

از قول ابليس كند در آخر وقتى اين داستان را نقل مى «اسرى» عبارات ديگرى را ذكر فرموده، مثلا در سوره ﴾شَاكرِِينَ 
حْتَنكَِنَ ﴿ :فرمايدمى

َ
يَِتَهُ لَْ غْوِيَنَهُمْ ﴿ :فرمايداز قول همو مى« ص» و در سوره 2﴾قَليِلا  إلَِ  ذُر 

ُ
جْْعَِيَ لَْ

َ
 مِنْهُمُ  عِبَادَكَ  إلَِ  أ

 .3﴾الَمُْخْلصَِيَ 
 به طريقه گمراه كردن شيطانتواند ايشان را بفريبد و اشاره كه شيطان نمى« شاكرين» و« مخلصين» مراد از

 در« مخلصين» در آيه مورد بحث همان« شاكرين» شود كه مقصود ازاز اينجا معلوم مى
  

                                                      
 .بيروتط  93، ص 2، جالكشاف 1
 .62اسرى، آيه  -. زنمهر آينه و بطور حتم ذريه او را مگر اندكى را لگام مى 2
 .83ص، آيه  -. هر آينه و بطور حتم همه آنها را گمراه خواهم كرد مگر بندگانى را كه از ميان آنان در بندگيت خالص شده باشند 3



كسانيند كه  -به فتح لام  - «مخلصين» كند، براى اينكهدقت در معناى اين دو كلمه نيز اين معنا را تاييد مى. ساير آيات است
آنان را براى خود خالص كرده است و جز او كسى در آنان نصيبى ندارد، و آنان به  براى خدا خالص شده باشند يعنى خداوند

نين و معلوم است كه چ. اندفراموش كرده -حتى خودشان را  -غير خدا به ياد كسى نيستند، از خدا گذشته هر چيز ديگرى را 
ان را پر كرده كه ديگر جاى خالى براى ششان جز خداى تعالى چيز ديگرى نيست و چنان ياد خدا دلهاىكسانى در دلهاى
هاى خدا كارشان است، يعنى آنها هم كسانيند كه هميشه شكر نعمت - «شاكرين» و اما. هايش نمانده استشيطان و وسوسه

به اين معنا كه در هر نعمتى طورى . آورندخورند مگر اينكه شكرش را بجاى مىبه هيچ نعمتى از نعمتهاى پروردگار بر نمى
دهند اين نعمت از ناحيه پروردگارشان است، و پر واضح كنند كه نشان مىتصرف نموده و قولا و فعلا به نحوى رفتار مى

خورند مگر اينكه قبل از برخوردشان به آن و در حال است كه چنين كسانى به هيچ چيزى از ناحيه خود و ديگران بر نمى
شان هر چيزى ديگرى را از يادشان برده، چون خداوند همين به ياد خدا بودن برخورد و بعد از برخوردشان به ياد خدايند و

در جوف كسى دو قلب قرار نداده، پس اگر حق معناى شكر را ادا كنيم برگشت معناى آن به همان مخلصين خواهد بود، و 
آنان  ترحم بر آنان نبوده، و نخواسته براگر ابليس شاكرين و مخلصين را از اغواء و اضلال خود استثنا كرده بيهوده و يا از راه 

 .رسيده استمنت بگذارد، بلكه از اين باب است كه دسترسى به آنان نداشته و زورش به آنان نمى
گر چه ابليس در كلام خود طريقه گمراه كردن ابناى بشر را ذكر نكرده و ليكن در كلامش اشاره به دو حقيقت هست، 

سبب اضلالش هم ضلالتى است كه در نفس خود او جايگزين شده، و مانند آتش كه به  و آن دو حقيقت يكى اين است كه
كند و به گذارد او نيز هر كسى را كه بخواهد گمراه كند با او تماس حاصل مىهر چيز برخورد از حرارت خود در آن اثر مى

وا ﴿ اين معنا از آيه. گذاردهمين وسيله از گمراهى خود چيزى در نفس او باقى مى زْوَاجَهُمْ  وَ  ظَلَمُوا الَََِّينَ احُْشَُُ
َ
قْبَلَ وَ ...  أ

َ
 أ

تُونَنَا كُنْتُمْ  إنِكَُمْ  قاَلوُا يتَسََاءلَوُنَ  بَعْض   عَََ  بَعْضُهُمْ 
ْ
غْوَيْنَاكُمْ ...  مُؤْمِنيَِ  تكَُونوُا لمَْ  بلَْ  قاَلوُا الََْمَِيِ  عَنِ  تَأ

َ
 كُناَ ناَإِ فَأ

 .شوداستفاده مىنيز  1﴾غََويِنَ 
 دهد شعور انسانى و تفكرديگر اينكه آن چيزى كه ابليس خود را به آن تماس مى

  
                                                      

ت براى شما از جانب راس: گويندكنان به بعض ديگر رو كرده مىشان پرسشبعضى... هايشان جمع نماييداند با قرينكسانى را كه ستم كرده 1
 .32صافات، آيه  -. ما شما را گمراه كرديم چون خودمان هم گمراه بوديم... شما اصلا مؤمن نبوديد( نه)آمديد، گويند فريب ما مى



حيوانى او است كه مربوط به تصور اشياء و تصديق به سزاوار و غير سزاوار آنها است و به زودى تفصيل اين اجمال خواهد 
 .- ان شاء  الله -آمد 

  ﴾...تبَعَِكَ  لمََنْ  دْحُوراا مَ  مَذْؤُماا  مِنْهَا اخُْرُجْ قاَلَ ﴿
و به معناى رانده شده بخوارى « دحر» از باب «مدحور» و. و به معناى مذموم و معيوب است «ذأم، يذأم» از ماده «مذؤم»

نَ ﴿ لام قسم و جوابش جمله.  ﴾...مِنْهُمْ  تبَعَِكَ لمََنْ ﴿ در جمله« لام» و. و ذلت است
َ
مْلََ
َ
 .است ﴾...جَهَنَمَ لَْ

از آنجايى كه مورد گفتار ابليس و تهديدش به انتقام تنها بنى آدم بود و قسم خورد كه غرض خلقت آنان را كه همان 
 سازد، خداى تعالى در جوابش پيروانشبرد و آنان را بجاى شكر وادار به كفران مىشكر است در آنان نقض نموده و از بين مى

 .«كنمرا از شما يعنى از تو و بعضى از پيروانت پر مىجهنم » :را هم با او شريك ساخته و فرمود
و اين خود  «از شما» :در اين جمله خداى تعالى از در منت و رحمت جميع پيروان ابليس را ذكر نفرمود، بلكه فرمود

 .اشعار به تبعيض دارد
نْتَ  اسُْكُنْ  آدَمُ  ياَوَ ﴿

َ
  ﴾...الََْْنَةَ  زَوجُْكَ  وَ  أ

 ﴾شِئتُْمَا حَيْثُ  مِنْ فَكَُُ ﴿ را مخاطب قرار داده سپس همسرش را عطف بر او نموده و با جمله( السلامعلیه )اين آيه آدم 
رده استثنا ك ﴾الَشَجَرَةَ  هَذِهِ  تَقْرَباَ لَ وَ ﴿ تصرف در همه انواع خوراكيها را بر آنان مباح گردانيده مگر آن درختى را كه با جمله

ظلم به نفس و مخالفت امر ارشادى است، نه معصيت و مخالفت  ﴾الَظَالمِِيَ  مِنَ فَتَكُوناَ ﴿ ملهدر ج« ظلم» و مقصود از. است
 .امر مولوى

  ﴾...الَشَيْطَانُ  لهَُمَافَوسَْوَسَ ﴿
 .پوشاندن در پس پرده است «موارات» و. در لغت به معناى دعوت كردن به امرى است به آهستگى و پنهانى« وسوسه»

 .داردو به معناى عضوى است كه آدمى از برهنه كردن و اظهار آن شرم مى «سوأة» جمع «سوآت» و

نْ إلِاَّ ﴿ مراد از جمله
َ
وناَ أ  در خطاب به آدم و حوا ﴾مَلكََيِْ  تكَ 

نْ  إلَِ  الَشَجَرَةِ  هَذِهِ  عَنْ  رَب كُمَا نَهَاكُمَامَا ﴿ و جمله
َ
است، و  «ان تكونا ملكينالا كراهة » در تقدير ﴾مَلكََيِْ  تكَُوناَ أ

پروردگارتان شما را از اين درخت نهى نكرد مگر از اين جهت كه مبادا فرشته شويد، و يا از خالدين : معنايش اين است كه
كون به ضم ميم و س - «ملك» گر چه به فتح لام قرائت شده و به معناى فرشته است، الا اينكه در آن معناى «ملك» و. گرديد

دُل كَ  هَلْ  آدَمُ  ياَقاَلَ ﴿ :ت، به دليل اينكه در جاى ديگر در همين داستان فرمودهنيز هس -لام 
َ
 لَ  مُلكْ   وَ  الَْْلُِْ  شَجَرَةِ  عَََ  أ

 .1﴾يَبْلَ 
  

                                                      
 .120طه، آيه  -. گفت اى آدم آيا تو را بر درخت خلد و ملكى فنا ناپذير رهبرى كنم؟ 1



نْ إلَِ ﴿ كند كه وى احتمال داده كه مراد از جملهو در مجمع البيان از مرحوم سيد مرتضى نقل مى
َ
 ناي ﴾مَلكََيِْ  تكَُوناَ أ

باشد، باشد كه ابليس به آن دو چنين فهمانيد كه مامور به اجتناب از شجره فقط مخصوص ملائكه و آنان كه خالد در بهشتند مى
لان از فلان چيز نهى نشدى مگر اينكه ف» :و در حقيقت جمله مزبور شبيه است به اينكه شخصى به ديگرى بگويد. نه آن دو

نهى شده است نه تو، و اگر ابليس به اين بيان مطلب را رسانيده براى اين بوده كه  يعنى فلان شخص از آن چيز «شخص باشى
  1.اينطور حرف زدن در تدليس و القاى شبهه و گمراه كردن طرف از هر بيان ديگرى مؤثرتر است

 سوره «120» اين وجهى بود كه سيد مرتضى در معناى جمله مورد بحث ذكر كرده و ليكن اشكالش اين است كه با آيه
 .«كنماگر بخواهى تو را به درخت خلد راهنمايى مى» گويدسازد، براى اينكه در آن آيه خود ابليس مىنمى «طه»

ِ  قاَسَمَهُمَاوَ ﴿
  ﴾الَناَصِحِيَ  لمَِنَ  لكَُمَا إنِ 

ن دو اكيد به آ هاى شديد وابليس با قسم: به معناى مبالغه در قسم است، و معناى جمله مزبور اين است كه« مقاسمه»
 .خواهم شما را فريب دهمگفت كه من خيرخواه شمايم، و نمى

  ﴾...بغُِرُور  فَدَلهَُمَا ﴿
به معناى نزديكى و رهايى از قيود است، و گويا  «تدلى» به معناى نزديك كردن و رساندن است، هم چنان كه «تدلية»

به معناى اظهار خيرخواهى و نهان داشتن سوء قصدى  «غرور» .باشدبوده  «دلوت الدلو انداختم دلو را» اين معنا استعاره از
 «خاصف النعل» دوز رابه معناى جمع كردن و منضم بهم نمودن است، و از همين جهت پاره« خصف» و. است كه در دل دارد

 .آورداولش در مىهاى كفش را كه از هم جدا شده جمع نموده و بهم منضم ساخته به صورت دوز پارهگويند، چون پارهمى
  رَب هُمَا ناَدَاهُمَاوَ ﴿ :و اينكه فرمود

َ
نْهَكُمَا لمَْ  أ

َ
دلالت دارد بر اينكه آدم و حوا در آن موقع كه  ﴾الَشَجَرَةِ  تلِكُْمَا عَنْ  أ

دور است، هم به معناى صدا زدن از « ندا» كرده از مقام قرب خدا دور شده بودند، براى اينكهخداوند اين خطاب را به آنان مى
 است اين دلالت را دارد، زيرا اين كلمه نيز براى اشاره به دور است، بخلاف ﴾الَشَجَرَةِ تلِكُْمَا ﴿ هم كه در« تلكما» چنان كه

 كه براى اشاره به نزديك است، و لذا در ابتداى ورود آدم به بهشت و قبل از اينكه اين« هذا»
  

                                                      
 .چاپ تهران 406، ص 3، جمجمع البيان 1



 .﴾الَشَجَرَةَ  هَذِهِ  تَقْرَباَ لَ وَ ﴿ :اشاره به درخت مزبور كرد و فرمود« هذه» لفظمخالفت از او سر بزند خداى تعالى به 
نْفُسَنَا ظَلمَْنَا رَبَنَاقاَلَ ﴿

َ
  ﴾الَْْاَسَِِينَ  مِنَ  لَنكَُونَنَ  ترَحَْْْنَا وَ  لَناَ تَغْفِرْ  لمَْ  إنِْ  وَ  أ

رساند، و لذا هيچ چيزى درخواست نكردند و تنها اين حرف از آدم و حوا نهايت تضرع و التماس آن دو را مى
 .اگر رحم نكنى بطور دائم و به تمام معنا زيانكار خواهيم شد: احتياجشان را به مغفرت و رحمت ذكر كرده و گفتند

  ﴾...عَدُو   لَِِعْض   بَعْضُكُمْ  اهِْبطُِواقاَلَ ﴿
و دشمنى بعضى از بنى نوع بشر با بعضى . استاين خطاب هم خطاب به آدم و همسر او است و هم خطاب به ابليس 

هاى آنان است، و اين قضايى است از خداى تعالى، قضاى ديگرش هم اين است ديگر به خاطر اختلافى است كه در طبيعت
رضِْ  فِ  لكَُمْ وَ ﴿ :كه فرموده

َ
زمين  تان درتيد جاىيعنى تا چندى كه به زندگى دنيوى زنده هس ﴾حِي   إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

 .آيد كه اين خطاب هم خطاب به هر سه استاز ظاهر سياق بر مى. است
  ﴾تُُرْجَُونَ  مِنْهَا وَ  تَمُوتوُنَ  فيِهَا وَ  تََيَْوْنَ  فيِهَاقاَلَ ﴿

و بعيد نيست كه خطاب در اين جمله مختص . نشين كردهاين نيز قضاى ديگرى است كه بشر را تا روز قيامت خاك
« قال» شان باشد، براى اينكه اگر اين خطاب شامل ابليس هم بود شايسته بود بدون اينكه با كلمهآدم و همسرش و فرزندانبه 

و چون كلمه مزبور را فاصله قرار داده بعيد نيست كه خطاب مختص به آنها بوده « ...و فيها» :كلام را از هم جدا كند بفرمايد
جوع خواهند به تفصيل آن واقف شوند به آنجا رگذرانديم كسانى كه مى« بقره» را در سورهما تفصيل داستان بهشت آدم . باشد
 .كنند

 گفتارى در باره شيطان و عمل او

موضوع ابليس نزد ما امرى مبتذل و پيش پا افتاده شده كه اعتنايى به آن نداريم، جز اينكه روزى چند بار او را لعنت 
و ليكن . نيمكبريم و بعضى افكار پريشان خود را به اين جهت كه از ناحيه او است تقبيح مىكرده و از شرش به خدا پناه مى

ايم بايد دانست كه اين موضوع موضوعى است بسيار قابل تامل و شايان دقت و بحث، و متاسفانه تا كنون در صدد بر نيامده
كه از حواس ما غايب است و تصرفات عجيبى در عالم كه ببينيم قرآن كريم در باره حقيقت اين موجود عجيب كه در عين اين

 گويد، و چرا نبايد در صدد برآييم؟ چراانسانيت دارد چه مى
  



اعتناييم؟ دشمنى كه از روز پيدايش بشر تا روزى كه بساط زندگيش برچيده در شناختن اين دشمن خانگى و درونى خود بى
. دگيردارد و تا در عذاب جاودانه دوزخش نيندازد آرام نمىاو بر نمىشود بلكه حتى پس از مردنش هم دست از گريبان مى

آيا نبايد فهميد اين چه موجود عجيبى است كه در عين اينكه همه حواسش جمع گمراه كردن يكى از ماها است و در همان 
ه بنى نوع بشر است؟ ساعتى كه مشغول گمراه كردن او است عينا به همان صورت و در همان وقت سرگرم گمراه ساختن هم

واياى ترين افكارى كه در زترين و پوشيدهدر عين اينكه از آشكار همه با خبر است از نهان آنان نيز اطلاع دارد، حتى از نهفته
و علاوه بر اينكه با خبر است مشغول دسيسه در آن و گمراه ساختن صاحب آن نيز . ذهن و فكر آدمى جا دارد با خبر است

 .هست

 به اهمال و قصور مفسرين در بحث از شيطان و شناختن اواشاره 
آيا تعجب در اين است كه ما چنين بحثى را عنوان كرديم و يا در اين است كه چرا مفسرين تا كنون اسمى از آن 

اشكالاتى  عرضاند تنها متاند به پيروى از روشى كه دانشمندان صدر اول اسلام داشتهاند؟ و اگر هم احيانا متعرض آن شدهنبرده
اى بر آنچه فهميده شوند، و در اين چهار ديوارى هر طايفهاند كه مردم عوام در برخورد با آيات اين داستان متوجه آن مىشده

استدلال و جنگ و جدال كرده و فهم طايفه ديگر را تخطئه نموده بر آن ايراد كرده و به شمارش اشكالات مربوط به داستان 
 .پرداخته است

با اينكه ابليس از جن بود چرا خداوند او را با  -2دانست وى چكاره است؟ خداوند ابليس را آفريد؟ او كه مىچرا 
چرا او را موفق به  -4اش كرد؟ كند چرا امر به سجدهدانست او اطاعتش نمىبا اينكه مى -3ملائكه محشور و همنشين كرد؟ 
چرا او را  -7چرا تا روز قيامت مهلت داد؟  -6رمانى او را هلاك نكرد؟ چرا بعد از آن ناف -5سجده نكرد و گمراهش نمود؟ 

چرا به لشكريانى تاييدش نمود و بر همه جهات  -8مانند خون در سراسر وجود آدمى راه داده و بر او مسلطش كرده است؟ 
ها را به او كرد و به آدميان كمك چرا همه -10چرا او را از نظر و احساس بشر پنهان كرد؟  -9حيات انسانى او را مسلط نمود؟ 

با اينكه او دورترين و  -12چرا اسرار خلقت بشر را از او پوشيده نداشت تا چنين به اغواى او طمع نبندد؟  -11كمك نكرد؟ 
زه جاند از راه معها گفتهترين مخلوقات بود چطور با خدا حرف زد و خداوند هم با او تكلم كرد؟ آيا همانطور كه بعضىدشمن

ورودش به بهشت از چه راهى بوده؟  -13؟  1بوده يا آثار و علايمى ايجاد كرده كه ابليس از ديدن آن آثار به مراد او پى برده
با اينكه حرفهايش  -15چگونه ممكن است در بهشت كه مكان قدس و طهارت است وسوسه و دروغ و گناه واقع شود؟  -14

 مخالف گفتار خداوند بود
  

                                                      
 .360، ص 4، جتفسير تبيان 1



با اينكه  -17و با اينكه خلود در دنيا مخالف با اعتقاد به معاد است چگونه طمع در خلود كرد؟  -16را پذيرفت؟ چرا آدم آن 
با اينكه توبه كار مانند كسى است كه گناه نكرده است  -18آدم در زمره پيغمبران بود چطور ممكن است معصيت كرده باشد؟ 

 ؟ اهمال و كوتاهى مفسرين در اين...؟ و چگونه...شت بازنگشت؟ و چگونهچطور توبه آدم قبول شد و ليكن به مقامى كه دا
موضوع جدى و حقيقى، و بى بند و بارى آنها در اشكال و جواب به حدى رسيد كه در جواب از اين اشكالات بعضى از آنان 

و يا . 1تان خيالى محض استبه خود جرأت دادند كه بگويند مقصود از آدم در اين داستان آدم نوعى است، و داستان يك داس
و يا بگويند صدور فعل قبيح از خداوند جايز . 2كنداى است كه آدمى را به شر و فساد دعوت مىبگويند مقصود از ابليس قوه

كند، و بطور كلى، خوب و او است كه آنچه را خودش درست كرده خراب مى. است، و همه گناهان از ناحيه خود او است
و يا بگويند اصلا آدم از زمره پيغمبران . 3و بخواهد و به آن امر كند و بد آن چيزى است كه او از آن نهى كندآن چيزى است كه ا

نبوده و يا بطور كلى انبيا معصوم از گناه نيستند، و يا قبل از بعثت معصوم نيستند و آدم آن موقع كه نافرمانى كرد مبعوث نشده 
فايده بودن اين مباحث شده بايد دانست تنها چيزى كه باعث بى. 5اى امتحان بوده استها برو يا بگويند همه اين صحنه 4بود

اين است كه اين مفسرين در اين مباحث بين جهات حقيقى و جهات اعتبارى فرق نگذاشته و مسائل تكوينى را از مسائل 
را كه تنها براى تشريعيات و نظام اجتماعى اند، و بحث را درهم و برهم نموده، اصول قراردادى و اعتبارى تشريعى جدا نكرده

 .اندمفيد است در امور تكوينى دخالت داده و آن را، حكومت داده

 چند مطلب كه بايد در بحث از مساله شيطان و حقائق دينى و تكوينى مربوط به آن بيان شود

 وجود نفسى اشياء خير است - 1
دينى و تكوينيى كه در آن است آزادانه بحث كنيم بايد قبلا چند جهت ما اگر بخواهيم در پيرامون اين مساله و حقايق 

 :را تحرير نماييم
وجودشان )ان شبايد دانست تمامى اشيايى كه متعلق خلق و ايجاد قرار گرفته و يا ممكن است قرار بگيرد وجود نفسى

 بطورى. خير است( بدون اينكه اضافه به چيزى داشته باشد
  

                                                      
 .353، ص 8و، ج 267-282، ص 1، جالمنار تفسير 1
 .267-275، ص 1، جالمنار تفسير 2
 .39-40، ص 14، جتفسير الكبير، و 2611، ص 4، جتفسير القرطبى 3
 .354، ص 8، جالمنار ، و تفسير177-178، ص 2، جتفسير الكبير 4
 .ط تهران 65، ص 4، جمجمع البيان 5



فرض كنيم شرى از شرور متعلق خلقت و ايجاد قرار گرفته و موجود شود پس از موجود شدنش حالش  كه اگر به فرض محال
حال ساير موجودات خواهد بود، يعنى ديگر اثرى از شر و قبح در آن نخواهد بود، مگر اينكه وجودش اضافه و ارتباط به چيز 

اى نه عالم وجود را فاسد و مختل سازد، و يا باعث شود عدهديگرى داشته باشد، و در اثر اين ارتباط نظامى از نظامهاى عادلا
 .آيدديگر از موجودات از خير و سعادت خود محروم شوند، اينجاست كه شرهايى در عالم پديد مى

اگر ابراين بن. مقصودمان همين معنا بود« بدون اينكه وجودشان اضافه به چيزى داشته باشد» :و اينكه در بالا گفتيم
اى كه به ما دارند مضر به حال ما است بايد بدانيم كه بطور مسلم منافعى ز قبيل مار و عقرب ديديم كه از نظر اضافهموجودى ا

كرد و در اين صورت وجود چنين موجودى دارد كه از ضررش بيشتر است و گر نه حكمت الهى اقتضاى وجود آن را نمى
 .هم خير خواهد بود

حْسَنَ الَََِّي ﴿ هاين آن معنايى است كه آيه شريف
َ
 مِنْ  إنِْ وَ ﴿ و آيه 2﴾الَْعَالمَِيَ  ربَ   الََلُّ تَبَارَكَ ﴿ و آيه 1﴾خَلقََهُ  ء  شَْ  كَُ  أ

 .نيز به آن اشاره دارد  3﴾تسَْبيِحَهُمْ  تَفْقَهُونَ  لَ  لكَِنْ  وَ  بِِمَْدِهِ  يسَُب حُِ  إلَِ  ء  شَْ 

تساوى و تماثل نيست بلكه حكمت و نظام عالم مقتضى ارتباط اجزاى عالم خلقت به نحو  - 2
 وجود مراتب مختلف است

عالم خلقت با همه وسعتى كه در آن است تمامى اجزايش به يكديگر مربوط و مانند يك زنجير اولش بسته و مربوط 
از اجزاى آن به اصلاح باشد، بطورى كه ايجاد جزئى از آن مستلزم ايجاد و صنع همه آن است، و اصلاح جزئى به آخرش مى

مْرُناَ مَاوَ ﴿ :همه آن مربوط است، هم چنان كه فرموده
َ
اش اين نيست كه جميع و اين ارتباط لازمه 4﴾باِلِْصََِ  كَُمَْح   وَاحِدَة   إلَِ  أ

وجود  بهموجودات مثل هم و ربطشان به يكديگر ربط تساوى و تماثل باشد، زيرا اگر همه اجزاى عالم مثل هم بودند عالمى 
يافت، و لذا حكمت الهى اقتضا دارد كه اين موجودات از نظر كمال و نقص، و و جدان آمد بلكه تنها يك موجود تحقق مىنمى

 .مراتب وجود و فقدان آن، و قابليت رسيدن به آن مراتب و محروميت از آن مختلف باشند
 ل آن نبود بطور مسلمآرى، اگر در عالم، شر و فساد، تعب و فقدان، نقص و ضعف و امثا

  
                                                      

 .7سجده، آيه  -. آن كسى كه هر چه آفريد نيكويش آفريد 1
 .54اعراف، آيه  -. بسيار پر خير است خداوندى كه براى عالميان يگانه پروردگار است 2
 .44اسرى، آيه  -. فهميدرا نمىگوى به حمد خدا است، و ليكن شما تسبيح آنها و هيچ چيز نيست مگر اينكه تسبيح 3
 .50قمر، آيه  4



برد، چون بطور شد، و عقل ما پى به معانى آنها نمىاز خير، صحت، راحت، و جدان، كمال و قوت نيز مصداقى يافت نمى
كند اگر در عالم مصداقى از شقاوت، معصيت، قبح، ذم و عقاب و كلى عقل هر معنايى را از مصاديق خارجى آن انتزاع مى

يافت، و همچنين اگر دنيايى نبود آخرتى هم وجود نداشت، اطاعت، حسن، مدح و ثوابى هم تحقق نمى امثال آن نبود، سعادت،
مثلا اگر معصيتى نبود يعنى نافرمانى امر مولوى مولى به هيچ وجه ممكن نبود قهرا انجام خواسته مولى امرى ضرورى و 

د ديگر امر مولوى به آن معنا ندارد، و خواستن مولى شد، و اگر انجام دادن فعلى ضرورى و غير قابل ترك باشاجبارى مى
 .چنين فعلى را تحصيل حاصل است

و وقتى امر مولوى معنا نداشت اطاعت هم مصداق نخواهد داشت، و وقتى اطاعت و معصيتى نبود مدح و ذم، ثواب و 
و شريعت و دعوتى هم نخواهد بود، و عقاب، وعد و وعيد و انذار و بشارتى هم نخواهد بود، و وقتى اينگونه امور نبود دين 

وقتى دينى در كار نبود نبوت و رسالتى هم نخواهد بود، و وقتى نبوت و رسالتى نباشد قهرا اجتماع و مدنيتى هم نخواهد بود، 
اجتماع هم كه نباشد انسانيتى نيست و همچنين و بر همين قياس فرض نبود يك چيز مستلزم فرض نبود جميع اجزاى عالم 

 .است

ده آيات مربوط به داستان سج. شداگر شيطانى نبود، نظام عالم انسانى هم نبود و صراط مستقيمى فرض نمى
 آدم تصويرى است از روابط بين نوع انسانى و نوع ملائكه و ابليس

ا به شر ر گوييم اگر شيطانى نبود نظام عالم انسانى هم نبود، و وجود شيطانى كه انساناين معنا كه معلوم شد اينك مى
و معصيت دعوت كند از اركان نظام عالم بشريت است، و نسبت به صراط مستقيم او به منزله كناره و لبه جاده است، و معلوم 

غْوَيْتَنِ  فَبمَِاقاَلَ ﴿ اينجاست كه اگر دقت شود معناى آيه. شوداست كه تا دو طرفى براى جاده نباشد متن جاده هم فرض نمى
َ
 أ

قْعُدَنَ 
َ
اطَكَ  لهَُمْ  لَْ اط   هَذَاقاَلَ ﴿ و آيه  1﴾الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ َ  صَِِ  اتَِبَعَكَ  مَنِ  إلَِ  سُلطَْان   عَلَيْهِمْ  لكََ  ليَسَْ  عِبَادِي إنَِ  مُسْتَقِيم   عَََ
 .گرددبه خوبى روشن گشته و صدق ادعاى ما معلوم مى 2﴾الَْغَاويِنَ  مِنَ 

با در نظر گرفتن اين دو جهتى كه ذكر شد اگر در آيات راجع به داستان سجده آدم دقت شود معلوم خواهد شد كه اين 
آيات در حقيقت تصويرى است از روابط واقعيى كه بين نوع انسانى و نوع ملائكه و ابليس است، چيزى كه هست اين واقعيت 

ؤال و جواب بيان كرده، و نيز معلوم خواهد شد كه تمامى اشكالاتى كه را به صورت امر، اطاعت، استكبار، طرد، رجم و س
 .ناشى از كوتاهى در تفكر و دقت بوده است -اى از آن را در بالا نقل كرديم و ما پاره -شده 

  
                                                      

 .16اعراف، آيه  1
 .42-41حجر، آيه  2



گويد افته و مىيآيد به اين معنا تنبه هم وقتى در مقام جواب از آن اشكالات برمى( صاحب المنار)بينيم بعضى از مفسرين لذا مى
حيحى باز در اثر كوتاه آمدن در تحقيق و تدبر، رشته ص« كنداين داستان اشاره به فطرت و طبايع انسان و ملائكه و ابليس مى» كه

امر ابليس به سجده و نهى آدم از خوردن از درخت، امر و نهى تشريعى نبوده بلكه تكوينى » گويدرا كه تنيده بود پنبه كرده و مى
غافل از اينكه امر و نهى تكوينى قابل تخلف و مخالفت نيست، امر تكوينى يعنى ايجاد، و نهى تكوينى يعنى عدم   1«است بوده

ايجاد و با اين حال چگونه ممكن است امر تكوينى باشد و ابليس آن را اطاعت نكند؟ و چطور ممكن است نهى تكوينى باشد 
 و آدم از امتثال آن سرپيچى نمايد؟

شتى كه آدم قبل از هبوط در آن بوده بهشت جاودان نبوده بلكه بهشت برزخى بوده كه غرائز به - 3
 شدهبشرى در آنجا ظاهر و هويدا مى

د آيد كه قبل از اينكه آدم در زمين قرار گيرگذشت چنين بر مى« بقره» از داستان بهشت آدم به تفصيلى كه در سوره
و او را در آن جاى داده، و اگر او را از خوردن از درخت مزبور نهى كرد براى اين خداوند بهشتى برزخى و آسمانى آفريده 

بود كه بدين وسيله طبيعت بشرى را آزموده معلوم كند كه بشر جز به اينكه زندگى زمينى را طى كرده و در محيط امر و نهى 
ه مقام و جز با پيمودن اين راه محال است ب و تكليف و امتثال تربيت شود، ممكن نيست به سعادت و بهشت ابدى نائل گردد،

، براى اند وارد نيستشود كه هيچكدام از اشكالاتى كه بر اين داستان وارد كردهاز اينجا نيز معلوم مى. قرب پروردگار برسد
ال شود كو يا اش. اينكه بهشت آدم بهشت جاودان نبوده تا اشكال شود به اينكه بهشت جاى اولياى خدا است نه جاى شيطان

شود پس آدم چطور بيرون آمد؟ و نيز بهشت دنيايى به اينكه بهشت جاى خلود است و كسى كه وارد آن شد ديگر بيرون نمى
هاى ديگر دنيا جاى زندگى دنيوى باشد و اداره آن زندگى تنها به وسيله قانون و امر و نهى و مادى نبوده تا مانند سرزمين

( لسلامعلیه ا)نه فقط آدم  -رزخى و جايى بوده كه سجايا و اخلاق و خلاصه غرايز بشرى مولوى ممكن باشد، بلكه بهشت ب
پروردگار متعال در باره حقيقت و ذات اين موجود شريرى كه : گوييمباز به اول كلام برگشته و مى. شدهظاهر و هويدا مى -

مْرِ  عَنْ  فَفَسَقَ  الَِْْن ِ  مِنَ كََنَ ﴿ نامش را ابليس نهاده جز مختصرى بيان نفرموده، تنها در آيه
َ
جن بودن او را بيان كرده،   2﴾رَب هِِ  أ

و اما اينكه سرانجام كارش . از قول خود او حكايت كرده كه ماده اصلى خلقتش آتش بوده ﴾ناَر   مِنْ  لقَْتَنِ خَ ﴿ و در جمله
 چيست و

  
                                                      

 .ط بيروت 354، ص 8، جالمنار تفسير 1
 .50كهف، آيه  2



اين باره  توان از آنها چيزهايى درن آياتى هست كه مىليك. جزئيات و تفصيل خلقت او چگونه بوده؟ صريحا بيان نكرده است
 ﴿ استفاده كرد، از آن جمله آيه

َ
اطَكَ  لهَُمْ  قْعُدَنَ لَْ يْدِيهِمْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ  ثُمَ  الَمُْسْتَقِيمَ  صَِِ

َ
يْمَانهِِمْ  عَنْ  وَ  خَلفِْهِمْ  مِنْ  وَ  أ

َ
 وَ  أ

كْثََهَُمْ  تََِدُ  لَ  وَ  شَمَائلِهِِمْ  عَنْ 
َ
شود كه وى نخست در است كه حكايت قول خود او است، و از آن استفاده مى 1﴾شَاكرِِينَ  أ

نمايد و آن گاه در اراده عواطف نفسانى انسان يعنى در بيم و اميد، و در آمال و آرزوهاى او، و در شهوت و غضبش تصرف مى
 .خيزدو افكارى كه از اين عواطف برمى

غْوَيْتَنِ  بمَِا رَب ِ قاَلَ ﴿ ن آيه، آيه شريفهقريب به معناى اي
َ
زَي نََِ  أ

ُ
رضِْ  فِ  لهَُمْ  لَْ

َ
است، زيرا معناى اين آيه اين است  2﴾الَْْ

ها را از راه ميل و رغبتى كه عواطف بشرى به آن دارد در نظر آنان زينت داده، به همين ها و پليدىمن امور باطل و زشتى: كه
كنم، مثلا زنا را كه يكى از گناهان است از آنجايى كه مطابق ميل شهوانى او است در نظرش آن قدر زينت وسيله گمراهشان مى

كاهم تا يكباره تصديق به خوبى آن نموده و مرتكبش دهم تا به تدريج از اهميت محذور و زشتى آن كاسته و هم چنان مىمى
 .شود

عْمَالهَُمْ  الَشَيْطَانُ  لهَُمُ فَزَيَنَ ﴿ و همچنين آيه 3﴾غُرُوراا  إلَِ  الَشَيْطَانُ  يعَِدُهُمُ  مَا وَ  يُمَن يِهِمْ  وَ يعَِدُهُمْ ﴿ نظير آيه فوق، آيه
َ
 4﴾أ

 .باشدمى

 قلمرو اغوا و اضلال شيطان، ادراك انسانى و ابزار كار او عواطف و احساسات بشرى است
اينكه ميدان عمل تاخت و تاز شيطان همانا ادراك انسانى، و كنيد دلالت دارد بر همه اين آيات بطورى كه ملاحظه مى

اوهام  5﴾الَناَسِ  صُدُورِ  فِ  يوُسَْوسُِ  الَََِّي الَْْنََاسِ الَوْسَْوَاسِ ﴿ و به شهادت آيه. ابزار كار او عواطف و احساسات بشرى است
 .كندكاذب و افكار باطل را شيطان در نفس انسان القا مى

القائات طورى نيست كه انسان آن را احساس نموده ميان آنها و افكار خودش فرق بگذارد، و آن را مستند به البته اين 
كسى غير از خود بداند، بلكه بدون هيچ ترديدى آن را نيز افكار خود دانسته و عينا مانند دو دو تا چهار تا و ساير احكام قطعى 

 منافاتى ندارد كه افكار باطل ما هم مستند به خود ما باشد و هم بگوييم كهو هيچ . دانداز خود و از رشحات فكر خود مى
  

                                                      
 .17اعراف، آيه  1
 .39حجر، آيه  2
 .120نساء، آيه  -. دهد مگر به فريبشان نمىكند، و ليكن شيطان وعدهدهد و اميدوارشان مىشان مىوعده 3
 .63نحل، آيه  -. هايشان را در نظرشان زينت دادپس شيطان عمل 4
 .5ناس، آيه  5



شيطان آن را در ما القا كرده، همانطورى كه بسيارى از افكار و تصميمات ما در اثر خبرى كه ديگرى داده و يا حكمى كه كرده 
نماييم، و اگر آن اختيار خود را در آن انكار نمى در ما پديد آمده است، و ما در عين حال آن را از خود سلب ننموده استقلال و

فكر و آن تصميم را عملى كرديم و توبيخ و سرزنشى بر آن مترتب شد تقصير را به گردن كسى كه آن خبر را آورده و يا آن 
 :كندنين حكايت مىاندازد و قرآن از او چابليس هم در قيامت همه گناهان را به گردن خود بشر مى. اندازيمدستور را داده نمى

مْرُ  قُضَِ  لمََا الَشَيْطَانُ  قاَلَ وَ ﴿
َ
خْلفَْتُكُمْ  وَعَدْتكُُمْ  وَ  الَْْقَ ِ  وَعْدَ  وَعَدَكُمْ  الََلَّ  إنَِ  الَْْ

َ
 إلَِ  سُلطَْان   مِنْ  عَليَْكُمْ  لِ  كََنَ  مَا وَ  فَأ

نْ 
َ
نْفُسَكُمْ  لوُمُوا وَ  تلَُومُونِ  فَلَ  لِ  فَاسْتَجَبْتُمْ  دَعَوْتكُُمْ  أ

َ
نَا مَا أ

َ
نْتُمْ  مَا وَ  بمُِصْخِِكُمْ  أ

َ
ِ  بمُِصْخَِِ  أ

شََْ  بمَِا كَفَرْتُ  إنِ 
َ
 كْتُمُونِ أ

لَِم   عَذَاب   لهَُمْ  الَظَالمِِيَ  إنَِ  قَبْلُ  مِنْ 
َ
 .1﴾أ

ه د سلب كرده، و خود را بكنيد در اين آيه شيطان گناه و ظلم را به خود بشر نسبت داده و از خوبطورى كه ملاحظه مى
ام اين بوده كه شما را به گناه دعوت كرده و به وعده تنها كارى كه من كرده» طرف قلمداد نموده، و گفته استتمام معنا بى

نيز هر قدرت و  2﴾الَغَْاويِنَ  مِنَ  اتَِبَعَكَ  مَنِ  إلَِ  سُلْطَان   عَلَيْهِمْ  لكََ  ليَسَْ  عِبَادِيإنَِ ﴿ آيه شريفه. «دروغى دلخوش ساختم
اه داند كه خودشان با پاى خود به دنبال شيطان به رهاى او را تنها در كسانى مؤثر مىسلطنتى را از ابليس نفى نموده، فعاليت

طْغَيْتُهُ  مَا رَبَنَا قرَِينُهُ قاَلَ ﴿ نظير آيه فوق آيه شريفه. بيفتند
َ
است كه از قول ابليس حكايت  3﴾بعَِيد   ضَلَل   فِ  كََنَ  لَكِنْ  وَ  أ

 .پروردگارا من او را به نافرمانيت مجبور نكردم بلكه او خودش در گمراهى بعيدى بود: گويدكند كه در قيامت مىمى

 تصرفات ابليس در ادراك انسان تصرف طولى است نه عرضى و با استقلال انسان در كارهايش منافاتى ندارد
يس در ادراك انسان تصرف طولى است، نه در عرض تصرف خود انسان، تا منافات تصرفات ابل: خلاصه سخن اينكه

 بطورى كه از آيه -با استقلال انسان در كارهايش داشته باشد، او 
  

                                                      
به شما وعده حق داد و ( بعث و نشور و اين بهشت و دوزخ)خداوند در دنيا در باره اين : گويدشيطان پس از آنكه حساب خلايق رسيده شد مى 1

شما را در گمراهى مجبور نكردم، اين شما بوديد كه به اختيار، دعوتم را پذيرفتيد، پس تان دادم و خلف وعده كردم و ليكن وعده( به باطل)من 
امروز كفر  .توانيد بداد من برسيدتوانم به فرياد شما برسم هم چنان كه شما هم نمىمرا سرزنش مكنيد، بلكه خود را ملامت كنيد، و امروز من نمى

 .آرى، براى ستمكاران عذابى است دردناك. پنداشتيدر باره من داشتيد و مرا شريك خداى تعالى مىكنم اعتقادى را كه شما دورزم و انكار مىمى
 .22ابراهيم، آيه  -
 .42حجر، آيه  -. كنندبطور مسلم تو بر بندگان من تسلطى نخواهى داشت، مگر آن گمراهانى كه به ميل خود تو را پيروى مى 2
 .27ق، آيه  3



تواند چيزهايى را كه مربوط به زندگى مادى دنيا است تنها مى -استفاده شد « حجر» سوره« 39» و آيه« اعراف» سوره« 16»
اين وسيله در ادراك انسان تصرف نموده، باطل را به لباس حق در آورد، و كارى كند كه ارتباط انسان به امور  زينت داده و به

ين و معلوم است كه چن. دنيوى تنها به وجهه باطل آن امور باشد، و در نتيجه از هيچ چيزى فايده صحيح و مشروع آن را نبرد
نيوى و همچنين اسباب مربوط به زندگى، خود را مستقل دانسته، و همين كسى در طرز تفكرش و در طرز استفاده از امور د

 .سازدفكر او را به كلى از حق و زندگى صحيح و حقيقى غافل مى
وقتى انسان كارش به جايى رسيد كه از هر چيزى تنها وجهه باطل آن را درك كند، و از وجه حق و صحيح آن غافل 

خداى  .ردد كه ريشه همه گناهان است و آن غفلت از مقام حق تبارك و تعالى استگشود رفته رفته دچار غفلتى ديگر مى
نَا لقََدْ وَ ﴿ :فرمايدتعالى در باره اينگونه اشخاص مى

ْ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  كَثيُِاا  لَِْهَنَمَ  ذَرَأ َ  وَ  بهَِا يَفْقَهُونَ  لَ  قُلُوب   لهَُمْ  الَِْْ  هُمْ ل

عْيُ  
َ
ونَ  لَ  أ ولئَكَِ  بهَِا يسَْمَعُونَ  لَ  آذَان   لهَُمْ  وَ  بهَِا يُبْصُِ

ُ
نْعَامِ  أ

َ
ضَل   هُمْ  بلَْ  كََلْْ

َ
ولئَكَِ  أ

ُ
، خود را بنابراین. 1﴾الَْغَافلُِونَ  هُمُ  أ

مستقل ديدن، و از پروردگار خود غافل شدن، و جميع اوهام و افكار باطل و هر شرك و ظلمى كه مترتب و متفرع بر آن است 
داند اين اوهام و افكار را هم از خود گر چه چنين شخصى از آنجايى كه خود را مستقل مى. رفات شيطان استهمه از تص

و بايد هم چنين بپندارد، زيرا معنى فريب شيطان خوردن و در تحت ولايت . پندارددانسته، و شرك و ظلم را نيز عمل خود مى
 إنِاَ ترََوْنَهُمْ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  قَبيِلُهُ  وَ  هُوَ  يرََاكُمْ إنِهَُ ﴿ ى او را گمراه كردهاو در آمدن همين است كه گمراه بشود و نداند چه كس

وْلَِاَءَ  الَشَيَاطِيَ  جَعَلْنَا
َ
ينَ  أ  .2﴾يؤُْمِنُونَ  لَ  للََِِّ

 ولايت شيطان بر آدميان در ظلم و گناه و ولايت ملائكه بر آدميان در اطاعت و عبادت
اين ولايتى را كه شيطان در گناه و ظلم بر آدميان دارد براى ملائكه در اطاعت و عبادت اثبات نموده، قرآن كريم نظير 

لُ  اسِْتَقَامُوا ثُمَ  الََلُّ  رَب نَا قاَلوُا الَََِّينَ إنَِ ﴿ :فرمايدمى لَ  الَمَْلَئكَِةُ  عَليَْهِمُ  تَتَنَََ
َ
وا وَ  تََزَْنوُا لَ  وَ  تَُاَفُوا أ بشَُِْ

َ
 كُنْتُمْ  الَتَِ  باِلَْْنَةِ  أ

وْلَِاَؤكُُمْ  نََنُْ  توُعَدُونَ 
َ
نْيَا الََْْيَاةِ  فِ  أ  لكَُمْ مَا ﴿ البته اين دو نوع ولايت منافاتى با ولايت مطلق پروردگار كه آيه 3﴾الَِ 

  
                                                      

ن چشم فهمند، و با داشتشود، اينان كسانيند كه با داشتن دل نمىايم كه پايان كارشان به دوزخ منتهى مىس راى آفريدهما بسيارى از جن و ان 1
 .179اعراف، آيه  -. زدگانندتر از چارپايانند، آنان غفلتاينان مانند چارپايان بلكه گمراه. شنوندهايى هستند ليكن با آن نمىبينند، داراى گوشنمى

ن ايم كه ايماها راى اولياى كسانى قرار دادهبينند، آرى ما شيطانو گروه وى بطور مسلم شما راى از آنجايى كه خودتان احساس نكنيد مىاو  2
 .27اعراف، آيه  -. آورندنمى

ه مترسيد و دهند كشده نويد مىكسانى كه گفتند پروردگار ما خدا است و پاى گفته خود هم ايستاده و استقامت نمودند فرشتگان بر آنان نازل  3
جده، آيه حم س -. ما در زندگى دنيا اولياى شما هستيم( و مطمئن بدانيد كه)غمگين مباشيد، و به بهشتى كه خدايتان وعده داده دلخوش باشيد 

31. 



  وَ  وَلِ    مِنْ  دُونهِِ  مِنْ 
 .كند نداردآن را اثبات مى 1﴾شَفِيع   لَ

 قاَلَ ﴿ :كندهمان احتناك و لگام زدنى است كه شيطان وعده داده، و قرآن از او چنين حكايت مىبارى، اين ولايت 
َ
 أ

يْتَكَ 
َ
َ  كَرَمْتَ  الَََِّي هَذَا رَأ خَرْتنَِ  لَئنِْ  عَََ

َ
حْتَنكَِنَ  الَقِْيَامَةِ  يوَْمِ  إلَِ  أ

َ
يَِتَهُ  لَْ  فَإنَِ  مِنْهُمْ  تبَعَِكَ  فَمَنْ  اذِْهَبْ  قاَلَ  قَليِلا  إلَِ  ذُر 

جْلبِْ  وَ  بصَِوْتكَِ  مِنْهُمْ  اسِْتَطَعْتَ  مَنِ  اسِْتَفْزِزْ  وَ  مَوْفُوراا  جَزَاءا  جَزَاؤكُُمْ  جَهَنَمَ 
َ
مْوَالِ  فِ  شَارِكْهُمْ  وَ  رجَِلكَِ  وَ  بَِِيْلكَِ  عَلَيْهِمْ  أ

َ
 الَْْ

وْلدَِ  وَ 
َ
آيد براى او لشكرى است كه او را در و بطورى كه از آيات قرآن بر مى 2﴾غُرُوراا  إلَِ  الَشَيْطَانُ  يعَِدُهُمُ  مَا وَ  عِدْهُمْ  وَ  الَْْ

 و اگر در آيه. است 3﴾ترََوْنَهُمْ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  قَبيِلُهُ  وَ  هُوَ  يرََاكُمْ إنِهَُ ﴿ كنند، از آن جمله آيه شريفههر كارى كه بخواهد مدد مى
غْوِيَنَهُمْ وَ ﴿

ُ
جْْعَِيَ  لَْ

َ
گمراهى همه را به خود او نسبت داده براى اين است كه هر قدر هم لشكريانش زياد و نقشه اعمال آنها  ﴾أ

مختلف باشد نتيجه اعمالشان كه همان وسوسه در دلها و گمراه ساختن مردم است يكى است، هم چنان كه مساله توفى و 
َ  الَََِّي الَمَْوتِْ  مَلَكُ  تَوَفَاكُمْ يَ قُلْ ﴿ :ها را هم به ملك الموت نسبت داده و فرمودهگرفتن جان ِ و هم به اعوانش  4﴾بكُِمْ  وُك 

حَدَكُمُ  جَاءَ  إذَِا حَتَ ﴿ :مستند كرده و فرموده
َ
 .5﴾يُفَر طُِونَ  لَ  هُمْ  وَ  رُسُلُنَا توََفَتْهُ  الَمَْوتُْ  أ

 بعضى از لشكريان ابليس از جنس بشرند

نَةِ  مِنَ  الَناَسِ  صُدُورِ  فِ  يوُسَْوسُِ الَََِّي ﴿ از آيه آيد كه لشكريانش همه از جنس خود او يعنى از هم بر مى 6﴾الَناَسِ  وَ  الَِْْ
 طايفه جن نيستند، و بعضى از آنان از جنس بشرند،

  
                                                      

 .4سجده، آيه  -. نيست براى شما غير از خداوند دوست و مددكارى 1
فرزندان  ام بگذارى همهخبر ده آيا اين است آنكه بر من برترى و فضيلت دادى؟ حتما اگر تا روز قيامت زندهمرا : شيطان به پروردگار خود گفت 2

برو كه هر كه از ايشان تو را پيروى كند جزاى او و تو جهنم خواهد بود كه سزايى است : وى را جز اندكى لگام خواهم زد خداى متعال فرمود
ه آواز خودت بكشان و با سواران و پيادگان خود آنان را محاصره كن و در مالها و فرزندانشان شريك شو و تمام، حال هر كه را كه توانستى ب

 .64اسرى، آيه  -. دهدهاى دروغيشان ده، آرى شيطان پيروان خود را جز به دروغ و فريب وعده نمىوعده
 .26اعراف، آيه  3
 .11سجده، آيه  -. پروردگار موكل بر شما استكند كه از طرف بگو شما را ملك الموتى قبض روح مى 4
 .61انعام، آيه  -. نمايندكنند، و در اين ماموريت كوتاهى نمىتا آنكه يكى از شما را مرگ فرا رسد فرستادگان ما او را قبض روح مى 5
 .6ناس، آيه  -. كند چه آن شيطان از جنس جن باشد يا انسانآنكه در دل مردم وسوسه مى 6



 ﴿ هم چنان كه از آيه
َ
يَِتَهُ  وَ  فَتَتَخِذُونهَُ أ وْلَِاَءَ  ذُر 

َ
شود كه وى نيز مانند ساير جانداران، استفاده مى 1﴾عَدُو   لَكُمْ  هُمْ  وَ  دُونِ  مِنْ  أ

 .ذريه و فرزند دارد، و اما اينكه كيفيت پيدايش فرزندان او چگونه است؟ معلوم نيست، و آيه مزبور از آن ساكت است
كى اين ي: شوداز آيات كريمه قرآن در باره ابليس و خصوصيات كارهاى او و لشكريانش دو نكته ديگر استفاده مى

كه لشكريان او در كندى و تندى در عمل همه مثل هم و برابر هم نيستند، بعضى تند و بعضى كند هستند، به شهادت  است
جْلبِْ وَ ﴿ اينكه در جمله

َ
 .بعضى از لشكريان او را سواره و بعضى را پياده معرفى كرده است ﴾رجَِلكَِ  وَ  بَِِيْلكَِ  عَليَْهِمْ  أ

ى به كمك كنند و بعضجهت اجتماع و انفراد در عمل نيز مختلفند، بعضى تنها كار مىنكته ديگر اينكه لشكريان او از 
عُوذُ  رَب ِ  قلُْ وَ ﴿ برند، به دليل آيهيكديگر كارى را از پيش مى

َ
عُوذُ  وَ  الَشَيَاطِيِ  هَمَزَاتِ  مِنْ  بكَِ  أ

َ
نْ  ربَ ِ  بكَِ  أ

َ
ونِ  أ و  2﴾يََضُُُْ

نَب ئُِكُمْ هَلْ ﴿ احتمالا آيه
ُ
لُ  الَشَيَاطِيُ  تنََََلُ  مَنْ  عَََ  أ فَاك   كُ ِ  عَََ  تنََََ

َ
ثيِم   أ

َ
كْثََهُُمْ  وَ  الَسَمْعَ  يلُقُْونَ  أ

َ
 .3﴾كََذِبوُنَ  أ

 خلاصه بحث در باره شيطان و وسوسه اندازى او
شعور بوده و هاى پروردگار كه مانند انسان داراى اراده و ابليس موجودى است از آفريده: خلاصه بحث اين شد كه

 .دهدبشر را دعوت به شر نموده و او را به سوى گناه سوق مى
زيسته و هيچ امتيازى از آنان نداشته است و پس از اينكه آدم اين موجود قبل از اينكه انسانى به وجود آيد، با ملائكه مى

در راه شر و فساد افتاد، و سرانجام پا به عرصه وجود گذاشت وى از صف فرشتگان خارج شده بر خلاف آنان ( علیه السلام)
كارش به اينجا رسيد كه تمامى انحرافها، شقاوتها، گمراهيها و باطلى كه در بنى نوع بشر به وقوع بپيوندد همه به يك حساب 
مستند به وى شود، بر عكس ملائكه كه هر فردى از افراد بشر به سوى غايت سعادت و سر منزل كمال و مقام قرب پروردگار 

 .يابد هدايتش به يك حساب مستند به آنها استاه يافته و مىر
مطلب ديگرى كه از بحث ما بدست آمد اين بود كه ابليس را در كارهايش اعوان و يارانى است از فرزندان خود و از 

نوع بشر مداخله  دهد كه در كار بنىكنند و او به آنان دستور مىجن و انس كه هر كدام به طريق خاصى اوامر او را اجرا مى
 نموده از دنيا و هر چه در آن

  
                                                      

 .50كهف، آيه  -كنند، با اينكه آنان دشمنان شمايند؟ هاى او را سواى من اولياى خود اتخاذ مىا اين حال او و بچهآيا ب 1
 .98مؤمنون، آيه  -. برم به تو از اينكه به نزد من آيندها، و پناه مىهاى شيطانبرم به تو از وسوسهو بگو پروردگارا پناه مى 2
ساز گناه پيشه، كسانى كه مسموعات خود را شوند بر هر دروغشوند آنان نازل مىها بر چه كسانى نازل مىاينكه شيطانآيا شما را خبر بدهم از  3

 .223شعراء، آيه  -. دهند و بيشترشان دروغگويندنشر مى



است هر چيزى كه با زندگى بشر ارتباط دارد در آن تصرف نموده، باطل آن را به صورت حق و زشت آن را به صورت زيبا 
شؤون زندگى  شان و در اموال و فرزندان و سايرهاىوانمود كنند، ايشان نيز اوامر او را امتثال نموده در دلهاى بشر و در بدن

كنند، گاهى دسته جمعى و گاهى منفرد، زمانى به كندى و زمانى ديگر بسرعت، هاى مختلفى تصرف مىشان به گونهدنيوى
 .پردازندگاهى بدون واسطه و گاهى به وسيله اطاعت و زمانى به وسيله معصيت به كار گمراه ساختن او مى

همد كه چه يعنى بف -طورى نيست كه براى بشر محسوس باشد  و نيز بدست آمد كه تصرفات ابليس و لشكريان او
كند، و يا اذعان كند كه اين فكر از خودش نيست شود و چگونه افكار باطل را در قلب وى القا مىوقت ابليس در دلش وارد مى

ذوات و اشخاص پس نه كارهاى شيطان و لشكرش مزاحم رفتار انسان است و نه  -و شخص ديگرى در دل او القا كرده 
باشد جز اينكه خداوند به ما خبر داده كه ابليس از جن است و او و لشكرش از آتش آفريده ايشان در عرض وجود وى مى

 .اند و به هر حال گويا آغاز و انجام وجود وى با هم اختلاف داردشده

اى كه شارح اناجيل نقل كرده و در تورات ذكر شده مناظره)بحث عقلى و قرآنى 
 (ه بين ابليس و ملائكه واقع شده استك

اى را نقل كرده كه بعد از اين حادثه ميان در تفسير روح المعانى از شهرستانى و او از شارح اناجيل اربعه صورت مناظره
به فرضى  من: ملائكه و ابليس واقع شده است، اين مناظره در تورات نيز ذكر شده، و آن اين است كه ابليس به ملائكه گفت

 : هايى دارماى مرا به وجود آورده نسبت به كارهاى او اشكالكه قبول كنم و تسليم شوم كه خالق و ايجاد كننده
ق دانست كه اگر كفار خلپرسم چه حكمتى در خلقت و آفرينش عالم است، مخصوصا با اينكه خدا مىمى اول اينكه

 ورش از آفرينش آنان چه بود؟ شوند مستوجب آتش خواهند بود پس چرا ايشان را آفريد و منظ
نبار شود؟ چرا آنان را گراچرا بندگان را مكلف به تكاليف كرد و با اينكه از امتثال آنان نفعى عايدش نمى دوم اينكه

 توانست اين فايده را بدون تكليف نرسانيد؟ ساخت؟ و اگر منظورش فايده رساندن بر بندگان بود چرا با اينكه مى
كه به خاطر فايده و نفعى مرا مكلف به معرفت و اطاعت خود كرد، تكليف كردن من به اينكه بر  بر فرض سوم اينكه

 آدم سجده كنم چرا؟ 
پس از آنكه من زير بار نرفتم و با ترك سجده نافرمانيش كردم چرا لعنتم كرده عقابم را واجب نمود؟ با  چهارم اينكه

 ديگران كمتريناينكه لعنت و عقاب من به حال خود او و به حال 
  



 آورد؟ سودى ندارد و براى من بزرگترين ضررها را به بار مى
 گيرم كه در اين نيز مصلحتى باشد مسلط كردن من بر اغواى فرزندان آدم چرا؟  پنجم اينكه
وقتى از او براى مدتى بس طولانى مهلت خواستم چرا قبول كرد و در نتيجه عالم را پر از شر و فساد نمود؟  ششم اينكه

خداى تعالى از سرادق عظمت و كبريا به : آيا خالى بودن عالم از شر بهتر نبود؟ شارح اناجيل در ذيل اين مناظره گفته است
و  گرفتىشناختى اين گونه جسورانه بر من خرده نمىچون اگر مى اى،وى وحى كرد كه اى ابليس تو مرا هنوز نشناخته

دانستى كه بر من در هيچ يك از افعالم اعتراضى وارد نيست، زيرا تنها معبود هستم و جز من معبودى نيست، و از آنچه مى
 .شومكنم بازخواست نمىمى

آلوسى سپس اضافه كرده است كه امام فخر رازى اين بود آنچه كه آلوسى از شهرستانى از شارح اناجيل نقل كرده است 
اگر اولين و آخرين خلايق جمع شوند نخواهند توانست جوابى از اين اعتراضات بدهند » در باره اعتراضات ابليس گفته است

 .«مگر اينكه قائل به حسن و قبح عقلى نباشند
 روزى سيف الدوله پسر حمدان بر: ن اين است كهدر اينجا به ياد داستان شيرينى افتادم و آن داستا: گويدآن گاه مى

كنم احدى جز ابو فراس از عهده ساختن بيت دوم آن بر ام كه خيال مىمن امروز بيتى گفته: چاكران خويش در آمد و گفت
لدوله اامير بيت خود را بخواند تا بشنويم، سيف : حضار گفتند. نيايد، اتفاقا آن روز ابو فراس هم در آن مجلس حضور داشت

 :گفت
  1«فدمى لم تطله***      لك جسمى تعله»
 :ابو فراس بيدرنگ در جواب گفت
  3و 2«فلى الامر كله***      قال ان كنت مالكا»

كه كند، و هيچ احتياجى نيست به اينآنچه كه در ابتداى كلام سابق ما ذكر شد اين شبهات را تا به آخر دفع مى: مؤلف
شده و براى دفع آن دست به دست يكديگر دهند، و به گفته امام فخر رازى تازه از عهده دفع آن اولين و آخرين خلايق جمع 

 هم بر نيايند، اينك ما يك
  

                                                      
 من جسم خود را در اختيار تو گذاشتم تا اگر خواستى مريض و عليلش كنى، ريختن خونم چرا؟. 1
 .الك جسم تو منم همه گونه اختيار آن به دست من استگفت اگر م 2
 .ط بيروت 92، ص 7-8، جروح المعانى 3



 :كنيميك آن شبهات را ذكر نموده و به همان بيان دفع مى

 در آفريدن خلايق و مخصوصا كفارى كه نتيجه خلقتشان خلود در آتش است چه حكمتى است؟
شان خلود در آتش است چه حكمتى كه گفت در آفريدن خلايق و مخصوصا كفارى كه نتيجه خلقت اما شبهه اول

ادش مر ثانيااست يا فقط انسان؟ و  الله آيا مقصود وى از خلايق مطلق خلايق و ما سوىاولا پرسيم است؟ در جواب آن مى
دد؟ گراست كه پس از انجام فعل عايد فاعل مى اىاز حكمت، خير و صلاحى است كه فاعل را به فعل واميدارد و يا نتيجه

اگر مقصودش شق اول باشد جوابش خوب روشن است، براى اينكه خداى تعالى در فاعليت خود و آفريدن خلايق محتاج 
به داعى و غرضى كه فاعليتش را تمام كند نيست، بلكه به برهان قطعى فاعليت او تمام بوده و او به ذات خود مبدأ جميع 

دات و منبع جميع خيرات است، و معلوم است كه اقتضاى مبدأ و علت براى ايجاد معلولش اقتضايى ضرورى و غير موجو
قابل تخلف است، و سؤال از آن به منزله سؤال از جود حاتم و بذل و بخشش هر صاحب ملكه جود است، زيرا همانطورى 

در بروز اثرش چيز ديگرى مؤثر نيست، و خلاصه همانطورى  كه ملكه جود ذاتا اقتضاى ظهور و بروز و بذل و بخشش دارد و
 شودكه ظهور اثر جود براى آن ضرورى است، و خواه ناخواه هر مستحقى به مقدار استعداد و استحقاقش از آن متنعم مى

يل در نو همانطورى كه در مساله جود اختلاف مستحقين . همچنين اقتضاى ايجاد معلول براى علت و مبدأ آن ضرورى است
به خيرات شخص جواد مربوط به اختلاف استحقاق خود آنان است نه به آن شخص همچنين اختلاف موجودات در مراتب 

پس سؤال از اينكه در خلقت كافر چه حكمتى . كمال وجودشان مستند به خود آنان است نه به خداوندى كه مبدأ وجود است
 .بوده سؤالى است بيجا

توان به كارهاى غير او مقايسه ناى دوم آن است جوابش اين است كه كار خدا را نمىو اگر مقصودش از حكمت مع
فايده و  كندكند به اينكه فاعل هر فعلى بايد در كارى كه مىكرد، و آن را محكوم به احكام عقل نمود، مثلا اگر عقل حكم مى

ار آن نتيجه عايدش نشود، و بخواهد با انجام آن اى در نظر داشته باشد در جايى است كه فاعل در صورت نكردن آن كنتيجه
 .كار استكمال نموده و به مقدار كمالى كه در آن فعل هست به كمالات خود بيفزايد، و كمبودى را در خود جبران نمايد

يرد، بگاى را در نظر و اما خداوندى كه تمامى كمالات و خيرات در ذاتش مجتمع است لازم نيست كه در كار خود فايده
زيرا فايده و نتيجه كارهاى او در ذات او موجود هست، چه آن كار را بكند و چه نكند، گو اينكه فوايد بيشمارى هم بر 

 .شود، زيرا اين فوايد مقصود بالاصالة و اولا و بالذات نيست، بلكه مقصود بالعرض استكارهايش مترتب مى
 ؤال كرده و به همين ملاحظهو اگر چنانچه ابليس از حكمت خلقت خصوص انسان س

  



جوابش  «دانست كه اگر كفار خلق شوند مستوجب آتش خواهند بود چرا آنان را خلق كردو با اينكه مى» :در ذيل كلامش گفته
وجود ندارد، براى همان كه گفتيم خداى تعالى كه فاعل ( نتيجه)آرى، در خلقت انسان حكمت به معناى دوم : اين است كه

است غنى بالذات است، و احتياجى به هيچ چيز از ما سواى خود ندارد تا بخواهد با خلقت آن چيز آن احتياج خلقت انسان 
اى زمينى و ناچيز را با تركيب وجود دارد و آن همين است كه ماده( داعى)و ليكن حكمت به معناى اول . را بر طرف سازد

ى آسمانى و شريف مبدل گشته و از نظر مراتب كمال از هر موجود خاصى به جايى برساند كه با پيمودن راه تكامل به گوهر
 .ديگرى برترى يابد، و از جهت تقرب به خداوند هيچ موجودى به پايه او نرسد، چنين حكمتى در خلقت انسان وجود دارد

ادى تركيب خودش از اضدالبته نبايد توقع داشت كه تمامى افراد بشر به اين پايه از ترقى برسند، براى اينكه اين موجود هم 
رده اش كبرد كه عالم تزاحم و تضاد است، و علل و اسباب موافق و مخالفى از هر سو احاطهيافته، و هم در عالمى به سر مى

گذارد همه افراد آن استعداد ذاتى خود را حفظ نموده و از اين گرداب نجات يابند، خواه ناخواه جز عده معدودى از و نمى
اين مطلب اختصاص به جنس بشر ندارد، بلكه جميع موجوداتى . رسندبرجسته آن به سعادت مطلوب خود نمى افراد نخبه و

يابند محكوم به اين حكم هستند، هيچ نوعى از انواع حيوانات، يا نباتات، يا كه از مواد موجود در اين نشات تكون يافته و مى
ه كمال وجود خود نايل شده باشند، بلكه غالبا افراد در برابر علل و معدنيات نخواهيد يافت كه جميع افراد و اشخاص آن ب

كنند اسبابى كه منافى با تكامل و مانع از پيشرفت آنها است و از نظر عليت و سببيتى كه دارند خواه ناخواه اثر خود را مى
 مكن نيست كه جميع افراد انواع بهروند، و با فرض عليت آن علل ممحكوم گرديده و قبل از رسيدن به كمال خود از بين مى

كمال متوقع خود برسند، زيرا فرض اينكه هيچيك از افراد انواع از عوامل منافى با آن متاثر نشوند، مثلا هيچ گياهى از حرارت 
و برودت و نور و ظلمت و خشكى و رطوبت و سمومات و مواد زمينيى كه منافى با تركيب خاص آن است متاثر نگردد فرضى 

سازد، و معلوم است كه ابطال كه هم فرض تركيب خاص آن گياه را و هم فرض عليت و سببيت آن عوامل را باطل مى است
 .دقت فرماييد -اين دو فرض ابطال نظام كون است 

آرى، اين اشكال هست، و ليكن بطلان مساعى بعضى از افراد و سقوط آنان نيز فرضى است غير قابل : خواهيد گفت
 .قبول

چنين نيست، و در صورتى كه بطلان مساعى بعضى از افراد باعث تكامل بعضى ديگر و رسيدن : اب گوييم كهدر جو
 آنان به سعادت و كمالى كه براى نوع متوقع است بشود هيچ

  



ى داشكال ندارد، زيرا بنا بر فرض ما كه عالم خلقت ظرفيت تكامل همه افراد را ندارد چه عيبى دارد كه در راه حصول افرا
ارزشى از بين بروند، و چرا اين عمل را استرباح حقيقى ندانيم، و آن را گزاف و يا تبذير بخوانيم؟ نخبه و با ارزش افراد بى

و حال آنكه خداى تعالى انسان را . شان باشدوقتى گزاف است كه از ابتدا غرض از آفرينش آنان اضمحلال و از بين رفتن
 .آفريده تا همه افراد آن كامل و همه رهروان به سوى سعادت دنيا و آخرت باشندبراى اضمحلال نيافريده، بلكه 

آيد آيد مگر از تركيب مادى خاصى، و آن تركيب هم به وجود نمىچيزى كه هست از آنجايى كه انسان به وجود نمى
ساخته آنها را مؤثر در يكديگر مگر در تحت نظام مادى كه در سراسر اجزاى عالم حكمفرما است، و آن اجزا را به هم مرتبط 

ن رسند و قبل از رسيدن به آن از بيو متاثر از همديگر نموده است لذا در چنين شرايطى قهرا بعضى از افراد به كمال خود نمى
 .روندمى

يش تپس نبايد اشكال كرد و گفت چرا خداى تعالى كافر آفريده؟ او كافر نيافريده، او هر كه را آفريده غرض اولى و ذا
اين بوده كه به سعادت انسانيت نائل آيد، البته غرض و اراده ثانوى و عرضيش هم اين است كه در شرايط ديگرى از آن 

اى به اختيار خود، خود را در تحت آن شرايط قرار دادند و از سعادت محروم شدند آيا سعادت محروم شود، حال اگر عده
ه دوزخ اى كارشان بآيا خداى تعالى بخاطر اينكه اين محروميتها پيش نيايد و عدهاين محروميت را بايد به خدا نسبت داد؟ و 

نيانجامد اراده اولى و ذاتى خود را هم عملى نسازد؟ و اگر عملى ساخت و در نتيجه اين محروميتها پيش آمد، بصرف اينكه 
، و نسبت داد؟ حاشا، زيرا گفتيم علت تامه كفرعالم به آن بوده بايد به وى اعتراض كرد و يا كفر و دوزخى شدن كافر را به ا

عوامل و اسباب خارجى بسيار زيادى است كه همه دست بدست هم داده و در آخر اختيار خود كافر هم ضميمه آن شده و 
 .توان آن را به ديگرى نسبت دادكفر را به وجود آورده است، و همين كه پاى اختيار به ميان آمد ديگر نمى

قضا و قدر خداوند بر كفر، اين نيز به اين طريق جارى شده كه كافر به اختيار خود كفر بورزد، نه به اينكه و اما مساله 
ر اثر شود و آن سنگ باز او سلب اختيار و اراده شود و او مجبور به قبول كفر گردد درست مانند سنگى كه به هوا پرتاب مى

 .شودكشش و جاذبه زمين مجبور به سقوط مى

 اينكه تكليف بندگان براى خداى تعالى نفع و ضررى ندارد چرا خدا بندگان را مكلف ساخته است؟با 
، و اينكه فايده تكليف چيست؟ و با اينكه تكليف براى خداى تعالى نفع و ضررى ندارد چرا بندگان را اما شبهه دوم

 .بدون جهت گرانبار ساخته است؟
  



 فاعل ناقص و فقير است به كار فاعل تام و غنى بالذات، زيرا حكم عقل به اينكه اين شبهه نيز مغالطه و قياس كردن كار
در فاعلى است كه ناقص باشد و بخواهد با فعل خود نقص خود « فاعل بايد فعلى را انجام دهد كه از آن نفعى عايدش شود»

فاعلى هم كه غنى بالذات است و هيچ  را جبران نمايد نه فاعلى كه غنى بالذات است، عقل چنين حكم عمومى ندارد كه حتى
اينكه  تواند حكم كند بهاى را در نظر بگيرد، و از آن منتفع شود، و نيز نمىجهت نقصى در او نيست بايد در فعل خود فايده

 .صدور فعل از چنين فاعلى محال و ممتنع است
ى اعتبارى و قراردادى است، و در متن آن تكليف هم مثل اصل ايجاد به منظور احسان بر بندگان است، زيرا گر چه امر

احكامى كه مربوط به امور واقعى و خارجى است جريان ندارد، و ليكن همين امر اعتبارى در عين اعتبارى بودنش اين اثر را 
نى ص انساحقيقت ناق: رساند، پس تكليف رابط ميان دو حقيقت استاى كه فاقد آنند مىدارد كه مكلفين را به كمالات تازه

 (.پس از انجام تكليف)و حقيقت كامل آن ( قبل از انجام تكليف)
مشاهده و برهان اين معنا را ثابت كرده كه تمامى انواع موجودات و نظامى : توضيح اين معنا بطور خلاصه اين است كه

گردش است، و اين ناميم در تحت يك حركت در كه در آنها حكمفرما است، و خلاصه جهانى كه ما آن را جهان ماده مى
حركت براى هر نوع از انواع موجودات بقا و وجود ممتدى را كه ابتدايش وجود ناقص و انتهايش وجود كامل است ترسيم 
نموده است، و بين اجزاى اين امتداد در وجود كه نامش بقا است ارتباطى وجودى و حقيقى برقرار است كه جزء سابق را به 

دهد، و اين موجود از همان ابتداى وجودش جز ه آن نوع را از اين منزل به آن منزل سير مىجزء لاحق رسانيده بدين وسيل
براى رسيدن به آخرين مرحله از كمالى كه رسيدن به آن برايش ممكن است در تحت اين حركت قرار نگرفته، مثلا يك دانه 

خواهد به آخرين مرحله از كمال خود رسيده ن مىزدگندم كه نوعى از انواع موجودات اين جهان است از همان ابتداى جوانه
يك نطفه از نوعى از انواع حيوانات از همان ابتداى وجودش به سوى فرد كاملى كه داراى . اى كامل و داراى سنبل شودبوته

 .جميع كمالات نوعيه باشد در حركت است، و همچنين ساير موجودات
اير انواع موجودات از اين ناموس عمومى كه در آنها است استثناء نشده، و نيز اين معنا ثابت است كه انسان از ميان س

او نيز از اولين مرحله پيدايش خود متوجه مرتبه انسان كامل و انسان واجد حقيقت سعادت است، حال يا به هدف خود 
 تفاوتى كه انسان با ساير انواع. رودنمايد و قبل از رسيدن به آن از بين مىرسد، و يا در بين راه به موانعى برخورد مىمى

 ورىموجودات دارد اين است كه انسان سنخ وجودش ط
  



اى جز اين ندارد كه يا است كه مجبور است به روش اجتماعى زندگى كند، چنين موجودى براى رسيدن به آن هدف چاره
 از راه عمل به اين قوانين عقايد و اخلاق خودش قوانين و سننى براى اجتماع خود وضع كند، و يا زير بار قوانين دينى برود، و

 .و ملكاتى كه ملاك سعادت دنيوى او است، و كارهاى نيكى كه ملاك سعادت اخروى او است كسب نمايد
ارى گردد، زيرا تكليف در عين اينكه امرى است اعتبروشن مى« فايده تكليف چيست؟» :از اينجا جواب ابليس كه گفت

بطور نامرئى انسان را تدريجا به سوى كمال و سعادتش سير داده به بهترين و پايدارترين مراحل  اين اثر واقعى را دارد كه
ينا مانند ماند، عرساند، و قهرا كسى كه از عمل به تكليف سرپيچى نمايد از رسيدن به آن مرتبه از كمال محروم مىوجودش مى

 .رودآيد و گرنه از بين مىكرد به كمال خود نائل مى يك فرد از ساير انواع موجودات، كه اگر توفيق اسباب ياريش
چرا  :شباهت به اين نيست كه كسى بپرسد فايده تغذيه گياهان چيست؟ و يا بگويدسؤال ابليس در اين باره بىبنابراين 

اندن بر ايده رساگر منظورش ف» :بينند توالد و تناسل دارند؟ و اما اينكه گفتهاى خود خيرى نمىحيوانات با اينكه از بچه
تار قبليش جوابش اين است كه اين گفتار نيز مانند گف« توانست اين فايده را بدون تكليف نرسانيد؟بندگان بود چرا با اينكه مى

مغالطه است، براى اينكه گفتيم تكليف در انسان و در هر موجود ديگرى كه قابل تكليف است واسطه بين نقص و كمال 
خواهد بگويد چرا براى رساندن نفع بر مكلفين اين راه را اختيار كرده و راه ديگرى را حال اگر مىوجودى او است، با اين 

اى داد باز جگوييم اگر راه ديگرى را هم اختيار كرده بود و چيز ديگرى غير تكليف را واسطه قرار مىاختيار ننموده؟ مى
ع بشر علل و اسبابى كه در خصوص نو: گفتيمكرده؟ و باز در جوابش مىاعتراض او باقى بود كه بگويد چرا اين راه را اختيار 

كند كه بشر به وسيله عمل تكامل يافته به تكاليفى كه عادتا عمل به آن باعث اصلاح باطن و پاكى درون وجود دارد اقتضا مى
 .شود گردن نهداو مى

 و را كامل نيافريد؟چرا خداوند انسان را بدون اينكه مكلف نمايد كامل نساخت و چرا ا
خواهد بگويد چرا بشر را از همان ابتداى وجودش كامل نيافريده و بدون تكليف و هيچ واسطه ديگرى واجد و اگر مى

جميع مراحل سعادت و كمال نكرده؟ جوابش اين است كه لازمه اين حرف بطلان حركات وجودى و ماده و قوه و جميع 
ن مادى است، و اين خلف فرض است، زيرا انسانى كه مورد نظر ابليس است انسانى شؤون امكانى و خلاصه مجرد بودن انسا

 .باشد و بايد به تدريج دنبال كمالات بروداست مادى و مخلوق از زمين و مواد زمينى كه در آغاز وجودش ناقص مى
  



 را؟انى چتكليف ابليس و ملائكه به سجده بر آدم براى چه بود و لعن و عقاب ابليس بعد از نافرم
بر فرض كه بخاطر فايده و نفعى مرا تكليف به معرفت و اطاعت خود كرد تكليف كردن من » كه گفت اما شبهه سومو 

جوابش بسيار روشن است، براى اينكه خداى تعالى اگر او را امر به سجده كرد براى اين بود « به اينكه بر آدم سجده كنم چرا؟
تش تمام شود، و يا با تمرد از آن، صفت استكبارش تكميل گردد، پس در هر صورت خداوند كه يا با امتثال آن امر صفت عبودي

كار خود را كه تكميل بندگان است انجام داده و ابليس هم وظيفه عبوديت خود را كه استكمال است عملى كرده، الا اينكه 
 .ت تكامل يافته استبايد در جانب سعادت تكامل يابد، به اختيار خود در طرف شقاوابليس كه مى

علاوه بر اينكه تكليف ابليس و ملائكه به سجده بر آدم فايده ديگرى هم داشت، و آن اين بود كه خداوند به همين 
وسيله خط مشى آدم و نسل او را تعيين فرمود، زيرا صراط مستقيمى كه خداوند براى بنى نوع بشر مقدر كرده بود هرگز 

ن از ذات او كسانى باشند كه او را به سوى صراط مستقيم هدايت كنند، و نيز دشمنانى باشند شد مگر اينكه بيروپيموده نمى
و داستان تكليف ابليس و ملائكه به سجده بر آدم اين غرض را . كه او را به سوى انحراف از صراط مستقيم دعوت نمايند

 .تامين نموده، ملائكه در هدايت و شيطانها در ضلالت كمك كار آدمى شدند
پس از آنكه من زير بار نرفتم و با ترك سجده نافرمانيش كردم چرا لعنتم كرد و عقابم را » كه گفت اما شبهه چهارمو 

جوابش اين است كه آن « ...واجب نمود با اينكه لعنت و عقاب من به حال او و به حال ديگران كمترين سودى نداشت؟
ست، و استكبار بر خداى تعالى ريشه و مولد جميع گناهان است، و با اين حقيقتى كه در لعنت و عقاب است از لوازم گناه ا

و زيان هم  مساله سود. حال ابليس نبايد توقع داشته باشد كه بر خداى تعالى استكبار بكند و دچار لعنت و عقاب هم نشود
اى كارهاى خداوند نفع و فايدههمانطورى كه در سابق اشاره كرديم در كارهاى خداى تعالى جريان ندارد، زيرا هيچيك از 

 .براى او ندارد تا بگويى كارهايى كه براى او نفعى ندارد صدورش از وى ممتنع است
خلاصه اينكه اعتراض ابليس شبيه اعتراض كسى است كه در باره شخصى كه سمى را خورده و خود را به اختيار خود 

لذيذ و يا شربتى گوارا نكرد با اينكه هلاكت او براى خداوند كمترين چرا خداوند اين سم را شفا و غذايى » :هلاك كرده بگويد
و معلوم است كه صاحب اين اعتراض تا چه اندازه در « سودى نداشته و براى شخص مسموم بزرگترين ضررها را داشت؟

 .باره علل و اسبابى كه خداوند در عالم صنع و ايجاد به كار انداخته جاهل است
دهد مگر اينكه حدوث آن مربوط به علتى از سلسله علل است، و اى در عالم وجود رخ نمىبطور كلى هيچ حادثه

 تخلف آن حادثه از آن علت محال است، گناه هم عينا مانند
  



برد و مجارى جهاز هاضمه را آلوده نموده از كار سمومات اثر غير قابل تخلفى دارد، اگر سمومات اعتدال مزاج را از بين مى
سازد، و همانطورى كه توقع اثر نكردن سم در مزاج توقعى است بيجا، همچنين د گناه هم روح گنهكار را آلوده مىاندازمى

مورد، و در انتظار اينكه اثر گناه بدون شفاعت و يا توبه و يا كار نيكى كه باعث آمرزش آن باشد خنثى گردد، انتظارى است بى
 . ستلزم انكار همه چيز استحقيقت ابطال قانون عليت است كه آن نيز م

جوابش  «بر فرض كه در اين نيز مصلحتى بوده، مسلط كردن من بر اغواى فرزندان او چرا؟» كه گفت اما شبهه پنجمو 
شود كه ضلالت و باطل و از آنچه گذشت معلوم است، زيرا گفتيم هدايت و عمل حق و اطاعت و امثال آن وقتى محقق مى

گردد كه دعوت به باطل هم بوده باشد، ود داشته باشد، و همچنين وقتى دعوت به حق تمام مىمعصيت و امثال آن نيز وج
 .آيد كه غير صراط مستقيمى باشد و سالك را بغير آنچه كه صراط مستقيم ميرساند برساندوقتى صراط مستقيمى بوجود مى

ر باشند كه آنان را به باطل و بسوى عذاب سعي پس تا زمانى كه در روى زمين از جنس بشر افرادى باقى هستند بايد كسانى
دعوت كنند و چنين داعيانى كه همان ابليس و لشكريان اويند از خدمتگزاران نوع بشرى هستند كه خداوند آنان را تنها به 

و از خود ابليس  1﴾الَْغَاويِنَ  مِنَ  اتَِبَعَكَ  مَنِ  إلَِ  سُلطَْان   عَليَْهِمْ  لكََ  لَيسَْ  عِبَادِيإنَِ ﴿ :شان مسلط نموده و فرمودهمقدار دعوت
نْ  إلَِ  سُلطَْان   مِنْ  عَلَيْكُمْ  لِ  كََنَ  مَاوَ ﴿ :گويدهم حكايت كرده كه در قيامت خطاب به مردم مى

َ
 .2﴾دَعَوْتكُُمْ  أ

را پر از  عالم وقتى از او براى مدتى بس طولانى مهلت خواستم چرا قبول كرد و در نتيجه» كه گفت اما شبهه ششمو 
وقتى از او براى مدتى بس طولانى )جواب از بخش اول آن « شر و فساد نمود؟ آيا خالى بودن عالم از شر و فساد بهتر نبود؟

آيا خالى بودن عالم از شر و فساد )و در جواب از بخش دومش . از مطالب گذشته معلوم گشت( مهلت خواستم چرا قبول كرد
ناى اينكه عالم از شر و فساد خالى باشد اين است كه عالم مادى در عين ماديت مجرد باشد، يعنى مع: گوييممى( بهتر نبود

هاى آن بدون قوه و خير آن بدون شر و نفع آن بدون ضرر و ثباتش بدون تغير و طاعتش بدون معصيت و ثوابش بدون فعليت
 عقاب باشد و فرض چنين عالمى مادى

  
                                                      

توانى فريب دهى كه به پاى خود بدنبال تو راه خورند و دست تو از اغواى آنان كوتاه است، تو تنها گمراهانى را مىبندگان من فريب تو را نمى 1
 .42حجر، آيه  -. بيفتند

 .22ابراهيم، آيه  -. نتى بر شما نداشتم تا در گمراهى مجبورتان كرده باشم، من تنها شما را دعوت كردممن در دنيا سلط 2



 .محال است

ا ي سْئَل  لَا ﴿ :بيان و توضيح جمله مْ  وَ  يَفْعَل   عَمَّ  از نظر فلسفه و برهان و وحى ﴾ي سْئَل ونَ  ه 
تازه خود اين جواب  1﴾يسُْئَلُونَ  هُمْ  وَ  يَفْعَلُ  عَمَا يسُْئَلُ لَ ﴿ جوابى كه خداى تعالى از شبهات ابليس داده اين است كه:

شبهات نشده و بطور خلاصه فرموده است، برگشت همه اين هم جوابى است اجمالى زيرا در اين جواب متعرض يك يك 
شبهات اعتراض بر خداى تعالى است، و مخلوق را حق آن نيست كه بر خالق اعتراض كند، خداى تعالى معبودى است كه 

 .كند مورد بازخواست قرار دهدرسد كه او را در آنچه مىجز او معبودى نيست، و كسى را نمى
زيرا » متفرع بر جمله «شومكنم بازخواست نمىاز آنچه مى» آيد كه جملهالى در اين جواب بر مىاز ظاهر كلام خداى تع

ذاته وجود و انانيت خداى تعالى وقتى ب: شود كه، مفاد كلام چنين مىبنابراینو . باشدمى «معبود منم و جز من معبودى نيست
عالم از او و معاد آن بسوى او باشد پس او در هيچ فعلى از افعالش  و لذاته برايش ثابت باشد و او معبودى باشد كه مبدأ تمامى

را گردد، و قهجز بذات خود به هيچ فاعل ديگرى اتكاء نداشته و در هيچ فعلى محكوم علت غايى ديگرى جز ذات خود نمى
هر فاعلى هر . همه غاياتاو فاعلى خواهد بود كه در فاعليت ما فوق هر فاعل ديگر و هم خود او غايتى خواهد بود ما فوق 

نَ ﴿ دهد اتكايش به قوه و نيرويى است كه او ارزانيش داشته، و اما خود او به كسى اتكاء ندارد،كارى را انجام مى
َ
ِ  الَقُْوَةَ أ  لِلَّ

 شود كه متضمن كمال و خيرى است، و خداوند به خير چيزى محتاجو هر غايتى از اين جهت داعى بر فعل مى. ﴾جَِْيعاا 
با اين حال چگونه ممكن است سبب كار چنين خداوندى را جستجو . «بيده الخير» نيست، بلكه خير هر چيزى از او است،

كرده و او را در اين باره بازخواست نمود؟ سبب هر كارى يا فاعل است و يا غايت آن و خداى تعالى فاعل هر فاعلى ديگر و 
 .غايت هر غايتى ديگر است

فاعلى ديگرى از آنجايى كه قدرت بر فعلش از ناحيه خدا است، و همچنين هر غايت و خيرى كه  و اما غير خدا هر
آورد همه به عنايت او و به تسبيب اسباب و تنظيم عوامل و شرايطى است كه فاعل از فعل خود انتظار داشته و يا بدست مى

گيرد كه چرا اين عمل را انجام داده است و بيشتر مىكند، از اين جهت مسئول فعل خود بوده و مورد بازخواست قرار او مى
 اين بازخواستها از نتيجه و جهت خير و صلاح عمل است، به اين معنا كه در غالب افعال مخصوصا

  
                                                      

 .23انبيا، آيه  -. شود بلكه اين بندگان هستند كه مسئول خواهند بودكند بازخواست نمىخداوند از آنچه مى 1



شود كه به چه منظورى اين عمل را كردى؟ و چه خير و افعالى كه حسن و قبح و مدح و ذم در آن جريان دارد سؤال مى
 .ديدى؟مصلحتى در آن 

 :اين از نظر فلسفه و برهان و وحى، و اما از نظر متكلمين

اشاره به ابحاث ممتد متكلمان اشاعره و معتزله در باره افعال خدا و توضيح مسئول نبودن خداوند و بيان 
 يك حقيقت كه روشن كننده مطلب است

فرع بر آن دارند كه آيا فعل خداى تعالى دانشمندان علم كلام از جهت اختلافى كه در مساله افعال خدا و مسائل مت
شود يا نه در مساله مورد بحث يعنى جوابى كه خداى تعالى از شبهات ابليس داده نيز اختلاف معلول غرض و هدف مى

اند اشاعره كه يك طايفه از متكلمين هستند از جهت اينكه اراده گزافى و اسناد شرور و قبايح را به خداوند تجويز كرده. اندكرده
ى اين است كه خداى تعالى هر كار ﴾يسُْئَلُونَ  هُمْ  وَ  يَفْعَلُ  عَمَا يسُْئَلُ لَ ﴿ :اند معناى كلام خدا كه فرموددر اين مساله نيز گفته

تواند خدا را مانند اى باشد، و عقل نمىتواند بكند و لازم نيست كارهاى او مانند كارهاى ما مشتمل بر غرض و نتيجهمى
 .حكوم به اين حكم كندديگران م

فعل بدون غرض و نتيجه، صدورش از خداى تعالى محال است، : گوينددر مقابل اين طايفه معتزله قرار دارند كه مى
 .كندزيرا چنين فعلى مستلزم لغو و گزاف است، و خداى تعالى كار لغو نمى

 الىمعناى آيه اين است كه خداى تع: اندنيز گفتهو چون رأى معتزله در افعال خدا اين بوده لذا در تفسير آيه مورد بحث 
كند، و معلوم است كه چنين كسى مرتكب قبيح و لغو و است و حكيم كسى را گويند كه حق هر ذى حقى را ادا مى« حكيم»

مال اش احتشود كه ارتكاب قبيح و لغو و گزاف در بارهشود تا كسى از او بازخواست كند، از كسى بازخواست مىگزاف نمى
دار و پر شاخ و برگ است كه هزاران دانشمند از اين دو طايفه و همچنين بايد دانست كه اين بحث آن قدر دامنه. برود

اند، و ما را در اين مختصر مجال آن نيست كه اقوال آنان را به ها در پيرامون آن بحث كردهشان از طوايف ديگر قرنپيروان
م، لذا تنها به يك حقيقت ديگر اشاره نموده و با ذكر آن حقيقت مطلب را روشن ساخته و تفصيل نقل نموده و در آن نظر كني

 .گرددگذريم، چون خواننده عزيز با مطالعه آن به افراط اشاعره و تفريط معتزله و پيروان آن دو واقف مىمى

 علوم كاشف از خارج و علوم اعتبارى و ذهنى: تقسيم علوم و مدركات انسان به
لوم و اول ع: بطور كلى علوم و تصديقاتى كه ما بدون شك داراى آن هستيم بر دو قسمند: يقت اين است كهآن حق

ه اينكه ما دهد، چكه هيچ گونه ارتباطى به اعمال ما نداشته و تنها واقعياتى را كشف نموده و با خارج تطبيق مى تصديقاتى
بدهيم يا نه، مانند تصديق به اينكه عدد چهار جفت است، و عدد  موجود باشيم و اعمال زندگى فردى و اجتماعى را انجام

 يك
  



نصف دو است، و عالم موجود است، و در عالم زمين، آفتاب و ماه وجود دارد، حال اين علوم و تصديقات يا بديهى است، و 
 .يا نظرى منتهى به بداهت است

مان كه ما خود، آن را براى كارهاى زندگى اجتماعى عملى و تصديقاتى است اعتبارى و قراردادى قسم دوم علومى است
علوم  اينگونه. كنيموضع نموده و اعمال اختيارى خود را در ظرف اجتماع به آن تعليل نموده، اراده خود را نيز مستند به آن مى

دهيم، اثر خارجى مى ها ترتيباز قبيل علوم قسم اول نيستند كه خارجيت داشته ذاتا و حقيقتا با خارج تطبيق شوند، بلكه ما به آن
 .و اين ترتيب اثر مانند قسم اول ذاتى نيست، بلكه اعتبارى و قراردادى است

د يابد، مانناين علوم عبارتند از احكام و قوانين و سنن و شؤون اعتباريى كه در اجتماع معمول گشته و جريان مى
وصفى  «زيد رئيس است» :گوييمما براى زيد اعتبار نموده و مىمثلا رياستى كه . ولايت، رياست، سلطنت و ملك و امثال آن

است اعتبارى كه در خارج هيچ برابرى جز زيد ندارد، يعنى در خارج غير از انسانى بنام زيد چيزى بنام رياست وجود ندارد، 
 .اى از وجود زيد دارندبخلاف بلندقامتى و سياهى و سفيدى زيد كه در خارج وجود جداگانه

پيدايش اينگونه علوم و تصديقات احتياج بشر به تشكيل اجتماع است، مثلا همين رياست از آنجايى كه بشر منشا 
كند، تا او هر كارى را در مجبور است اجتماعى زندگى كند، به حكم جبر اداره امور جمعيت را به شخص معينى واگذار مى

كنيم نسبت اين شخص به آن، نسبت سر خواهد بود به بدن،  موقع مناسبش انجام دهد، اگر جامعه را به شكل يك بدن فرض
به همين مناسبت براى اينكه مقام شخص مزبور محفوظ بماند و جامعه از آثار و فوايد مقام او برخوردار شود او را به وصف 

اعتقادى  است پس اعتقاد به اينكه زيد رأس و رئيس« زيد رأس جمعيت و رئيس آنها است» :گويندرياست توصيف نموده مى
كند، و ليكن ما همين امر وهمى را يك معناى خارجى اعتبار نموده به است وهمى كه از ظرف وهم به خارج سرايت نمى

همه معانيى كه در محيط اجتماع بشرى مربوط به اعمال انسانى . كنيممان آثار خارجى بر آن مترتب مىخاطر مصالح اجتماعى
 .نها را خود انسان به خاطر مصلحت زندگيش وضع نموده و در قالب اعتبار ريخته استاست بر اين قياس است، و همه آ

از خارج انتزاع شده و به اعتبار اينكه حقيقتا مطابق با خارج  قسم اولفرقى كه بين اين دو قسم از علوم است اين است كه 
شود تيجه معناى صدق و حق بودن آن اين مىشود، و در ناست صدق و به اعتبار اينكه خارج مطابق آن است حق ناميده مى

كه اين حقيقت ذهنى عينا همان حقيقتى است كه در خارج است، و آن حقيقت كه در خارج است عينا همين حقيقتى است 
 .كه در ذهن است

  



ا ر جز در ذهن ظرف تحققى نداشته و با خارج انطباق ندارد، جز اينكه مصلحتى از مصالح زندگى ما قسم دومو اما 
وادار ساخته كه آن را معتبر شمرده و خارجى فرضش كنيم، و بطور ادعا منطبق بر خارجش بدانيم و لو اينكه حقيقتا منطبق 

پس رئيس بودن زيد بخاطر يك غرض اجتماعى مثل شير بودن او است بخاطر يك غرض تخيلى شعرى، و توصيفى . نباشد
مانند توصيفى است كه يك شاعر از « زيد در كشور ما و يا شهر ما رئيس است» :گوييمكه ما در جامعه خود از زيد كرده و مى

تمام معانى اعتبارى چه تصورى باشد و چه تصديقى همه بر اين قياسند، و اين معانى  .«زيد شير است» :گويداو كرده و مى
ن انتزاع نموده و در تطبيق اعمال گر چه منشاشان ذهن خلاقه آدمى است و چيزى در خارج نيست كه ذهن اين معانى را از آ

بر آن اعتماد نمايد الا اينكه از يك جهت ديگر اعتماد بر خارج دارد، و آن اين است كه انسان به وسيله همين امور ذهنى و 
 .رسدوهمى نواقص خود را جبران نموده به كمال وجوديش و نيز به نتايجى كه بايد برسد مى

سازد كه معانى اعتبارى را رسيدن به مقاصد حقيقى مادى و روحيش او را وادار مىو خلاصه، بقاى وجود انسان و 
ب بينيم اين احكام بر حسمعتبر شمرده اعمال خود را بر آن تطبيق نمايد و بدين وسيله به سعادت خود نائل آيد، و لذا مى

شود ها طورى تلقى مىدر نظر قطبى شود، يك كارىاختلافى كه جوامع بشرى در عقايد و مقاصد خويش دارند مختلف مى
ى ها طورها طورى ديگر، شهرىكنند و غربىها در آن طورى قضاوت مىو در نظر جوامع مناطق استوايى طورى ديگر، شرقى

ها طورى ديگر، حتى چه بسا كارها كه نظريه طبقات مختلف يك جامعه از عوام و خواص، فقرا و اغنيا، موالى و و روستايى
 .شودؤسا و مرءوسين، سالخوردگان و خردسالان و مردان و زنان در آن مختلف مىعبيد، ر

البته در اين ميان اعتباريات ديگرى هم هست كه هيچ يك از جوامع و طبقات در آن اختلاف ندارند، و آن احكامى 
 .ظلم و امثال آن است كه عقل در باره مقاصد عمومى بشر دارد، مانند وجوب تشكيل اجتماع و خوبى عدالت و بدى

پس خلاصه اين شد كه قسم دوم از علوم و تصديقات ما نيز اعتماد بر خارج دارد، اگر چه مانند قسم اول مستقيما 
 .منطبق بر خارج نباشد

عالم خارج كه عالم صنع و فعل خدا است  تمام علوم و احكام، بر فعل خداى تعالى اعتماد دارد زيرا به
 گردندباز مى

گوييم تمامى علوم و احكامى كه ما داريم چه از قبيل قسم اول باشد و چه از قبيل قسم كه معلوم شد اينك مىاين معنا 
گاه علوم ما است، همان عالم صنع و ايجادى گفتيم تكيهدوم اعتمادش بر فعل خداى تعالى است، زيرا خارجى كه تا كنون مى

 نبه اي« عدد يك نصف عدد دو است» گوييممعناى اينكه مى ، برگشتبنابراین. است كه خود فعل خداى تعالى است
  



كند، و همچنين ساير مثالهايى كه براى تصديقات قسم است كه خداى تعالى دائما در عدد يك و دو به اين نسبت رفتار مى
داى است كه خ به اين« زيد رئيس است و بايد احترامش كرد» گوييمهم برگشت معناى اينكه مى قسم دومو در . اول زديم

 .سبحان انسان را طورى آفريده كه به ارتكاز خود اينطور حكم كند و بر طبق حكمش هم عمل نمايد

خدا را محدود و معلول دانستن است، همانطور كه بى ( عقيده معتزله)عقل نظرى را حاكم بر خدا كردن 
 حكم عقل به وجود صانع به بى اعتبارى( عقيده اشاعره)اعتبار دانستن عقل در تشخيص افعال خدا 

 شودمنتهى مى
كند و چه احكام پس جميع احكام عقليى كه ما داريم چه احكام نظريهء كه عقل در آن به ضرورت و امكان حكم مى

ا اين و ب. كند همه از فعل خداى تعالى اتخاذ شده استعملى و حسن و قبحى كه عقل از نظر مصالح و مفاسد حكم به آن مى
از معتزله لغزش و جرم نيست كه عقل خود را حاكم بر خداى تعالى نموده و اطلاق ذات غير متناهى او را محدود حال آيا اين 

و محكوم به احكام آن كه از محدودات و مقيدات اتخاذ شده بنمايند؟ و آيا اين گناه بزرگى نيست كه با عقل خود قوانينى 
بر خداوند واجب است كه چنين كند، و حرام است كه چنان كند؟ : گويندوضع نمايند و خداى تعالى را محكوم به آن نموده ب

فلان عمل از خداوند پسنديده و يا ناپسند است؟ عقل نظرى را حاكم بر خدا كردن خدا را محدود كردن : و يا آنكه بگويند
يد ريزى و تحدنقشهاست، و محدوديت مساوق با معلوليت است، زيرا حد غير از محدود است، و ممكن نيست كسى خودش 

پس لازمه حرف معتزله اين است كه ما فوق خداى تعالى كسى باشد كه او را محدود به حدودى كرده . حدود ذات خود كند
باشد و عقل عملى را هم حاكم بر خداى تعالى كردن خداى را ناقص دانستن است زيرا ناقص است كه به خاطر استكمال و 

 .دقت فرماييد -قوانين و سنن اعتبارى تن در دهد  جبران نواقص خود مجبور است به
لغزش بزرگ ديگر، گفتار اشاعره است كه عقل را در تشخيص افعال خداى تعالى از كار انداخته و احكام نظرى و 

وده مآرى، اشاعره در مرحله نظريات، قوانين كليى از مشاهده افعال خداى تعالى استخراج ن. انداعتبار دانستهعملى آن را بى
 اند، و ليكن پس از فراغت از اثبات خداىاز آن قوانين پى به وجود پروردگار برده و وجودش را بدليل آن قوانين اثبات كرده

اند كه عقل كوچكتر از آن است كه به ساحت اند، و چنين استدلال كردهتعالى برگشته احكام ضرورى عقل را ابطال نموده
خداى تعالى به : اندذات و خصوصيات صفاتش احاطه پيدا كند، در اثر اين اشتباه بوده كه گفتهقدس ربوبى راه يافته و به كنه 

اش فاعل است و فعل و ترك نسبت به او يكسان است، و در كارهاى او غرض و ذات خود فاعل نيست، بلكه به اراده فعليه
بنا باشد احكام عقلى را در خصوصيات افعال خدا و  غافل از اينكه اگر. اى نيست، و خير و شر همه مستند به او استنتيجه

 سنن و نواميسى كه در نظام خلقت جارى ساخته ابطال كنيم در كشف
  



ايم، زيرا اگر احكام عقلى در اينجا معتبر نباشد بايد در آنجا نيز معتبر نباشد و اگر در آنجا معتبر اصل وجود او نيز ابطال كرده
نباشد؟ چطور شد كه عقل در استخراج قوانين كلى عالم و پى بردن از آن قوانين به وجود خداى است در اينجا چرا معتبر 

 .تعالى حجت است، و ليكن در تشخيص خصوصيات افعال خدا حجت نيست؟
تر اينكه اگر عقل از تشخيص خصوصيات افعال خدا عاجز باشد پس احكام و قوانينى هم كه از از اين اشكال مهم

اى است كه مستلزم بطلان علم و خروج از فطرت انسانيت كند با خارج مطابقت ندارد، و اين همان سفسطهمىخارج انتزاع 
است، زيرا معناى اينكه يكى از افعال و يا صفات خداى تعالى مخالف با احكام عقلى باشد اين است كه اين احكام با خارج 

از احكام ضرورى عقلى با خارج مطابقت نكند احتمال عدم  مطابقت نداشته باشد، و وقتى ممكن باشد يكى( فعل خدا)
ترين ماند، زيرا در بديهىمطابقت در ساير احكام عقلى نيز وجود دارد، و با چنين احتمالى ديگر براى بشر علمى باقى نمى

 .احكام عقلى احتمال خلاف راه دارد، و اين همان سفسطه است
 .احكام نظرى عقل وارد استاين بود اشكالاتى كه بر رأى اشاعره در 

 جريان احكام عقل عملى در افعال خداى تعالى
ايم مخترعاتى هستند ذهنى كه انسان بايد دانست كه اين احكام همانطورى كه مكرر گفته -و اما در احكام عملى عقل 

 لى را كه با سعادت زندگىآنها را به منظور رسيدن به مقاصد كمالى و سعادت زندگى خود وضع كرده است، در نتيجه هر عم
و هر  .كندتوصيف نموده اجتماع را هم به انجام آن امر تشويق مى« خوب و پسنديده» او مطابقت و سازگارى دارد به وصف

توصيف كرده جامعه را از ارتكاب آن نهى و تحذير « زشت و ناپسند» كدام را كه مخالف با سعادت زندگى او بوده به وصف
اى كه بشر را مجبور به وضع اين اوامر و نواهى و تشويق و تحذيرها و تقنين اين احكام و اعتبار خوب تيجهپس آن ن. نمايدمى

 .پوشى از آن برايش ممكن نبوده استو بد كارها ساخته همان مصالحى است كه چشم
ته باشد د نداشبا اين حال فرض اينكه عقل احكامى تشريعى داشته باشد كه در متعلق آن هيچ حسن و مصلحتى وجو

فرضى است متناقض الاطراف و غير قابل تصور، و وقتى فرض وجود چنين حكم عقلى غلط باشد فرض اين گونه احكام 
كنيم كند با احكامى كه ما در بين خود تشريع مىشرعى نيز غلط خواهد بود، براى اينكه احكامى هم كه خداى تعالى تشريع مى

و نهى وعد و وعيد خداى تعالى نيز مانند وجوب و حرمت، امر و نهى و وعد و وعيد سنخا متحدند، وجوب و حرمت، امر 
 و ساحت مقدس خداى تعالى« ادعا عبارت است از خطاى در ذهن» ما اعتبارى و عناوينى است ادعايى، با اين تفاوت كه چون

  



ع، هم چنان كه تمنا و اميد از آنجايى كه به از آن منزه است از اين جهت اين عناوين از خداى تعالى قائم است به ظرف اجتما
زند قائم به مورد مخاطب و در حقيقت از قبيل حرف زدن با كودك به زبان كودكانه معناى واقعيش از خداى تعالى سر نمى

 و ليكن در اين كه صدور اين عناوين از خداى تعالى بخاطر اغراض و نتايجى است هيچ فرقى با صدور آن از خود ما. است
ندارد و عينا مانند احكام خود ما متعلق به انسان اجتماعى و اجتماع مترقى به سوى كمال و خلاصه به انسانى است كه با تطبيق 

 .نمايدعمل با آن احكام سعادت زندگى خود را احراز مى
بحى پس معلوم شد كه براى كارهاى تشريعى خداى تعالى مصلحت و غرضى، و براى اوامر و نواهيش حسن و ق

راه  :و به خوبى ثابت گرديد كه گفتار اشاعره به منزله گفتار كسى است كه بگويد. گويندهست، و چنان نيست كه اشاعره مى
كند به اينكه هر راهى وقتى راه است كه به جايى منتهى گردد، رسد، و حال آنكه ضرورت و بداهت حكم مىخدا به جايى نمى

عمل نيك آن عملى است كه خداوند » :اندهمچنين گفتار ديگرشان كه گفته. طراف استو راه بدون غايت نظير وسط بدون ا
و عمل زشت آن كارى است كه خدا از آن نهى كرده باشد، حتى اگر به ظلم كه زشتيش از بديهيات عقلى . به آن امر كرده باشد

سى شبيه اين است كه ك« گرددزشت مىشود و اگر از عدالت كه نيكو بودنش بديهى است نهى كند است امر كند نيك مى
شود، و اگر انسان را از سعادت جاودانه بگويد اگر خداوند آدمى را به سوى هلاكت و نابودى ببرد سعادت زندگيش تامين مى

 .شودزندگى باز بدارد آن وقت است كه سعادت شقاوت مى

هاى خود در ل نظرى در تشخيصتواند احاطه يابد، عقبا اينكه عقل ما به كنه ذات و صفات خدا نمى
 باره معارف مربوط به خدا مصيب است

پس حق مطلب در اين دو مرحله اين است كه عقل نظرى در تشخيصات خود و قضاوتهايى كه در باره معارف مربوط 
بات ى تعالى اثبه خداى تعالى دارد مصيب است، زيرا اگر عقل ما چيزهايى از قبيل علم، قدرت و حيات و غير آن را براى خدا

داند، و يا صفات فعلى از قبيل رحمت، مغفرت، رزق، انعام و هدايت و غير آن را كند، و يا موجودات را مستند به وى مىمى
اى از خروار آن كمالات را سراغ دارد، و لذا در عين اينكه على شود همه از اين جهت است كه در خود نمونهبرايش قائل مى
ات كنيم كه عقل به كنه ذم عقل در تشخيصات خود مصيب و براهين او معتبر و حجت است ادعا هم نمىگوييرغم اشاعره مى

است  كنيم غير آن چيزىكنيم به اينكه آنچه را كه ما به عقل خود براى او اثبات مىو صفات خدا احاطه دارد، بلكه اعتراف مى
كنيم از آنجايى كه ما خود محدود هستيم آن نيز محدود بات مىمثلا علمى را كه ما براى خدا اث. كه در خداى تعالى است

 است،
  



دام كنيم هر كو مفاهيم صفاتى كه ما براى او اثبات مى. و خداى تعالى بزرگتر از آن است كه حدى او را در خود محدود سازد
و همچنين هر مفهومى غير از شود، مفهوم علم غير از مفهوم قدرت است قالب معناى خودش است و غير خود را شامل نمى

ود كه ما مانند شو ليكن اين معنا باعث نمى. تواند آيينه وجود بيكران پروردگار باشدمفاهيم ديگر است، و چنين مفاهيمى نمى
اشاعره قضاوت و تشخيص عقل را در اين باره معتبر ندانيم، بلكه با توسل به صفات سلبيه اين نقيصه را جبران نموده و در 

زرگتر گنجد و بكنيم كه خداوند در وصف نمىگوييم خدا عالم است، قادر است، حى است اين را نيز اضافه مىاينكه مى عين
از آن است كه در چار ديوارى اوصاف و تحديدات ما محصور گردد و در آن محدود شود، و اين خود ما را به حقيقت امر 

 .سازدنزديك مى
را ( علیه السلام)اى از خطب غراى امير المؤمنين على پاره 1﴾ثلََثةَ   ثاَلثُِ  الََلَّ  إنَِ  قاَلوُا الَََِّينَ  كَفَرَ لقََدْ ﴿ در تفسير آيه

 .-به آنجا مراجعه شود  -كه با بهترين بيان اين معنا را مبرهن و روشن ساخته نقل كرده، توضيح داديم 

احكام تشريعى در پى جستجوى مصالح و مفاسد تواند در عقل مى. افعال خداوند معلل به اغراض است
 بر آيد

شود، الا اينكه در اين مرحله نيز احكام عقل در افعال تشريعى خداى تعالى جارى مى -و اما در مرحله عقل عملى 
بر  اكند از روى احتياج نيست، بلكه تفضل بر بندگان است تا بدين وسيله حوائج آنان رخداى تعالى هر چه را كه تشريع مى

پس خداى تعالى نيز كارهايش مثل ما معلل به اغراض هست، وقتى مطلب از اين قرار باشد جاى آن هست كه . طرف سازد
عقل در اطراف احكام تشريعى خدا بحث نموده در پى جستجوى مصالح و مفاسد و حسن و قبح افعال بر آيد، ليكن نه براى 

به چيزهايى امر و از امورى نهيش كند، زيرا كه خداى تعالى نيازمند به هيچ  اينكه خداى تعالى را محكوم به حكم خود نموده
ح بلكه همانطورى كه گفته شد براى اين است كه به مصال. كمالى نيست تا به حكمى كه او را به آن كمال برساند محكوم گردد

تدر ع كرده و مانند سلطانى عزيز و مقبيند پروردگارش شرايع و سننى برايش تشريو مفاسد كارهاى خود واقف شود، چون مى
پروردگارى است منعم كه حيات بنده و مرگ و رزق و تدبير . از او خواسته تا در برابر عظمتش به مراسم عبوديت قيام كند

و جاى آنهم هست  -كند امورش و حساب افعال و پاداش بر حسنات و جزاى بر گناهانش همه در دست او است، لذا فكر مى
 آيا -كند كه فكر 

  
                                                      

 .73مائده، آيه  -. دانندو خداوند را سومى از خدايان مىهمانا كافر شدند كسانى كه قائل به تثليث و سه خدايى هستند،  1



زا جهت جمعقول است چنين پروردگارى حكمى را بدون دليل متوجه او سازد و يا عذرى را بدون دليل از او بپذيرد و يا بى
 و پاداشش دهد؟

 كندآياتى كه جريان عقل نظرى و عقل عملى را در ناحيه پروردگار تاييد مى
 للِنَاسِ  يكَُونَ لِِلََ ﴿ دهد، از آيات قرآنى از قبيل آيهعلاوه بر اينكه خودش به هدايت ارتكازيش جواب خود را مى

و آيات راجع به احتجاج او در  2﴾بيَ نَِة   عَنْ  حََ  مَنْ  يََيَْ  وَ  بيَ نَِة   عَنْ  هَلكََ  مَنْ لََِهْلكَِ ﴿ و آيه 1﴾الَر سُلِ  بَعْدَ  حُجَة   الََلِّ  عَََ 
 .كندنيز آن را استفاده مى

توان گفت احكامى كه عقل در افعال ما دارد در افعال خداى تعالى جارى نيست؟ اگر احكام حال چطور مىبا اين 
 4﴾الَمِْيعَادَ  يَُْلفُِ  لَ  الََلَّ إنَِ ﴿ و آيه 3﴾شَيئْاا  الَناَسَ  يَظْلمُِ  لَ  الََلَّ إنَِ ﴿ عقلى در اين مرحله جريان نداشت خداى تعالى در امثال آيه

رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  خَلقَْنَا مَاوَ ﴿ و آيه
َ
و « لعب» و« لهو»، «خلف وعده»، «ظلم» و آيات بسيار ديگرى 5﴾لعَِبيَِ  بيَنَْهُمَا مَا وَ  الَْْ

 .كردداند از خود نفى نمىساير رذائل اجتماعى را كه عقل آن را قبيح مى
زياد  كنند بلكه آياتعقلى در افعال خداى تعالى تاييد مىتنها اين سنخ آيات نيستند كه ادعاى ما را در جريان احكام 

ديگرى نيز هست كه اين ادعا را در هر دو مرحله يعنى مرحله جريان احكام عقل نظرى و مرحله جريان احكام عقل عملى در 
 .نمايندناحيه پروردگار تاييد مى

توضيح اينكه . است 6﴾الَمُْمْتََيِنَ  مِنَ  تكَُنْ  فَلَ  رَب كَِ  نْ مِ الََْْق  ﴿ از آن جمله يكى آيه -اما آيات راجع به مرحله اولى 
و اين خود دليل بر اين است كه  «حق با پروردگار تو است» :و نفرموده «حق از ناحيه پروردگار تو است» :در اين آيه فرموده

محكوم است به اينكه كارهاى خود شود نه اينكه حقى هست و خداوند هر قضيه حقى و هر حكم واقعى از فعل خدا اخذ مى
 را بر طبق آن انجام دهد و مانند ما آدميان با اين مطابقت

  
                                                      

 .165نساء، آيه  -. تا بعد از فرستادن پيغمبران ديگر حجتى براى مردم بر خدا باقى نماند 1
ه ال، آيانف -. شود زنده شدنش به حجت باشدشود هلاكتش بعد از تمام شدن حجت بوده و اگر هم به نور ايمان زنده مىتا هر كس هلاك مى 2

42. 
 .44يونس، آيه  -. كندهمانا خداوند چيزى به مردم ظلم نمى 3
 .9آل عمران، آيه  -. و هرگز خدا نقض وعده خويش نخواهد كرد 4
 .38دخان، آيه  -. و خلق نكرديم آسمانها و زمين و آنچه ما بين آنها است براى بازى و بيهوده 5
 .60آل عمران، آيه  -. مكن و از دودلان مباشحق از ناحيه پروردگار تو است، پس ترديد  6



ِبَ  لَ  يََكُْمُ  الََلُّ وَ ﴿ يكى ديگر آيه. استدلال بر صحت عمل خود كند آيد حكم كردن، حق است كه از آن بر مى 1﴾لِْكُْمِهِ  مُعَق 
عقلى مانع از حكم او نيست، براى اينكه هر مانعى كه فرض شود فعل خدا و مطلق او است و هيچ مانعى چه عقلى و چه غير 

 .مخلوق او و متاخر از او است نه حاكم و مسلط بر او و نه مؤثر در او
مْرِهِ  عَََ  غََلبِ   الََلُّ وَ ﴿ و جمله 2﴾الَقَْهَارُ  الَوَْاحِدُ  هُوَ وَ ﴿ يكى ديگر جمله

َ
مْرِهِ  لغُِ باَ الََلَّ إنَِ ﴿ و جمله 3﴾أ

َ
است، چون از  4﴾أ

آيد كه خداوند قاهر و غالب است، و كسى است كه هيچ چيزى بر او غلبه و تسلط ندارد و او را از رسيدن اين جملات بر مى
 .شوددارد و بين او و كارش حائل نمىبه كار خويش باز نمى

لَ ﴿ و نيز از آن جمله، آيه
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
همچنين آيات ديگرى كه همه در افاده اين معنا مطلقند و آيه ديگرى  و 5﴾الَْْ

 .خداوند در فلان امر محكوم و مغلوب است: هم نيست كه اين آيات را تقييد كرده بگويد
شود معنايش اين نيست كه خداوند گوييم حكم عقل نظرى در افعال خداى تعالى جارى مىو اگر ما عليه اشاعره مى

باشد، زيرا همانطورى كه مكرر گفته شد عقل ما با همه آثارش در افعالش كه همان نفس الامر و م عقل مىمحكوم به احكا
تواند خصوصيات فعل خدا را درك خارج است تابع خدا و ماخوذ از سنت جارى او است، بلكه معنايش اين است كه عقل مى

داشت اين همه در قرآن كريم امر به تعقل، تذكر، ن قدرتى نمىنموده و در اين باره مجهولاتى را كشف نمايد، و اگر عقل چني
 .كردتفكر، تدبر و امثال آن نمى

ِ اسِْتَجِيبُوا ﴿ از آن جمله يكى آيه -و اما آيات راجع به مرحله دوم  است كه  6﴾يَُيْيِكُمْ  لمَِا دَعَكُمْ  إذَِا للِرَسُولِ  وَ  لِلَّ
 خداى تعالىدلالت دارد بر اينكه در عمل به احكام 

  
                                                      

 .41رعد، آيه  -. كند و كسى نيست كه حكم او را تاخير بيندازدو خدا حكم مى 1
 .16رعد، آيه  -. و او يگانه مقتدر است 2
 .21يوسف، آيه  -. و خدا بر كار خويش مسلط است 3
 .3طلاق، آيه  -. رسدبدرستى كه خدا به كار خويش مى 4
 .54اعراف، آيه  -. بدانيد كه آفرينش از او و زمام امر آن بدست او است 5
 .24انفال، آيه  -. كندكنند به چيزى كه شما را زنده مىخدا و رسول را بپذيريد وقتى شما را دعوت مى 6



مُرُ  لَ  الََلَّ  إنَِ قُلْ ﴿ و يكى ديگر آيه. كندمصالحى است كه حيات مقرون به سعادت آدمى را تامين مى
ْ
است كه  1﴾باِلفَْحْشَاءِ  يَأ

آيد عملى كه فى نفسه و با قطع نظر از امر و نهى خدا فحشاء و زشت است خداوند به انجام آن امر از آن به خوبى بر مى
 .فهميم كه آن عمل فحشاء و زشت نيستاگر خدا امر به چيزى كند ما مى: اند كهگفتهكند، نه آنكه اشاعره مىنمى

ْكَ  إنَِ  باِلَلِّ  تشَُْكِْ لَ ﴿ و نيز از آن جمله، آيه ِ و همچنين آيات بسيار ديگرى است كه احكام مجعول  2﴾عَظِيم   لَظُلمْ   الَشَ 
كند، مانند آيات راجع به نماز، روزه، صدقات، جهاد و غير آنها كه چون موجود است تعليل مىرا به مصالحى كه در آنها 

 .گذريمحاجتى به نقل آن نيست از نقلش خوددارى نموده مى

رواياتى در مورد شيطان و تمرد او از سجده بر آدم و وساوس و )بحث روايتى 
 ...(تصرفات او

يس ملائكه قبل از داستان آدم ابل: روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)مام صادق در تفسير عياشى از داود بن فرقد از ا
شناخت و با تحريك حميت و عصبيت او آنچه را كه در نفس او پنداشتند، و ليكن خداى تعالى او را مىرا از جنس خود مى

  3﴾طِي   مِنْ  لقَْتَهُ خَ  وَ  ناَر   مِنْ  خَلقَْتَنِ ﴿ پنهان بود آشكار ساخت، و در نتيجه صراحتا گفت:
و در الدر المنثور است كه ابو نعيم در كتاب حليه و ديلمى از جعفر بن محمد از پدرش و او از جدش از رسول خدا 

اولين كسى كه دين را به رأى خود قياس كرد ابليس بود. خداى تعالى : اند كه فرمودنقل كرده( صلى الله عليه وآله و سلم)
.امام جعفر بن محمد  «من از او بهترم مرا از آتش و او را از گل آفريدى» سجده كند، او در جواب گفت:فرمود تا بر آدم 

)علیه السلام( پس از نقل اين روايت اضافه كرد كه: هر كس امر دين را به رأى خود قياس كند خداوند او را در قيامت با 
  4كرده كه ابليس كرد.سازد، براى اينكه در دنيا همان كارى را ابليس قرين مى

 روزى: كند كه گفتقرشى نقل مى عبد الله و در كافى به سند خود از عيسى بن
  

                                                      
 .28اعراف، آيه  -. كندبگو خدا به كار زشت امر نمى 1
 .13لقمان، آيه  -. به خدا شرك مورز كه شرك ظلمى عظيم است 2
 .ط تهران 9، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .ط بيروت 72، ص 3، جالدر المنثور 4



كنى؟ اند كه تو به قياس عمل مىاى ابا حنيفه به من خبر رسانده: ابو حنيفه بر امام صادق وارد شد، حضرت به وى فرمود
كن كه اولين كسى كه قياس كرد ابليس بود، آن موقعى كه كنم. حضرت فرمود: زنهار! قياس مگفت آرى عمل به قياس مى

  1.«مرا از آتش و او را از گل آفريدى» گفت:
زيد و ابليس اولين كسى بود كه كفر ور: نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)در كتاب عيون اخبار الرضا از امير المؤمنين 

  2منشا پيدايش و انتشار كفر شد.
  3.نقل كرده( علیه السلام)اين روايت را عياشى نيز از امام صادق : مؤلف

اولين معصيتى كه حكايت از نخوت درونى : نقل شده كه در ضمن حديثى فرمود( علیه السلام)در كافى از امام صادق 
  4كرد و از روى كبر سر زد از ابليس بود.مى

 .بيان اين روايت در سابق گذشت: مؤلف
اولين معصيتى بود كه خداوند بدان  «استكبار» :روايت شده كه فرمود( علیه السلام)امام صادق  در تفسير قمى از

  5نافرمانى شد.
در بيان سابق ما گذشت كه ريشه استكبار انانيت و خود را مستقل از خداى تعالى دانستن است، هم چنان كه : مؤلف

 .روايت قبلى هم اين معنا را داشت
 الله و استادى :كند چنين آمده استخلقت آدم را وصف مى( علیه السلام)اى كه امام ن خطبهدر نهج البلاغه در ضم

 لِآدَمَ اُسْجُدُوا ﴿سبحانه الملائكة وديعته لديهم و عهد وصيته اليهم فى الاذعان بالسجود له و الخشوع لتكرمته فقال سبحانه: 
 .6عليه الشقوة...اعترته الحمية و غلبت  ﴾إِبْلِيسَ إِلاَّ فَسَجَدُوا

 آدم در اين» اى است كه ادعاى قبلى ما را مبنى بر اينكهدر اين خطبه نكته: مؤلف
  

                                                      
 .ط تهران 20، ح58، ص 2، جاصول كافى 1
 .191، ص 1، جاخبار الرضا عيون 2
 .17، ح34، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .82، ص 2، جاصول كافى 4
 .42، ص 1، جتفسير قمى 5
كه آنچه نزدشان امانت گذاشته بود ادا كنند، و به آنچه به آنان توصيه كرده بود فرمان داد و آن اين بود كه ايمان  خداوند سبحان از ملائكه خواست 6

ليس در نتيجه همه سجده كردند مگر اب"به آدم سجده كنيد :" بياورند به واسطه سجود بر آدم و بواسطه خشوع به كرامت و بزرگوارى او، پس فرمود
 .30الاسلام، ص  نهج البلاغه فيض. شد و شقاوت بر وى غلبه كرد كه حميت بر او عارض



نكته اين  نمايد و آنتاييد مى« سازد ذكر شده و خصوصيتى در شخص او نبودهقصه به عنوان مثالى كه انسانيت را مجسم مى
ابليس و جنود او دانسته و خصوصيتى براى شخص ابليس قائل نشده، امر به سجده را متوجه به ( علیه السلام)است كه امام 

 .كندشود كه اين داستان در عين اينكه داستان است يك جريان تكوينى را حكايت مىو نيز معلوم مى
يْ  بيَِْ  مِنْ  لَِتيِنََهُمْ ثُمَ ﴿ نقل كرده كه در معناى جمله( علیه السلام)در مجمع البيان از امام باقر 

َ
 وَ  خَلفِْهِمْ  مِنْ  وَ  دِيهِمْ أ

يْمَانهِِمْ  عَنْ 
َ
اين است كه آخرت را در نظرشان موهون « آيماز جلو آنان درمى» منظور از اينكه: فرمود ﴾...شَمَائلِهِِمْ  عَنْ  وَ  أ

جمع نموده و  كنم به اينكه اموال رااين است كه آنان را امر مى «آيماز پشت سرشان در مى» سازم. و مراد از اينكه گفتمى
اين  «آيماز طرف راست آنان در مى» از دادن حقوق خدا خوددارى كنند و آن را براى ورثه بگذارند. و مراد از اينكه گفت:

 از طرف چپ» سازم. و مقصود از اينكه گفتها و آرايش شبهات تباه مىاست كه دين آنان را به وسيله جلوه دادن گمراهى
شان به آن از هر چيز ديگرى بيشتر دهم كه محبتشان قرار مىكه لذات را آن قدر مورد علاقهاين است  «آيمآنان در مى

  1شود.
به آن خدايى كه محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( : نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)در تفسير عياشى از امام صادق 

. در 2از زنبورهايى كه در پيرامون گوشت آمد و شد دارند ها در اطراف مؤمن بيشتر استها و شيطانرا مبعوث كرد عفريت
ناميده شد كه از رحمت خدا « ابليس» معانى الاخبار از حضرت رضا )علیه السلام( نقل كرده كه فرمود: شيطان از اين جهت

 .3نصيب شد، چون اين كلمه به معناى محروم و مايوس از رحمت خدا استبى
 :كه شخصى از آن جناب پرسيد( علیه السلام)رم براى من حديث كرد از امام صادق پد: گويدقمى در تفسير خود مى

از باغهاى دنيا بوده و همين ماه و : آيا بهشت آدم از باغهاى دنيا بوده و يا از باغهاى آخرت؟ حضرت در جواب فرمود
 شد، چون آخرترگز از آن اخراج نمىبود هتابيده. و اگر از باغهاى آخرت مىتابد به آن بهشت مىخورشيدى كه بر ما مى

خانه خلود است، و پس از آنكه خداوند آدم را در آن بهشت جاى داد همه خوردنيها را به جز يك درخت برايش مباح كرد. 
 چون خلقت آدم طورى بود كه بدون امر و نهى و غذا و لباس و مسكن و نكاح

  
                                                      

 .ط تهران 404، ص 4و  3، جمجمع البيان 1
 .111، ح301، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .ط تهران 138، ص معانى الاخبار 3



ر داد. پس ابليس بر او در آمد و گفت اگراهنمايى خداوند تشخيص نمىتوانست بسر ببرد، و سود و زيان خود را جز به نمى
تو و همسرت از اين درخت بخوريد فرشته خواهيد شد و براى هميشه در بهشت خواهيد زيست، و اگر نخوريد خداوند 

مَا ﴿ كند:ل مىتان خواهد كرد، آن گاه قسم خورد كه خيرخواه آنان است، هم چنان كه خداى تعالى از وى چنين نقبيرون
نْ  إلَِ  الَشَجَرَةِ  هَذِهِ  عَنْ  رَب كُمَا نَهَاكُمَا

َ
وْ  مَلكََيِْ  تكَُوناَ أ

َ
ِ  قاَسَمَهُمَا وَ  الَْْاَلِِِينَ  مِنَ  تكَُوناَ أ

 .﴾الَناَصِحِيَ  لمَِنَ  لكَُمَا إنِ 
 رسيد كه خداى تعالى فرمود: آدم گفته او را پذيرفت و به اتفاق همسرش از آن درخت خورد و كارشان به آنجايى

شان از تن آنان فرو ريخت، ناگزير از برگ درختان بهشتى خود را پوشانيدند، و لباسهاى بهشتى، ﴾سَوْآتُهُمَا لهَُمَافَبَدَتْ ﴿
 ﴿ خداوند خطابشان كرد كه:

َ
نْهَكُمَا لمَْ أ

َ
قُلْ  وَ  الَشَجَرَةِ  تلِكُْمَا عَنْ  أ

َ
آيا به شما نگفتم  ﴾مُبيِ   عَدُو   لكَُمَا الَشَيْطَانَ  إنَِ  لكَُمَا أ

نْفُسَنَا ظَلَمْنَارَبَنَا ﴿ كه از اين درخت نخوريد؟... در جواب چنين عرض كردند:
َ
 نَ مِ  لَنكَُونَنَ  ترَحَْْْنَا وَ  لَناَ تَغْفِرْ  لمَْ  إنِْ  وَ  أ

رضِْ  فِ  لكَُمْ  وَ  عَدُو   لِِعَْض   بَعْضُكُمْ  طُوااهِْبِ ﴿ شان چنين فرمود:. خداوند در جواب﴾الَْْاَسَِِينَ 
َ
 إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

  1يعنى تا روز قيامت. ﴾حِي  
پس از آنكه آدم از بهشت بيرون شد : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)در كافى از على بن ابراهيم از امام صادق 

و را به دست خود آفريد و از روح خود در تو دميد و ملائكه را به جبرئيل بر او نازل شد و گفت: مگر اين نبود كه خداوند ت
سجده بر تو واداشت و كنيز خود حوا را همسرت كرد و در بهشت جاى داده همه آنها را بر تو مباح نمود؟ و مگر اين نبود 

داى تعالى را نافرمانى كه تو را رو به رو خطاب نمود و از خوردن آن درخت نهى كرد؟ با اين حال چرا از آن خوردى و خ
 كردم كه يكى ازكردى؟ آدم گفت چه كنم، ابليس فريبم داد و قسم خورد كه من خيرخواه تو هستم، و من كجا خيال مى

  2مخلوقات خدا به اسم خدا به دروغ سوگند ياد كند؟
، و به زودى در جاى در سوره بقره در ذيل آيات همين داستان تعداد ديگرى از روايات راجع به آن نقل شد: مؤلف

 .-تعالى  ان شاء  الله -مناسب باز هم تعدادى از آن روايات نقل خواهد شد 
حديثى روايت شده كه آن جناب در ضمن آن حديث اين داستان را چنين ( علیه السلام)در تفسير قمى از امام صادق 

 پروردگارا آيا با اينكه تو خداوند: سپس ابليس گفت: اندنقل كرده
  

                                                      
 .43، ص 1، جتفسير قمى 1
 .43-44و ايضا، ص  225، ص تفسير قمىو  كافى 2



دهم و ليكن از لذايذ دنيا دهى؟ فرمود: از مثوبات آخرت نمىدارى ثواب اعمال گذشته مرا نمىعادلى و هرگز ستم روا نمى
هر آنچه بخواهى بگو تا در پاداش عبادتهايت بتو بدهم، ابليس اولين چيزى را كه از خدا درخواست كرد اين بود كه خدايا 

الى نيز درخواستش را پذيرفت. آن گاه درخواست كرد مرا بر فرزندان آدم مسلط كن، مرا تا روز قيامت زنده بدار. خداى تع
اين را نيز پذيرفت. باز هم درخواست كرد كه مرا مانند خون در سراسر وجود آنان راه ده. فرمود: راهت دادم. سپس 

نان جود آيد، و من آدميان را ببينم و آدرخواست كرد براى بشر هيچ فرزندى به وجود نيايد مگر اينكه براى من دو فرزند به و
مرا نبينند، و من به هر صورتى كه بخواهم بتوانم در برابر آنان به آن صورت در آيم. خداى تعالى اينها را نيز پذيرفت. ابليس 

 هى دادم.اهاى بشر جايى و قرارگقانع نشد، و گفت خدايا بيشتر از اين به من بده. فرمود: من براى تو و ذريه تو در سينه
غْوِيَنَهُمْ فَبعِِزَتكَِ ﴿ اينجا ابليس قانع شد و گفت: مرا بس است،

ُ
جَْْعِيَ  لَْ

َ
  1.﴾الَمُْخْلصَِيَ  مِنْهُمُ  عِبَادَكَ  إلَِ  أ

 رد اينكه ملائكه و شياطين به تغيير ذات خود قدرت داشته باشند و به صور مختلفه در آيند
سازد، و حاجت به توضيح ديگرى نيست، و آنچه را به خوبى روشن مى بحث گذشته ما معناى اين حديث: مؤلف

معنايش اين نيست كه من ذات خود را به هر « و من به هر صورتى كه بخواهم بتوانم در برابر آنان به آن صورت درآيم» :گفته
 .اس انسان تصرف كنمطورى كه بخواهم تغيير دهم، و بيش از اين دلالت ندارد كه من به هر نحوى كه بخواهم در حو

اجماع علما بر اين است كه ابليس و ذريه او از طايفه جن و مانند ساير اجنه » اند، اينكه بعضى از علما گفتهبنابراین
آيند حتى شكل سگ و خوك ولى ملائكه اجسام لطيفى هستند كه اجسامى هوايى و لطيفند و به هر شكلى كه بخواهند در مى

سخنى نادرست است، زيرا ظاهر اين كلام اين است كه ملائكه و شيطانها  2«جز به شكل سگ و خوك آيندبه هر شكلى در مى
ند اقدرت بر تغيير ذات خود دارند و اين حرفى است كه نه از عقل دليلى بر آن هست و نه از نقل، اجماعى هم كه ادعا كرده

ت بياوريم حجت نيست تا چه رسد به اينكه ديگران آن در حقيقت اتفاق در فهم است، و چنين اجماعى را اگر خود ما بدس
ماند كتاب و سنت، و ماخذ قرآنى و روايتى اين داستان همان بود كه ما ذكر را نقل كنند، وقتى اجماعى در كار نبود باقى مى

 .شدكرديم، و ديديد كه از آن چنين چيزى استفاده نمى
 اين در دست نيست كه ذريه ابليسهمچنين مساله ذريه ابليس و كثرت آنها چيزى جز 

  
                                                      

 تهران.ط  34، ص 1، جتفسير قمى 1
 .ط بيروت 283، ص 63، جبحار 2



ى كشگذارى و جوجهاند، اما اين انشعاب از راه تناسلى است كه ما داريم و يا راه تخمبسيارند و همه از خود او منشعب شده
 .است و يا به نحوى ديگر است براى ما معلوم نيست، و مانند بسيارى از چيزها راهى براى فهم آن نداريم

 كند و يا تخمابليس با خودش ازدواج مى» شود كه دلالت دارند بر اينكهروايات چند روايت ديده مىبله، در بين 
آورد، و يا براى ابليس دو ران و يك عضو تناسلى نر و ماده است، كه خودش با خود جفت شده و گذارد و جوجه در مىمى

و ليكن هيچيك از اين . 1«آنان ازدواج و توالد و تناسل نيستهايش همه نرند و در بين زايد، و بچهدر هر روز ده بچه مى
روايات قابل اعتماد نيست، زيرا يا مرسل است و يا مقطوع است و يا موقوف، آنهم در مثل اين مطالبى كه در آن جز به آيه 

 .توان اعتماد نمودمحكمه و يا حديث متواتر و يا حديث همراه با قرينه قطعى نمى
شد ممكن بود به اين وسيله تصحيح شود، و ليكن مفاد هيچيك از ايات با ظاهر قرآن هم منطبق مىحتى اگر اين رو

 .آنها با قرآن منطبق نيست
هيچ  :روايت كرده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله در كافى از على بن ابراهيم از پدرش از ابن ابى عمير از حماد از ابى

نمايد، و بر در است، بر در يكى از آن دو گوش ملكى است كه آدمى را ارشاد مى دلى نيست مگر اينكه داراى دو گوش
ويد گگويد: زنهار! مكن. شيطان مىگويد: بكن آن ديگرى مىسازد، اين يكى مىديگرى شيطانى است كه او را گمراه مى

مَالِ  عَنِ  وَ  مِيِ الَََْ عَنِ ﴿ فرمايد:گويد مكن. و اين گفته خداى تعالى است كه مىمعصيت كن و ملك مى ِ ُُ يَ  مَا قعَِيد   الَش   لفِْ
يهِْ  إلَِ  قوَْل   مِنْ   .2﴾عَتيِد   رَقيِب   لََِ

شيطان در بنى نوع آدم مانند خون  :فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)در بحار از كتاب شهاب نقل شده كه رسول خدا 
 .3است كه در همه جاى بدن جريان دارد

مگر  هيچ كسى نيست: روايت كرده كه فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)در صحيح مسلم از ابن مسعود از رسول خدا 
! آيا تو هم قرين جنى دارى؟ فرمود: رسول الله اينكه خداوند قرين جنيش را بر او موكل نموده. حضار عرض كردند: يا

 آرى، بر من هم موكل فرموده، الا اينكه خداوند
  

                                                      
 .306، ص 63، جبحار 1
 .266، ص 2، جكافى 2
 .268، ص 63، جبحار 3



 .1كندرا كمك كرده و او را تسليم من ساخته به طورى كه ديگر مرا جز به خير دعوت نمىم
 .را كه در روايت است به ضم ميم خوانده و بعضى ديگر به فتح ميم «أسلم» ها كلمهبعضى: مؤلف

ئكه بود و از ملا پرسيدم آيا ابليس( علیه السلام)از امام صادق : در تفسير عياشى از جميل بن دراج نقل شده كه گفت
دانست پنداشتند، و خدا مىاز ملائكه نبود، و ليكن ملائكه او را از جنس خود مى: يا مامور بعضى از امور آسمان بوده؟ فرمود

 .كه او از آنها نيست و در آسمان ماموريتى نداشت و شخصيت و احترامى هم نداشت
وى . ار آمدم و آنچه را شنيده بودم برايش بازگو كردماز خدمت امام مرخص شده نزد طي: گويدجميل بن دراج مى

گفت چطور از ملائكه نبود و حال آنكه خداى تعالى به ملائكه امر كرد كه بر آدم سجده كنند؟ ناگزير برخاسته خدمت امام 
نين كرده و آيا خطابى كه خداى تعالى مكرر به مؤم: حضرت در جواب فرمود. آمديم، طيار همين سؤال را از آن جناب كرد

ي هَاياَ ﴿ :فرموده
َ
شود يا نه؟ طيار در جواب اعتراف كرد به اينكه شامل منافقين بلكه شامل شامل منافقين هم مى ﴾آمَنُوا الَََِّينَ  أ

  2شوداهل ضلالت و هر كسى كه اقرار ظاهرى به دعوت اسلام داشته باشد مى
از ملائكه بوده و يا خازن آسمان پنجم يا خازن بهشت بوده  گويد ابليساين حديث رد بر رواياتى است كه مى: مؤلف

 .است

 دو دسته روايات مربوط به تصرفات ابليس و كيفيت تصرف او در شعور آدمى
و سنى  كند از طرق شيعهبايد دانست كه روايات مربوط به تصرفات ابليس و اينكه چگونه در شعور آدمى تصرف مى

و ديگر رواياتى . ندكيكى رواياتى كه تصرفى از تصرفات ابليس را بدون تفسير ذكر مى: مندبسيار است، و اين روايات دو قس
 .كنداى آن را تفسير مىكه تصرفى از تصرفات وى را ذكر نموده و تا اندازه

ه آن رده كنقل ك( علیه السلام)از جمله روايات دسته اول يكى روايتى است كه مرحوم كلينى در كافى از امير المؤمنين 
دستمال گوشت را در خانه نگذاريد كه جاى شيطان است، و خاك در پشت در نريزيد كه شيطان آنجا منزل : حضرت فرمود

 .3كندمى
 بر بالاى هر پلى: روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)و نيز در كافى از امام صادق 

  
                                                      

 .157، ص 17، جصحيح مسلم 1
 ط تهران. 34، ص 1، جتفسير عياشى 2
 .531، ص 6، جفروع كافى 3



  1شيطان از تو دور شود. بگو تا« الله بسم» شيطانى است، پس هر وقت به آنجا عبورت افتاد
  2هاى شما، تار عنكبوت است.خانه شيطان در خانه: نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)و نيز از امير المؤمنين 

در حال ايستاده آب مياشام و در آب راكد بول مكن، : نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)و از امام صادق و يا امام باقر 
اى به سر مبر، و با يك لنگه كفش راه مرو، زيرا در اين احوالى كه گفته شد شيطان از تنهايى در خانه و دور قبر مگرد، و به

  3تر است.هر حال ديگرى به سوى بندگان خدا شتابان
گردد، و هر وقت و هر جا اسم خدا برده شود شيطان دور مى: نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)و نيز از امام صادق 

كند، و در عين اينكه نطفه از يكى است وقع جماع اسم خدا برده نشود شيطان نيز آلت تناسلى خود را داخل مىاگر در م
  4عمل از هر دو خواهد بود.

هر چيزى كه از مال حرام بدست آيد شيطان در آن : نقل شده كه فرمود( علیه السلام)و در تفسير قمى از امام صادق 
 .5شريك است

 .6هر كس در حال مستى بخوابد عروس شيطان است كه:و در حديثى آمده 
نْصَابُ  وَ  الَمَْيسُِِْ  وَ  الَْْمَْرُ إنَِمَا ﴿ آيه شريفه: مؤلف

َ
زْلمَُ  وَ  الَْْ

َ
را هم بايد از اين باب  7﴾الَشَيْطَانِ  عَمَلِ  مِنْ  رجِْس   الَْْ

 .شمرد
ست غضب آتشى ا: نقل شده كه فرمود( علیه السلام)و از جمله روايات قسم دوم روايتى است كه در كافى از امام باقر 

  8كند.كه شيطان در دل آدمى روشن مى
شيطان در درون آدمى مانند خون جريان دارد، پس : نقل كرده كه فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)و از رسول خدا 

 .9با گرسنگى تنگ كنيدمجارى او را 
 از پدران بزرگوارش از على( علیه السلام)در كتاب محاسن از حضرت رضا 

  
                                                      

 .532، ص 6، جفروع كافى 1
 .532، ص 6، جفروع كافى 2
 .8، ح534، ص 6، جفروع كافى 3
 به نقل از تهذيب. 23، ح202، ص 63، جبحارو  3ذيل حديث  501، ص 5، جفروع كافى 4
 .22، ص 2، جتفسير قمى 5
 به نقل از جامع الاخبار. 58، ح148، ص 79، جبحار الانوار 6
 .90مائده، آيه  7
 .12حديث  304-305، ص 2، جاصول كافى 8
 ط تهران. 33، ص 3، جالمحجة البيضاء 9



 . 1اما سرمه شيطان خواب و شربتش غضب و مكيدنيش دروغ است: نقل شده كه در ضمن حديثى فرمودند( علیه السلام)
بلندى بر سر دارد، علت آن را سؤال كرد گفت و نيز در حديثى آمده كه موسى )علیه السلام( شيطان را ديد كه كلاه 

  2كنم.با اين كلاه دلهاى بنى آدم را صيد مى
ز زمان ابليس ا: انداز پدران بزرگوارش نقل شده كه فرموده( علیه السلام)در كتاب مجالس ابن الشيخ از حضرت رضا 

ان پرسش پرداخت، و از ايشآمد و با آنان به گفتگو مىآدم تا زمان حضرت مسيح )علیه السلام( به سراغ انبيا )علیه السلام( مى
نمود، و با هيچكدام به قدر حضرت يحيى مانوس نبود. روزى يحيى بن زكريا به وى گفت اى ابا مره مرا به تو حاجتى مى

ات ينهساست، گفت تو بزرگتر از آنى كه از من چيزى بخواهى و تو را رد كنم، مطمئن باش كه هر چه بخواهى دست رد به 
ل كنى به من نشان دهى. ابليس گفت: با كماهايى را كه با آن بنى نوع بشر را صيد مىخواهد دامزنم. يحيى گفت دلم مىنمى

رسانم. صبح فرداى آن روز يحيى )علیه السلام( در خانه خود نشست و كنم، و فردا آنها را به نظرت مىافتخار اطاعت مى
و در خانه را محكم به روى خود بسته بود كه ناگاه ابليس از سوراخى كه در خانه او بود درآمد در انتظار وعده ابليس بود، 

و در برابرش قرار گرفت. يحيى ديد كه ابليس از صورت، ميمون و از بدن، خوك است، شكاف چشمها و لبهايش بر خلاف 
پايين او به هم چسبيده است، و ديد كه چهار دست معمول از بالا به پايين و فواصل دندانهايش زياد و استخوان فك بالا و 

دارد، دو دست در سينه و دو دست در شانه، غوزك پاهايش در جلو و انگشتان آن در عقب است، قبايى بر تن و كمربندى 
بر كمر دارد كه تارهاى آن رنگارنگ است، و در دست او زنگى بزرگ و بر سرش كلاهخودى است كه آهنى شبيه به قلاب 

 آن آويزان است.از 
يحيى )علیه السلام( پس از تماشاى اين منظره پرسيد: اين كمربند چيست كه بر كمر دارى؟ گفت اين كيش مجوسيت 
است كه من خود آن را درست كرده و در نظر مجوسيان زينتش دادم. پرسيد چرا تارهاى آن رنگارنگ است؟ گفت اين 

آرايند تا يكى از آن انواع با رنگ و جلوه طبيعى شان جور ه انواع مختلفى مىرنگها انواع آرايش زنان است، زنان خود را ب
 دهم.گيرند و من مردم را با آن جلوه فريب مىآيد، آن وقت است كه فريبندگى خاصى به خود مى

 اى؟ گفت اين مجمع تمامى لذات از قبيل طنبور،پرسيد اين زنگ چيست كه به دست گرفته
  

                                                      
 .محاسنبه نقل از  53، ح217، ص 63ج ،بحار الانوار 1
 .ط تهران 114، ح251، ص 63، جبحار الانوار 2



خورند ولى آن طور كه بايد لذت شوند و شراب هم مىو سرنا است، مردم در مجلس شراب حاضر مىچنگ، ساز، طبل، نى 
شان خورد شرم از آنان زايل آورم، به محض اينكه صدايش بگوشبرند، من اين زنگ را در بين آنان به حركت در مىنمى

 درد.زند و يكى جامه مىآيد و يكى چغانه مىگشته يكى به رقص در مى
د كند؟ گفت زنان بهترين تله و دام من هستند، وقتى ببينم پارسايان زيارسيد چه چيز بيشتر خشنودى تو را فراهم مىپ

شوم و از راه غريزه جنسى كارشان را ساخته به همين وسيله خاطر خود را آسوده كنند دست بدامن زنان مىمرا لعنت مى
نم. پرسيد كاى؟ گفت با اين كلاه، خود را از شر نفرين مؤمنين حفظ مىادهسازم. پرسيد اين كلاهخود چيست كه بر سر نهمى

 كنم.بينم؟ گفت با اين دلهاى صالحين را زير و رو مىاين آهن چيست كه در كلاهخود تو مى
 است اى؟ گفت نه و ليكن در تو خصلتىدر اينجا يحيى به ياد خود افتاد و پرسيد آيا تا كنون هيچ به من دست يافته

شوى، و كنى سنگين مىكه من آن را دوست دارم، پرسيد آن كدام است؟ گفت تو مرد پرخورى هستى و وقتى كه افطار مى
شوم. يحيى گفت حال كه دارد، و من به همين خوشحال مىدارى باز مىزندههمين سنگينى تو را مقدارى از نماز و شب

ابليس گفت: من نيز با خدا  ام هيچ وقت خود را از طعام سير نكنم.ندهبندم تا چندى كه زچنين است من هم با خدا عهد مى
اين بگفت و از نزد يحيى بيرون رفت، و ديگر به سراغ او  ام نسبت به احدى خيرخواهى نكنم.بندم تا چندى كه زندهعهد مى

  1نيامد.
ديگرى مجالس و گفتگوها و  و در روايات 2.اين حديث از طرق اهل سنت بطور مبسوطترى روايت شده است: مؤلف

روايات  3.داشته است( علیه السلام)محاورات ديگرى براى ابليس نقل شده كه با آدم و نوح، موسى، عيسى و رسول خدا 
همه   4.كندهاى او را در انواع گناهان بيان مىها و خدعهبسيار زياد ديگرى از طريق شيعه و سنى نيز هست كه انواع نيرنگ

شاهد بر اين است كه تسويلات شيطان از قبيل تشكلاتى است كه موجودات مثالى دارند، همانطورى كه حوادث اين روايات 
ن آيد كه مناسب با نوع آشود شيطان نيز در هر گناهى به شكلى در مىاين عالم در عالم رؤيا به شكل مناسب خود مجسم مى

 .گناه است
  

                                                      
 (.به نقل از مجالس) 70، ح223-225، ص 63، جبحار الانوار 1
 .100و  34و  33و  32، ص 3، جاحياء علوم الدين 2
 .194-283، ص 63، جبحار الانوار 3
 .194-283، ص 63، جالانواربحار ط بيروت و  398-401، ص 1، جكنز الاعمال 4



ت هاى مختلفى اسصوصياتى هم كه در روايات قسم اول ذكر شده نسبتاگر در اين روايات دقت كنيم خواهيم ديد خ
مامى توان گفت تمىبنابراين و . كند كه مناسب با آن استهايى دعوت مىكه ابليس با اشياء داشته و مردم را به وسوسه

ى دى كه حشويه و بعضهاى مثالى است نه تجسم ماتسويلاتى كه در اين دو دسته روايات از شيطان ذكر شده همه از تجسم
اند كه كيش مجوسيت در بين بشر امرى اعتقادى است، عينا همين امر اعتقادى در نزد شيطان از محدثين قائل شده و پنداشته

 .بنددكمربندى است از چرم كه با آن كمر خود را مى
او است، و گاهى حيوانى از  اند كه ابليس گاهى انسان واقعى و داراى حقيقت انسانيت و قوا و اعمالو يا پنداشته

اند و يا پنداشته. زبان و داراى حقيقت نوعى آن حيوان است و گاهى جماد و موجودى بدون حيات و شعور استحيوانات بى
شود، زيرا اين مطالب احتمالاتى است كه روايات بكلى از دلالت بر كه اين صورتها اشكالى است كه عارض بر ماده ابليس مى

 .بيگانه استآن اجنبى و 
آن  انياثسند همه آنها صحيح نيست و اولا البته اين روايات طورى نيست كه بتوان به يك يك آنها اعتماد نمود، زيرا 

توان در مثل اين مساله كه يك مساله اعتقادى و اصولى است به رواياتى هم كه سندشان صحيح است رواياتى آحادند كه نمى
 .آن تمسك جست

اند در استفاده حكمى از احكام فرعى مانند استحباب و كراهت به آنها استدلال كند، و ليكن اين را هم توبله، فقيه مى
بايد بگوييم كه اين روايات در عين اينكه متواتر لفظى نيستند چنين هم نيست كه بكلى بكار مساله مورد بحث نخورند، زيرا 

 .كندآنها است اطمينان به صدور بعضى از آنها پيدا مىانسان از مجموع آنها مخصوصا به ضميمه آياتى كه مؤيد 
  



 [36تا  26آيات (:7)سوره الأعراف ]

نْزَلْناَ قَدْ  آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿
َ
 لَهُمْ لعََ  الََلِّ  آياَتِ  مِنْ  ذَلكَِ  خَيُْ   ذَلكَِ  الَِقَْوىَ  لِِاَسُ  وَ  ريِشاا  وَ  سَوْآتكُِمْ  يوَُاريِ لِِاَساا  عَليَْكُمْ  أ

خْرَجَ  كَمَا الَشَيْطَانُ  يَفْتنَِنَكُمُ  لَ  آدَمَ  بنَِ  ياَ ٢٦ يذََكَرُونَ 
َ
بَوَيْكُمْ  أ

َ
 نهَُ إِ  سَوْآتهِِمَا ليُُِيَِهُمَا لِِاَسَهُمَا عَنْهُمَا ينََْعُِ  الََْْنَةِ  مِنَ  أ

وْلَِاَءَ  الَشَيَاطِيَ  جَعَلْنَا إنِاَ ترََوْنَهُمْ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  قبَيِلُهُ  وَ  هُوَ  يرََاكُمْ 
َ
ينَ  أ  وجََدْناَ قاَلوُا فَاحِشَةا  فَعَلُوا إذَِا وَ  ٢٧ يؤُْمِنُونَ  لَ  للََِِّ

مَرَناَ الََلُّ  وَ  آباَءنََا عَلَيْهَا
َ
مُرُ  لَ  الََلَّ  إنَِ  قُلْ  بهَِا أ

ْ
  باِلفَْحْشَاءِ  يَأ

َ
مَرَ  قُلْ  ٢٨ تَعْلَمُونَ  لَ  مَا الََلِّ  عَََ  تَقُولوُنَ  أ

َ
ِ  أ

 وَ  باِلقِْسْطِ  رَب 
قيِمُوا

َ
ِينَ  لَُ  مُُْلصِِيَ  ادُْعُوهُ  وَ  مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  وجُُوهَكُمْ  أ كُمْ  كَمَا الَِ 

َ
 عَليَْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  ٢٩ تَعُودُونَ  بدََأ

وْلَِاَءَ  الَشَيَاطِيَ  اتَُِذَُوا إنَِهُمُ  الَضَلَلةَُ 
َ
نَهُمْ  يََسَْبُونَ  وَ  الََلِّ  دُونِ  مِنْ  أ

َ
 مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ  خُذُوا آدَمَ  بنَِ  ياَ ٣٠ مُهْتَدُونَ  أ

بُوا وَ  كُُوُا وَ  خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ  قُلْ  ٣١ الَمُْسِْفِيَِ  يَُبِ   لَ  إنِهَُ  تسُِْفُِوا لَ  وَ  اشََِْ
َ
ِزْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ  قُلْ  الَر 

ينَ  هَِ  نْيَا الََْْيَاةِ  فِ  آمَنُوا للََِِّ لُ  كَذَلكَِ  الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  خَالصَِةا  الَِ  ِ َ  حَرَمَ  إنَِمَا قُلْ  ٣٢ يَعْلمَُونَ  لقَِوْم   الَِْياَتِ  نُفَص  ِ
 الَفَْوَاحِشَ  رَب 

ثْمَ  وَ  بَطَنَ  مَا وَ  مِنْهَا ظَهَرَ  مَا نْ  وَ  الََْْق ِ  بغَِيُِْ  الَِْغََْ  وَ  الَِْْ
َ
كُوا أ لِْ  لمَْ  مَا باِلَلِّ  تشَُِْ نْ  وَ  سُلْطَاناا  بهِِ  ينََُ 

َ
 لَ  امَ  الََلِّ  عَََ  تَقُولوُا أ

مَة   لكُِ ِ  وَ  ٣٣ تَعْلَمُونَ 
ُ
جَل   أ

َ
جَلُهُمْ  جَاءَ  فَإذَِا أ

َ
خِرُونَ  لَ  أ

ْ
تيِنََكُمْ  إمَِا آدَمَ  بنَِ  ياَ ٣٤ يسَْتَقْدِمُونَ  لَ  وَ  سَاعَةا  يسَْتَأ

ْ
 مِنْكُمْ  رُسُل   يَأ

ونَ  صْلحََ  وَ  اتِقََ  فَمَنِ  آياَتِ  عَلَيْكُمْ  يَقُص 
َ
وا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  وَ  ٣٥ يََزَْنوُنَ  هُمْ  لَ  وَ  عَليَْهِمْ  خَوْف   فَلَ  أ  عَنْهَا اسِْتَكْبَُّ

و
ُ
صْحَابُ  لئَكَِ أ

َ
ونَ  فيِهَا هُمْ  الَناَرِ  أ   ﴾٣٦ خَالُِِ

  



 ترجمه آيات

پوشاند و نيز پوششى زيبا نازل كرديم، و هاى شما را مىما بر شما لباسى فرو فرستاديم كه عورت! اى فرزندان آدم
 (.26)لباس تقوا بهتر است كه آن از آيات خدا است، شايد ايشان متذكر شوند 

كند ان مىششيطان شما را نفريبد چنان كه پدر و مادر شما را از بهشت بيرون كرد، لباس ايشان را از تن! آدماى فرزندان 
رپرست بينيد، ما شيطانها را سبينند كه شما نمىهاشان را به ايشان بنماياند، شيطان و دسته وى شما را از آنجايى مىتا عورت

 (.27)آورند كسانى قرار داديم كه ايمان نمى
و چون كارى زشت كنند گويند پدران خود را چنين يافتيم و خدايمان به آن فرمان داده، بگو خدا به زشتى دستور 

 (.28)دانيد؟ دهيد كه نمىدهد آيا به خدا چيزى نسبت مىنمى
در دين سازيد، و او را با اخلاص ( خدا)بگو خدايم به دادگرى فرمان داده، و روى خود را نزد هر مسجدى متوجه 

 (.29)گرديد بخوانيد، چنان كه شما را آغاز كرد بر مى
گروهى را هدايت كرد و گروهى گمراهى بر ايشان محقق شد، زيرا آنان شياطين را به جاى خدا سرپرست گرفتند و 

 (.30)اند پندارند كه هدايت شدهمى
بخوريد و بياشاميد و اسراف مكنيد زيرا او زينت و آراستگى خويش را نزد هر مسجدى اتخاذ كنيد و ! اى فرزندان آدم

 (.31)كنندگان را دوست ندارد اسراف
هاى پاكيزه را، حرام كرده؟ بگو آن در قيامت چه كسى زينت خدا را كه براى بندگان خود بيرون آورده و روزى: بگو

 (.32)دهيم تفصيل مى مخصوص كسانى است كه در دنيا ايمان آوردند، اين چنين آيات را براى مردمى كه بدانند
بگو اى پيغمبر كه خداى من هر گونه اعمال زشت را چه در آشكار و چه در نهان و گناهكارى و ظلم بناحق و شرك 

دانيد از روى جهالت به خدا نسبت دهيد، همه را حرام به خدا را كه بر آن شرك هيچ دليل نداريد و اينكه چيزى را كه نمى
 (.33)كرده است 

 (.34)شود گروهى اجل و سر رسيدى است پس هر گاه مدت ايشان به سر رسد ساعتى پس و پيش نمى و براى هر
يشه خوانند هر كس تقوا پشوند كه آيات مرا بر شما مىپيامبرانى از جنس شما براى شما فرستاده مى! اى فرزندان آدم

 (.35)شوند كند و به صلاح گرايد بيمى بر ايشان نيست و اندوهگين نمى
و كسانى كه آيات ما را تكذيب كنند و از پذيرش آنها تكبر ورزند آنان اصحاب آتشند كه در آن جاويدان خواهند ماند 

(36.) 
  



 بيان آيات

 تعميم خطابات به خود آدم است ﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ خطابات
هايى است كه اگر مورد دقت در اين آيات و همچنين آيات قبل از آن كه راجع به داستان سجده و بهشت بود خطاب

 ها مخصوصا در سورهقرار گيرد و آن گاه در مقابل خطاباتى قرار داده شود كه در آيات راجع به همين قصه در ساير سوره
در مكه نازل شده و داستان سجده و بهشت آن اجمالى است از آنچه  «طه» است، و اين معنا هم ملاحظه شود كه سوره «طه»

 ﴾دَمَ آ بنَِ ياَ ﴿ است كه در مدينه نازل شده، بدست خواهد آمد كه اين خطابات يعنى خطاب «بقره» و در سورهكه در اين سوره 
بلكه به بيانى كه قبلا گفته شد، اصل داستان مربوط . هاى خصوصى است كه در آن آيات به خود آدم شده استتعميم خطاب

 .م يافته استبه آدم است و در اين آيات به عموم فرزندان او تعمي
شروع شده، سه موردش راجع به تحذير از فتنه شيطان و خوردن، نوشيدن  ﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ و اين چهار خطاب كه با قول

 لكََ  عَدُو   هَذَا إنَِ  آدَمُ ياَ ﴿ :بدينگونه ذكر فرموده است« طه» باشد، و تعميم مطلبى است كه خداوند آن را در سورهو لباس مى
لَ  لكََ  إنَِ  فَتشَْقَ  الََْْنَةِ  مِنَ  يَُرْجَِنَكُمَا فَلَ  لزَِوجِْكَ  وَ 

َ
نَكَ  وَ  تَعْرىَ  لَ  وَ  فيِهَا تََوُعَ  أ

َ
و خطاب  1﴾تضَْحَ  لَ  وَ  فيِهَا تَظْمَؤُا لَ  أ

تيِنََكُمْ فَإمَِا ﴿ :چهارم نيز تعميم اين قول خدا
ْ
 .باشدمى 2﴾هُدىا  منِ ِ  يَأ

ها را از قصه مورد بحث انتزاع نموده، تعميم بعد از تخصيص آن را و همچنين تفريع احكام ديگرى را اگر اين خطاب
نا در ايست كه بدون استثكه بر آن شده در نظر بگيريم خواهيم ديد احكامى كه در اينجا به طور اجمال ذكر شده شرايع الهى

 .جميع اديان الهى وجود داشته
شود، دراتى كه انسان نسبت به سعادت و شقاوت و امثال آن دارد همه منتهى به اين داستان مىو نيز خواهيم ديد كليه مق

شود، و آن داستان آيد حاصلى است كه از كشت آن روز درو مىو در حقيقت آنچه از اينگونه مقدرات براى بشر پيش مى
 .ها و فهرست اين تفاصيل استريشه اين شاخ و برگ

نْزَلْناَ قدَْ  آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿
َ
  ﴾ريِشاا  وَ  سَوْآتكُِمْ  يوَُاريِ لِِاَساا  عَليَْكُمْ  أ

 در اصل مصدر است و در اينجا به معناى چيزى است كه براى پوشيدن و «لباس» كلمه
  

                                                      
 .119طه، آيه  1
 .123طه، آيه  2



به معناى هر پوششى است كه مايه زينت و جمال باشد، اين كلمه در اصل لغت  «ريش» .پوشانيدن بدن صلاحيت داشته باشد
ه بسا به اثاث شود، و چمعناى پر پرندگان است، و به اعتبار اينكه پر پرنده مايه زينت آن است در غير پرنده نيز استعمال مىبه 

 .خانه و متاع آن نيز اطلاق شود
 هاين باشد كه ما آن را براى شما آفريديم، هم چنان ك «ما بر شما لباس و ريش نازل كرديم» :و گويا مراد از اينكه فرمود

نْزَلْناَوَ ﴿ در آيه
َ
س   فيِهِ  الََْْدِيدَ  أ

ْ
نْزَلَ وَ ﴿ و آيه 1﴾مَنَافعُِ  وَ  شَدِيد   بَأ

َ
نْعَامِ  مِنَ  لَكُمْ  أ

َ
زْوَاج   ثَمَانيَِةَ  الَْْ

َ
نازل كردن به اين معنا  2﴾أ

لُُِ  مَا وَ  خَزَائنُِهُ  عِنْدَناَ إلَِ  ء  شَْ  مِنْ  إنِْ وَ ﴿ علاوه بر اينكه در آيه. آمده است از نظر اينكه هر موجودى  3﴾مَعْلُوم   بقَِدَر   إلَِ  ننََُ 
 .از عالم غيب به عالم شهادت فرود آمده خلقت هر چيزى به انزال آن تعبير شده است

قبيل  كند، نه مواد اصلى آن ازبه معناى چيزى است كه انسان آن را براى پوشيدن تهيه مى« لباس» دانيم كهالبته همه مى
، بنابراین. آيدپشم، ابريشم و غيره كه پس از انجام عملياتى از قبيل رشتن، بافتن، بريدن و دوختن به صورت لباس درمىپنبه، 

است،  4﴾تَعْمَلُونَ  مَا وَ  خَلقََكُمْ  الََلُّ وَ ﴿ آيه مورد بحث كه لباس را با اينكه عمل خود انسان است مخلوق خدا شمرده نظير آيه
و جهتش اين است كه از نظر تكوين فرقى ميان نسبتى كه عمل انسان به خدا . مخلوق خدا شمرده استكه عمل انسان را هم 

دارد، و نسبتى كه عمل طبايع از قبيل زردى طلا و شيرينى عسل و روئيدن گياهان به وى دارد، نيست، زيرا جميع علل و 
 .ه آنها و آثارشان احاطه دارداسباب و قدرت آنها همه منتهى به خداى سبحان است، و خداوند به هم

 اشاره به اينكه جميع موجودات و آثار و اعمال طبيعى و اختيارى آنها منتهى به ذات پروردگارند
البته اينكه گفتيم جميع موجودات و آثار و اعمال طبيعى و اختيارى آنها منتهى به ذات پروردگارند، معنايش اين نيست 

نه،  شود مخلوق خدا باشد،خت است، به طورى كه نواقص و قبائحى كه در آنها ديده مىكه نسبت خلقت به همه اشيا يك نوا
چنين نيست، زيرا هر چيزى كه معناى نقص و قبح را دارا باشد چه مانند گناهان از مقوله عمل اختيارى بوده باشد و چه مانند 

ميت و زيبايى در خلقت است، و همه اينها گزيدن عقرب عمل غريزى باشد برگشت حقيقيش به فقدان كمال و نداشتن تما
 .گيردامورى است عدمى كه خلقت به آن تعلق نمى

  
                                                      

 .25حديد، آيه  -. و ما نازل كرديم آهن را كه در آن نيرويى زياد و منافعى است 1
 .6زمر، آيه  -. و براى شما از چارپايان هشت جفت نازل نمود 2
 .21حجر، آيه  -. كنيم مگر به مقدار معلومنازل نمىهاى آن موجود است و ما آن را و هيچ چيز نيست مگر آنكه نزد ما خزينه 3
 .96صافات، آيه  -. كنيد خلق كردهخداوند شما را و آنچه را مى 4



است دلالت دارد بر اينكه لباس پوشش واجب و لازمى است كه « لباس» كه وصف براى ﴾سَوْآتكُِمْ يوَُاريِ ﴿ جمله
رسوايى آدمى است، به خلاف ريش كه نياز نيست، و آن پوشش عضوى است كه برهنه بودنش زشت و مايه كسى از آن بى

 .به معناى پوشش زايد بر مقدار حاجت و باعث زينت و جمال است
ه و ب. شان كرده استگذارد كه به پوشيدن لباس و آرايش خود هدايتخداى تعالى در اين جمله بر آدميان منت مى

 .اند اين آيه دلالت بر اباحه لباس زينت داردطورى كه بعضى گفته

 و بهتر بودن لباس تقوى از لباس ظاهر« لباس تقوى» ازمراد 
  ﴾...خَيُْ   ذَلكَِ  الَِقَْوىَ  لِِاَسُ وَ ﴿

ند، و پوشادر اينجا از ذكر لباس ظاهر و پوشاندن عورت ظاهرى به ذكر لباس باطن و چيزى كه سيئات باطنى را مى
آرى، آن تاثر و انفعالى كه از كشف عورت به . شده است دارد منتقلآدمى را از شرك و گناه كه باعث رسوايى او است باز مى

دهد در عورت ظاهرى و باطنيش از يك سنخ است، با اين تفاوت كه تاثر از بروز معايب باطنى بيشتر و ناگوارتر آدمى دست مى
كه نيست، بلاش هم اعراض مردم و دوامش زيادتر است، زيرا حسابگر آن مردم نيستند، بلكه خداى تعالى است و نتيجه

 .كند، و به همين دليل لباس تقوى نيز از لباس ظاهر بهتر استشقاوت و بدبختى دائمى و آتشى است كه به دلها سرايت مى
سان در اين جمله لباسى را كه ان. ﴾يذََكَرُونَ  لَعَلهَُمْ  الََلِّ  آياَتِ  مِنْ ذَلكَِ ﴿ براى تتميم اين نكته بدنبال جمله مزبور فرمود:

ستفاده از آن هدايت شده آيتى الهى شمرده كه اگر انسان به دقت در آن بنگرد خواهد فهميد كه در باطن او معايب و به ا
و آن معايب عبارت است از رذايل نفس كه اهميتش به مراتب بيشتر . نواقصى است كه آشكار شدنش باعث رسوايى او است

ب و عورت ظاهرى است، و نيز خواهد فهميد كه همانطورى كه براى تر از پوشاندن عياز معايب ظاهرى و پوشاندنش واجب
پوشاندن معايب ظاهرى لباسى است، براى پوشاندن معايب درونى نيز لباسى است، و آن همان لباس تقوا است كه خداوند به 

 .آن امر فرموده و به زبان انبياى بزرگوار براى بشر آن را بيان كرده است
مفسرين را اقوال و نظريات ديگرى است بعضى آن را به ايمان به خدا و عمل صالح، و  «تقوىلباس » البته در تفسير

پشمينه و  هاىاند مقصود از آن، لباساى ديگر گفتهعده .اندبعضى ديگر به حسن ظاهر، و برخى هم آن را به حيا تفسير كرده
 بعضى هم آن را به اسلام، و بعضى به لباس جنگ، و بعضىكنند، خشنى است كه پارسايان از در تواضع و افتادگى به تن مى

فسير پوشند تاى هم آن را به لباسى كه پرهيزكاران در قيامت مىعده. اندبه ساتر عورت و بعضى به ترس از خدا معنا كرده
 اين است كه «لباس تقوا بهتر است» :معناى اينكه فرمود: اندكرده و گفته

  



داند كه هيچ يك از اين اقوال آن طور كه بايد و خواننده عزيز به خوبى مى. 1هاى دنيا استز لباسلباس تقواى قيامت بهتر ا
 .منطبق با سياق آيه نيست

بيان ولايت شيطان بر غير مؤمنين و اشاره به اينكه بيرون آوردن لباس آدم و حوا در بهشت تمثيلى است 
 شيطانآدميان توسط  از اندام همه از در آوردن لباس تقوى

خْرَجَ  كَمَا الَشَيْطَانُ  يَفْتنَِنَكُمُ  لَ  آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿
َ
بَوَيْكُمْ  أ

َ
  ﴾...الََْْنَةِ  مِنَ  أ

از آيات قبل جدا شده الا اينكه بر حسب معنا تتمه همان مفاد است، به شهادت « يا بنى آدم» اين آيه گر چه با خطاب
است  بدانيد كه براى شما معايبى! اى بنى آدم» :شودمعناى آن چنين مىبنابراين دوباره ذكر شده است، و « سوآت» اينكه كلمه

! س زنهارايم پپوشاند، و لباس تقوا همان لباسى است كه ما از راه فطرت به شما پوشاندهكه جز لباس تقوا چيزى آن را نمى
همانطورى كه در بهشت از تن پدر و مادرتان بيرون كه شيطان فريبتان دهد و اين جامه خدادادى را از تن شما بيرون نمايد، 

از اينجا . «ها را اولياى كسانى قرار داديم كه به آيات ما ايمان نياورده با پاى خود دنبال آنها به راه بيفتندآرى، ما شيطان. كرد
كه  تمثيلى است( هايشانكندن لباس براى نماياندن عورت)شود آن كارى كه ابليس در بهشت با آدم و حوا كرده معلوم مى

دهد و هر انسانى تا فريب شيطان را نخورده در بهشت كندن لباس تقوا را از تن همه آدميان به سبب فريفتن ايشان نشان مى
 .كندسعادت است و همين كه فريفته او شد خداوند او را از آن بيرون مى

 هاىفهماند راه نجات از فتنهاين جمله نهى قبلى را تاكيد نموده مى - ﴾ترََوْنَهُمْ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  قَبيِلُهُ  وَ  هُوَ  يرََاكُمْ إنِهَُ ﴿
غير از  آرى، انسان. فهمدفريبد كه خود او نمىشود و او را مىابليس بسيار باريك است، زيرا وى طورى به انسان نزديك مى

 .اش كندراهنمايىخود كسى را سراغ ندارد كه به جانب شر دعوت و به سوى شقاوت 
وْلَِاَءَ  الَشَيَاطِيَ  جَعَلْنَاإنِاَ ﴿

َ
ينَ  أ فهماند اين جمله نيز تاكيد ديگرى است براى نهى مزبور، و چنين مى - ﴾يؤُْمِنُونَ  لَ  للََِِّ

كنند ب كه ولايت شيطانها در آدمى تنها ولايت و قدرت بر فريب دادن او است به طورى كه اگر از اين راه توانستند كارى
جْلبِْ  وَ  بصَِوْتكَِ  مِنْهُمْ  اسِْتَطَعْتَ  مَنِ  اسِْتَفْزِزْ وَ ﴿ كنند، هم چنان كه از آيهبدنبالش هر كار ديگرى مى

َ
 رجَِلكَِ  وَ  بَِِيْلكَِ  عَليَْهِمْ  أ

مْوَالِ  فِ  شَارِكْهُمْ  وَ 
َ
وْلدَِ  وَ  الَْْ

َ
 برَِب كَِ  كَفَ  وَ  سُلطَْان   عَليَْهِمْ  لكََ  ليَسَْ  عِبَادِي إنَِ  غُرُوراا  إلَِ  الَشَيْطَانُ  يعَِدُهُمُ  مَا وَ  عِدْهُمْ  وَ  الَْْ

  عَََ  وَ  آمَنُوا الَََِّينَ  عَََ  سُلطَْان   لَُ  لَيسَْ إنِهَُ ﴿ و آيه 2﴾وَكيِلا 
  

                                                      
 .382-383، ص 2، جرازى تفسير ابو الفتوحط بيروت و  148، ص 3، جروح البيانو  409، ص 4، جمجمع البيان 1
ان بده، و ششان شريك شو و وعدهها و فرزندانبا سواره و پيادگانت بر آنان بتاز و در مالهر كس از ايشان راى توانى به آهنگ خويش بكشان و  2

 .65اسرى، آيه  -. كافىدهد، تو راى بر بندگان من تسلطى نيست و پروردگار تو وكيلى است شيطان جز به فريب به ايشان وعده نمى



آيد، چون اگر نيز اين معنا بر مى 2﴾الَْغَاويِنَ  مِنَ  اتَِبَعَكَ  مَنِ  إلَِ  سُلْطَان   عَليَْهِمْ  لكََ  لَيسَْ  عِبَادِيإنَِ ﴿ و آيه 1﴾يَتَوَكََّوُنَ  رَب هِِمْ 
اين آيات را به ضميمه آيات مورد بحث يك جا مورد دقت قرار دهيم خواهيم فهميد كه شيطانها بر مؤمنين و متوكلين و آنان 

 شانهيچگونه ولايتى ندارند، اگر چه احيانا به لغزش «...عبادى» :كه خداوند ايشان را بنده خود به شمار آورده و فرموده
يب خدا تكذ «ايمان نياوردن» و ظاهرا مقصود از اين. اندشان بر كسانى است كه ايمان به خدا نياوردهدست يابند، تنها ولايت

ن معناى عامى و آيات او است، و معلوم است كه اين معنا يك معناى اخصى است از كفر و شرك به خدا، براى اينكه هما
ولئَكَِ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا وَ  كَفَرُوا الَََِّينَ وَ ﴿ است كه در ذيل اين داستان در سوره بقره در آيه

ُ
صْحَابُ  أ

َ
 ﴾ونَ خَالُِِ  فيِهَا هُمْ  الَناَرِ  أ

وا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ وَ ﴿ در اين سوره در آيه و در ذيل همين داستان ولئَكَِ  عَنْهَا اسِْتَكْبَُّ
ُ
صْحَابُ  أ

َ
 3﴾ونَ خَالُِِ  فيِهَا هُمْ  الَناَرِ  أ

 .ذكر شده است
مَرَناَ الََلُّ  وَ  آباَءنََا عَلَيْهَا وجََدْناَ قاَلوُا فَاحِشَةا  فَعَلُوا إذَِاوَ ﴿

َ
  ﴾...بهَِا أ

ى صل)در اين جمله از خطابى كه در آيات قبل به بنى آدم شده بود رجوع نموده و خطاب را متوجه شخص رسول خدا 
هاى عمومى گذشته خطابهاى خاصى براى امتش انتزاع نموده نموده است تا بدين وسيله از همه خطاب( الله عليه وآله و سلم

رديم امت اسلام به عنايت بيشترى مورد آن و مخاطب به آن هست، هم كبفهماند آنچه تا كنون به عموم بنى آدم خطاب مى
نْزَلْناَ قدَْ  آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ چنان كه در آيه

َ
همين التفات را به كار برده و پس از خطاب عمومى به بنى نوع بشر  ﴾لِِاَساا  عَليَْكُمْ  أ

اه كوت.  ﴾يذََكَرُونَ  لَعَلهَُمْ  الََلِّ  آياَتِ  مِنْ ذَلكَِ ﴿ :ودهنموده و فرم( صلى الله عليه وآله و سلم)خطاب خاصى متوجه رسول خدا 
د، و بو «سوآت» سخن، در داستان بهشت آدم اصل ثابتى بود، و آن اين كه باعث خروج آدم و همسرش از بهشت همانا بروز

ت مرتكب فحشا و عمل زشاز آن اصل ثابت نيز چنين استفاده شد كه خداى تعالى به هيچ وجه راضى نيست كه بنى آدم 
 اولا» :انداينك بدنبال آن داستان در اين آيه فحشا و اعمال شنيع مشركين را ذكر كرده و عذرشان را كه گفته. شوند

  
                                                      

 .99نحل، آيه  -. كنند نيستخويش توكل مى كه او را تسلطى بر كسانى كه ايمان دارند و به پروردگار 1
 .42حجر، آيه  -. كه تو را بر بندگان خاص من تسلطى نيست مگر گمراهانى كه پيرويت كنند 2
 .36، آيه اعراف -. و كسانى كه آيات ما را تكذيب نموده، از قبول آن سرپيچى و استكبار كردند، ايشان اصحاب دوزخ بوده تا ابد در آن معذبند 3



نيز ذكر فرموده، سپس به اصل ثابت فوق تمسك جسته و  «خدا هم به ما چنين دستور داده ثانيااند و كردهپدران ما چنين مى
به هيچ  كند وفرمايد تا به آنان بفهماند كه اين حرف افترا به خدا است، زيرا خداوند امر به فحشا نمىمى به رسول گراميش

 .كردبود آدم و همسرش را به خاطر آن از بهشت بيرون نمىوجه به آن راضى نيست، اگر راضى مى
: دانجستهب فحشا با آن اعتذار مىهمانطورى كه اشاره شد در اين آيه براى مشركين دو عذر ذكر شده كه در ارتكا

از اين دو عذر آن عذرى كه . «خداوند هم به ما چنين دستور داده» و ديگرى اينكه «اندكردهپدران ما چنين مى» يكى اينكه
آيه است كه در اين داستان مكرر ذكر شده همانا عذر دوم است، و به همين جهت در  ﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ مربوط به خطاب عمومى

و اما عذر اولشان گر چه در جاى خود عذر غير موجهى است، و خداوند هم . شريفه متعرض رد و پاسخ از همان شده است
 ﴿ داند، و در موارد زيادى از كلام مجيد خود آن را به امثال آيهآن را موجه نمى

َ
 لَ  وَ  شَيئْاا  يَعْقِلُونَ  لَ  آباَؤهُُمْ  كََنَ  لوَْ  وَ أ

  .رد كرده الا اينكه داستان مورد بحث تنها شاهد بطلان عذر دوم آنان است 1﴾يَهْتَدُونَ 

 گفته شده است ﴾...قاَل وا فاَحِشَة   فَعَل واإذَِا ﴿ :در «فاحشه» آنچه در مورد مراد از
 دوران جاهليتاشاره است به عادت زشتى كه در ميان مردم  ﴾...فَاحِشَةا  فَعَلُواإذَِا ﴿ جمله: انداى از مفسرين گفتهعده

اند لخت مادرزاد شده و دور خانه خدا طواف شان خدا را معصيت كردهمعمول بوده است، آنها به استناد اينكه در لباسهاى
 .2اندكردهمى

ان هايى از چرم و يا از پشم به نوارى آويزاعراب جاهليت را رسم چنين بود كه رشته: از فراء نيز نقل شده كه گفته است
د، اين پوشاناى آن را مىگرفت و تا اندازهشان قرار مىها در برابر عورتبستند و رشتهوار را طورى به كمر خود مىكرده آن ن

زنان نيز برهنه شده استخوان . ناميدندمى «رهط» و اگر از پشم بود «حوف» شدها را در صورتى كه از چرم درست مىرشته
 :شدنداين بيت مترنم مىبستند و به كتف يا چيز ديگرى به خود مى

  3و ما بدا منه فلا احله***      اليوم يبدو بعضه او كله
پس از فتح مكه على ( صلى الله عليه وآله و سلم)اين رسم هم چنان در بين اعراب ادامه داشت تا آنكه رسول خدا 

 را فرستاد تا آيات برائت را بر آنان تلاوت نموده و ايشان را از( علیه السلام)
  

                                                      
 .170بقره، آيه  -عقل باشند و خود راه به جايى نبرند باز هم صحيح است؟ آيا پيروى از پدران و لو اينكه مردمى بى 1
 .410، ص 4، جمجمع البيان 2
 .كنمشود و آنچه را از آن آشكار شود به ديگران حلال نمىنمايان مى( عورت)امروز بعضى يا همه آن  3



اين عمل زشت منع كند، و گويا قبل از تسلط آن جناب بر آنان هر وقت خود آن حضرت و يا بعضى از مسلمين بر اين عمل 
ما پدران خود را يافتيم كه اينطور طواف » :گفتندكردند در جواب مىنمودند و آنان را سرزنش مىشان اعتراض مىزشت

مُرُ  لَ  الََلَّ إنَِ ﴿ خداى تعالى در آيه لذا «كردند، و خدا به ما چنين دستور دادهمى
ْ
  باِلفَْحْشَاءِ  يَأ

َ
 ﴾عْلمَُونَ تَ  لَ  مَا الََلِّ  عَََ  تَقُولوُنَ  أ

  1شان فرموده است.گفتارشان را رد نموده و مذمت
 يكى اينكه عمل مشركين را: بعيد نيست كه اين گفته فراء صحيح باشد، و در خود آيه هم شواهدى بر آن هست

ن امر خدا ما را به آ» شان را اين دانسته كهخوانده كه به معناى كار بسيار شنيع و زشت است، ديگر اينكه عذر دوم« فحشاء»
اند در شكل عبادتى بوده، پس بعيد نيست كه همان شدهآيد عمل شنيعى را كه مرتكب مىچون از اين جمله بر مى، «فرموده

آنجايى كه كلمه فحشاء در آيه مطلق است قابليت انطباق بر هر عمل زشت ديگرى دارد، و ليكن از . طواف كذايى بوده باشد
كنند كه هيچ دست كم از طواف كذايى اعراب عمل زشت هم يكى دو تا نيست، مردم، مخصوصا مردم زمان ما كارهايى مى

 .ندارد
مَرَ قُلْ ﴿

َ
ِ  أ

قيِمُوا وَ  باِلقِْسْطِ  رَب 
َ
ِينَ  لَُ  مُُْلصِِيَ  ادُْعُوهُ  وَ  مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  وجُُوهَكُمْ  أ   ﴾الَِ 

و دليلى  بنديد و هيچ شاهداين افترايى است كه به خدا مى» :پس از آنكه در آيه قبلى امر به فحشاء را نفى نمود و فرمود
چيزى مقابل آن امر  كند، و معلوم است كه چنيندر اين آيه چيزى را كه خدا به آن امر كرده ذكر مى «از طريق وحى نداريد

بوده كه  فهماند كه آن امر كارىاست كه قرار گرفتنش در برابر آن امر شنيع مى «قسط» شنيعى است كه در آيه قبلى بود، و آن
 .از حد ميانه به طرف افراط و يا تفريط منحرف بوده است

  «قسط» معناى
 الَصَالِْاَتِ  عَمِلُوا وَ  آمَنُوا الَََِّينَ لََِجْزِيَ ﴿ :فرمايدمىخداوند . بنا به گفته راغب، هم بهره عادلانه را گويند «قسط»
قيِمُوا ﴿ و 2﴾باِلقِْسْطِ 

َ
در ( قسط)و هم به معناى جور و گرفتن بهره ديگران آمده، چيزى كه هست اين ماده . 3﴾باِلقِْسْطِ  الَوَْزْنَ أ

قْسِطُواوَ ﴿ رساند مانندباب افعال معناى اول را مى
َ
 و در باب ثلاثى مجرد معناى دوم را، 4﴾الَمُْقْسِطِيَ  يَُبِ   الََلَّ  إنَِ  أ
  

                                                      
 .410، ص 4، جمجمع البيان 1
 .4 يونس، آيه -. دهدآورند به عدل و انصاف مىخداوند بهره كسانى را كه ايمان آورده و كار نيكو بجا مى 2
 .9الرحمن، آيه  -. و ميزان را از روى عدالت و انصاف بپا داريد 3
 .9حجرات، آيه  -. داردخواهان را دوست مىو به انصاف عمل كنيد كه خداوند عدالت 4



مَاوَ ﴿ مانند
َ
  2و 1﴾حَطَباا  لَِْهَنَمَ  فَكََنوُا الَقَْاسِطُونَ  أ

بگو پروردگار من امر به گرفتن بهره عادلانه و ملازمت » :پس بنا به گفته راغب مقصود از جمله مزبور اين خواهد بود
و معلوم است كه راه ميانه در عبادت اين است كه مردم به سوى خدا  «در همه امور و ترك افراط و تفريط كردهميانه روى 

 .ها و تقليد از بزرگان قوم به معابد در آمده خدا را به خلوص عبادت كنندبازگشت نموده به جاى پرستش بت

وا ﴿ :وجوهى كه در معناى جمله قيِم 
َ
مْ أ وهَك  ُِ  عِندَْ  و ج   گفته شده است ﴾مَسْجِد   ك 

قيِمُواوَ ﴿
َ
صلى الله عليه )اين جمله به حسب ظاهر معطوف است به چيزى كه رسول خدا  ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  وجُُوهَكُمْ  أ
در حقيقت به منزله اين است كه  «روى كردهپروردگار من امر به ميانه» بايد به مردم برساند، براى اينكه جمله( وآله و سلم

د رو باشيد و روى خود را متوجه هر مسجبايد ميانه» :، تقدير اين دو جمله چنين استبنابراینو . «رو باشيدميانه» :بفرمايد
 . «كنيد

شود، و اقامه وجه در هنگام عبادت در يك انسان وجه هر چيز آن قسمتى است كه با آن با چيزهاى ديگر روبرو مى
طورى سازد و آن چنان حواس خود را تمركز دهد كه امر به عبادت قائم به او شود و او كامل عبارت از اين است كه خود را 

ه پس برگشت اقامه وجه در هنگام عبادت به اين است ك. بتواند آن امر را بطور كامل و شايسته و بدون هيچ نقصى امتثال كند
 . شود انسان در اين موقع دلش چنان مشغول خدا باشد كه از هر چيز ديگرى منقطع

قيِمُواوَ ﴿ ، جملهبنابراین
َ
ِينَ  لَُ  مُُْلصِِيَ  ادُْعُوهُ وَ ﴿ به ضميمه ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  وجُُوهَكُمْ  أ ند كاين معنا را افاده مى ﴾الَِ 

بر هر عابد واجب است كه در عبادت خود توجه را از غير عبادت، و در بندگى براى خدا توجه را از غير خدا منقطع : كه
يكى از چيزهايى كه غير خدا است همان عبادت او است، پس عابد نبايد به عبادت خود توجه كند زيرا عبادت توجه . سازد

 .برداست نه متوجه اليه، و توجه به عبادت، معناى عبادت و توجه به خدا بودن آن را از بين مى
قيِمُواوَ ﴿ مفسرين را در معناى جمله

َ
در نماز بطور مستقيم متوجه قبله » يكى اينكه: ديگرى استاقوال  ﴾...وجُُوهَكُمْ  أ

اى شويد كه خدا دستور داده، و آن در موقع سجده كه همان موقع نماز است متوجه آن نقطه» ديگر اينكه «هر مسجدى شويد
د تا به وييد باشوقتى در مسجدى وقت نمازى را درك كرديد همانجا نمازتان را بخوانيد، و نگ» ديگر اينكه «نقطه كعبه است

 در موقع نمازهايى كه بايد به جماعت گزارد به سوى» ديگر اينكه «مسجد محل خود برگرديم
  

                                                      
 .15جن، آيه  -. گيره جهنم هستندو اما ظالمين آتش 1
 .402راغب، ص  مفردات 2



اين  . 1«ها را شريك او مگيريدخدا را به خلوص اطاعت كنيد و در عبادت بت» و نيز از آن جمله است كه «مسجد برويد
انصراف دارد وجوهى نيست كه بتوان آيه را به آن حمل نمود، زيرا سه وجوه و معانى صرف نظر از اينكه آيه شريفه از آن 

سازد، براى اين كه اين سوره در مكه نازل شده و آن روز وجه اول آن با وضعى كه مسلمين در موقع نزول اين آيه داشتند نمى
م ه با معنايى كه ما ذكر كرديوجه آخرى هم گر چ. كعبه قبله مسلمين نبوده و مسلمانان مساجد مختلف و متعددى نداشتند

كند و در حقيقت معناى آيه مورد بحث شود آن طور كه بايد بيان نمىنزديك است، ولى اخلاصى را كه از آيه استفاده مى
ِينَ  لَُ  مُُْلصِِيَ  ادُْعُوهُ وَ ﴿ نيست، بلكه معناى آيه  .است ﴾الَِ 

مْ كَمَا ﴿ معناى جمله: ك 
َ
  ﴾تَع ود ونَ  بدََأ

كُمْ بَ كَمَا ﴿
َ
  ﴾...الَضَلَلةَُ  عَلَيْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  تَعُودُونَ  دَأ

كه سياق كلام هم ظهور در آن دارد  احتمال اول: در معناى اين جمله و كيفيت ارتباطش به ما قبل چند احتمال است
باشد، و همين حال وجه مشتركى  «تعودون» حال از فاعل ﴾الَضَلَلةَُ  عَليَْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ فَرِيقاا ﴿ اين است كه جمله

تان آفريد شما در قيامت مانند آن روزى كه خداى» باشد كه بازگشت را شبيه به ابتداى خلقت نموده و معنايش اين باشد كه
وَلَ  خَلقَْنَاكُمْ  كَمَا فُرَادىَ  جِئْتُمُوناَ لقََدْ وَ ﴿ نظير آيه، «دو گروه خواهيد بود

َ
كه حشر انفرادى مردم را در قيامت به  2﴾مَرَة   أ

 .كندخلقت انفرادى آنان تشبيه مى
فَرِيقاا ﴿ اند جملهشود، و اما آنچه را كه ديگران احتمالش را داده و گفتهاين است آن معنايى كه از ظاهر سياق استفاده مى

چيز ديگرى است كه در كلام ذكر نشده، و آن  «بدء» به «عود» وجه شباهتحال از خصوص عامل خودش است و  ﴾...هَدىَ 
وده و هم هم خلقت نخستين آنان از خاك ب» و به گفته بعضى ديگر اين است كه «تنها بودن در خلقت و حشر» به گفته بعضى،

 ا خلقت بار اولشان فرقىخلقت دوم آنان براى خدا ب» و به گفته بعضى ديگر اين است كه ،«حشرشان از خاك خواهد بود
ت حذف كردن وجه شباه ثانياو . وجوهى است كه دلالت آيه بر آنها بسيار بعيد است .«نداشته و خداوند به هر دو قادر است

 .اى نداردبا اينكه ذكر آن لازم است، و در عوض ذكر كردن چيزى كه مورد حاجت نيست جز خلط و اشتباه فايده
 .زودى خواهد آمد توضيح بيشتر اين اشكال به

  
                                                      

 .384، ص 2، جرازى تفسير ابو الفتوحو  411، ص 4، جمجمع البيان 1
 .94انعام، آيه  -. به سوى ما باز آييد بدان گونه كه اول شما را بيافريديم( براى حساب)و محققا شما يكا يك  2



 .شودها استفاده مىظهور دارد در ابتداى خلقت دنيوى انسان نه مجموع زندگى او كه از كلام بعضى« بدا» كلمه

 وجوه ديگرى كه در معناى جمله فوق محتمل است
ؤمن با م ميريد،شما مبعوث خواهيد شد به همان صورتى كه مى» :اند كهبعضى از مفسرين آيه را چنين تفسير كرده

را به معناى زندگى دنيا گرفته و خواسته است آيه « بدء» آيد كه كلمهچون از اين كلام بر مى ،«ايمان خود و كافر با كفر خود
اى را اى از شما را هدايت و فرقهتان مخلوق خدا بوديد و خداوند فرقهشما كه در دوران زندگى دنيوى» :را چنين معنا كند

در امورى كه داراى استمرار و « بدء» و اين معنا صحيح نيست، زيرا كلمه« ت نيز دو فرقه خواهيد بودگمراه نمود، در آخر
در آيه مورد بحث هم اين كلمه در خطاب به انسان . امتداد است به معناى آغاز آن و اولين جزء وجود آن است نه تمامى آن

 .ى وجود انسان است نه سرتاسر زندگى دنيوى اوواقع شده كه موجودى است داراى استمرار، و معناى آن ابتدا
« بدء» س مراد ازپ. كندعلاوه بر اينكه اين آيه تتمه آياتى است كه ابتداى خلقت بشر و داستان سجده ملائكه را بيان مى

رجم نمود  ابليس رادر اين آيه آغاز آفرينش نوع بشر است كه در اول داستان گفته شده، و از آن جمله اين بود كه پس از اينكه 
نَ  مِنْهُمْ  تبَعَِكَ  لمََنْ  مَدْحُوراا  مَذْؤُماا  مِنْهَااخُْرُجْ ﴿ :به وى فرمود

َ
مْلََ
َ
جْْعَِيَ  مِنْكُمْ  جَهَنَمَ  لَْ

َ
اش بنى نوع بشر و در اين وعده ﴾أ

صوصيات گم كردند، اين يكى از خيكى آنان كه صراط مستقيم را دريافتند، و يكى آنان كه راه حق را : را به دو گروه تقسيم كرد
 .ابتداى خلقت بشر بود كه در عودشان نيز اين خصوصيت هست
 اط  صَِِ  هَذَاقاَلَ ﴿ :ترى توضيح داده، از آن جمله فرموده استآيات ديگرى هست كه اين خصوصيت را به بيان صريح

 َ خداوند در اين آيه به قضاى حتمى خود مردم  1﴾الَغَْاويِنَ  مِنَ  اتَِبَعَكَ  مَنِ  إلَِ  سُلْطَان   عَليَْهِمْ  لكََ  ليَسَْ  عِبَاديِ إنَِ  مُسْتَقِيم   عَََ
ند و در نتيجه كنتواند گمراهشان كند، و يكى آنان كه به اختيار خود او را پيروى مىيكى آنان كه ابليس نمى: را دو طايفه كرده

  عَلَيْهِ كُتبَِ ﴿ :هم چنان كه فرموده. شوندگمراه مى
َ
نَهُ  توََلهَُ  مَنْ  نَهُ أ

َ
و اين قضاى حتمى به گمراهى آنان، در اثر  2﴾يضُِل هُ  فَأ

 شان از ابليس اثركنند، نه اينكه متابعتمتابعتى است كه از ابليس مى
  

                                                      
 .42حجر، آيه  -. كننداى نخواهد بود مگر آن گمراهانى كه از تو پيروى مىو غلبهو هرگز تو را بر بندگان من تسلط ...  1
 .4حج، آيه  -. چنين فرض و لازم شده كه هر كس شيطان را دوست و پيشواى خود سازد، او را گمراه كند 2



 .قضاى حتمى خدا باشد
قُولُ  الَْْقََ  وَ  فَالَْْق  قاَلَ ﴿ و نيز از آن جمله آيه

َ
نَ  أ

َ
مْلََ
َ
جَْْعِيَ  مِنْهُمْ  تبَعَِكَ  ممَِنْ  وَ  مِنْكَ  جَهَنَمَ  لَْ

َ
است كه دلالت دارد  1﴾أ

 .بر تفرق به دو فريق
تيِنََكُمْ  فَإمَِا عَدُو   لِِعَْض   بَعْضُكُمْ  جَِْيعاا  مِنْهَا اهِْبطَِاقاَلَ ﴿ و چون چنين قضايى بوده خداوند در آيه

ْ
 هُدىا  مِن ِ  يَأ

عْرَضَ  مَنْ  وَ  يشَْقَ  لَ  وَ  يضَِل   فَلَ  هُدَايَ  اتَِبَعَ  فَمَنِ 
َ
هُ  وَ  ضَنْكَا  مَعِيشَةا  لَُ  فَإنَِ  ذكِْرِي عَنْ  أ عْمَ  الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  نََشَُُْ

َ
فرموده  2﴾...أ

شود، و هر كس از ذكر من اعراض وقتى هدايت من به شما رسيد هر كس هدايتم را پيروى كند گمراه و بدبخت نمى: است
 .كنيمشود و در آخرت نابينا محشورش مىبه زندگى تنگى گرفتار مى نمايد در دنيا

كُمْ كَمَا ﴿ اينكه جمله احتمال دوم
َ
ن احتمال، معناى آبنابراين . در مقام تعليل مضمون كلام سابق باشد ﴾تَعُودُونَ  بدََأ

سبحان خالص كنيد، زيرا خداى رو باشيد و خود را براى خداى در اعمال خود ميانه: كلام و اين جمله چنين خواهد بود
تان كرد، و بنا را بر اين گذاشت كه يك دسته را هدايت كند سبحان آن موقعى كه شما را آفريد به قضاى حتمى خود، دو دسته

وز نيز يك كنيد، در آن رتان كرد به سويش بازگشت مىو دسته ديگر گمراه شوند، و بدانيد كه به زودى به همان گونه كه خلق
رو باشيد و شان از شيطان دچار ضلالتند، پس ميانهاند و دسته ديگر كسانى خواهند بود كه به خاطر پيروىهدايت يافته دسته

 .خود را خالص كنيد تا از آنانى باشيد كه به هدايت خدا مهتدى شدند، نه از آنان كه به ولايت و پيروى از شيطان گمراه گشتند
  وَ ﴿ رساند كه آيههمان مفادى را مىاحتمال، آيه مورد بحث بنابراين 

هَا هُوَ  وجِْهَة   لكُِ  ِ يْنَ  الَْْيَُْاَتِ  فَاسْتَبقُِوا مُوَلَ 
َ
 مَا أ

تِ  تكَُونوُا
ْ
براى هر كسى وجهه و هدفى » :فرمايددر مقام بيان آن است، چون اين آيه نيز با اينكه مى 3﴾جَِْيعاا  الََلُّ  بكُِمُ  يَأ

در عين  «سوى آن خواهد رفت و از آن تخلف نخواهد كرد، چه آن هدف سعادت باشد و چه شقاوتاست كه خواه ناخواه به 
 حال

  
                                                      

 .85ص، آيه  -. هم كردبه حق سوگند و كلام من حق و حقيقت است، كه جهنم را از تو و پيروانت پر خوا: فرمود( خدا) 1
( واهد آمدو البته خ)تان در حالى كه بعضى دشمن بعضى ديگريد از بهشت فرود آييد، پس اگر هدايتى از ناحيه من به سوى شما آمد، گفت همه 2

وزگارى سخت خواهد بخت، و هر كس از كتاب و ذكر من اعراض كند به يقين وى را رشود و نه تيرههر كس هدايت مرا پيروى كند نه گمراه مى
 .124طه، آيه  -. كنيمبود و ما او را در قيامت كور محشور مى

 .148بقره، آيه  3



كند، و اين گر چه به حسب ظاهر تناقض است، زيرا اگر سعادت و شقاوت اشخاص امر، به سبقت گرفتن در خيرات مى
واهد خبا كمى دقت معلوم خواهد شد كه مىحتمى و قهرى است ديگر معنا ندارد كه امر به سبقت در خيرات كند، و ليكن 

بفرمايد براى هر يك از شما سرنوشت معينى از بهشت و دوزخ و سعادت و شقاوت هست، و ممكن نيست كسى راهى غير 
 .از اين دو راه داشته باشد پس در خيرات سبقت گيريد، باشد كه از اهل سعادت و بهشت شويد، نه از اهل دوزخ و شقاوت

شما همانطورى كه در ابتداى خلقت به قضاى پروردگار دو جور و دو » :اد آيه مورد بحث اين است كهو همچنين مف
د را روى كنيد و خودسته خلق شديد در آخرت نيز به دو فريق به سوى خدا بازگشت خواهيد كرد، پس در كارهايتان ميانه

 .«شان حتمى شده استز آنان كه ضلالتبراى خدا خالص سازيد باشد كه از فريق هدايت يافتگان باشيد نه ا
كُمْ كَمَا ﴿ اينكه جمله احتمال سوم

َ
كلامى تازه و غير مربوط به ما قبل باشد، و در عين تازه بودنش اشاره  ﴾تَعُودُونَ  بدََأ

 .شد نيز داشته باشدبه دعوت به قسط و اخلاصى كه از سياق استفاده مى
وْلَِاَءَ  الَشَيَاطِيَ  اتَُِذَُواإنَِهُمُ ﴿ و اما جمله

َ
براى آنان  ﴾الَضَلَلةَُ  عَليَْهِمُ حَقَ ﴿ اين جمله علت ضلالتى را كه جمله - ﴾أ

شود كه گويا ضلالت و خسرانى كه از مصدر قضاى الهى در حق ايشان صادر كند، و از آن استفاده مىنمود تعليل مىاثبات مى
 .شده مشروط به ولايت شيطان بوده است

نَهُ  عَلَيْهِ كُتبَِ ﴿ آيه
َ
نَهُ  توََلهَُ  مَنْ  أ

َ
يْدِيهِمْ  بيََْ  مَا لهَُمْ  فَزَيَنُوا قُرَناَءَ  لهَُمْ  قَيَضْنَاوَ ﴿ و همچنين آيه 1﴾...يضُِل هُ  فَأ

َ
 مَا وَ  أ

مَم   فِ  الَقَْوْلُ  عَلَيْهِمُ  حَقَ  وَ  خَلفَْهُمْ 
ُ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  قَبْلهِِمْ  مِنْ  خَلتَْ  قدَْ  أ  .كندنيز آن را افاده مى 2﴾خَاسَِِينَ  كََنوُا إنَِهُمْ  الَِْْ

 اگر انسان به جايى برسد كه باطل را حق بپندارد، اميدى به رستگارى و هدايت يافتن او نيست
نَهُمْ  يََسَْبُونَ وَ ﴿

َ
لزوم  تحقق ضلالت واين جمله نسبت به جمله قبل به منزله عطف تفسير است، و معناى  ﴾مُهْتَدُونَ  أ

فهماند انسان وقتى به راه باطل افتاد و از حق دور شد مادامى كه اعتراف به باطل بودن آن داشته و حق آن را تفسير نموده مى
 را از ياد نبرده اميد برگشتن به حق در او هست، و اما اگر كارش بجايى رسيد كه به حق بودن باطل ايمان پيدا كرد و معتقد

  
                                                      

 .49حج، آيه  1
هاى جنى و هايى برانگيختيم كه آنچه را در پيش و پشت سر دارند براى ايشان بيارايند و گفتار خداوند كه با آن گفتار امتو براى ايشان قرين 2

 .25حم سجده، آيه  -. را هلاك نمود در حق ايشان هم محقق شد زيرا ايشان زيانكار بودند انسى قبل از ايشان



رود، آن وقت است كه در گمراهى استوار شده و ضلالتش حتمى و براى هميشه اه هدايت همان راهى است كه او مىشد كه ر
نَهُمْ  يََسَْبُونَ وَ ﴿ گردد، پس وقتى چنين پندارى از لوازم ضلالت باشد جملهاميد رستگاريش قطع مى

َ
منزله  به ﴾مُهْتَدُونَ  أ

خْسَِِينَ  ننَُب ئُِكُمْ  هَلْ قُلْ ﴿ خواهد بود، هم چنان كه همين پندار در آيه ﴾لَلةَُ الَضَ  عَليَْهِمُ حَقَ ﴿ تفسير جمله
َ
عْمَالا  باِلْْ

َ
 نَ الَََِّي أ

ِ  فِ  سَعْيُهُمْ  ضَلَ  نْيَا الََْْيَاة نَهُمْ  يََسَْبُونَ  هُمْ  وَ  الَِ 
َ
  عَليَْهِمْ  سَوَاء   كَفَرُوا الَََِّينَ إنَِ ﴿ و آيه 1﴾صُنْعاا  يَُسِْنُونَ  أ

َ
نْذَرْتَهُمْ  أ
َ
مْ  أ

َ
 لمَْ  أ

بْصَارهِِمْ  عَََ  وَ  سَمْعِهِمْ  عَََ  وَ  قُلُوبهِِمْ  عَََ  الََلُّ  خَتَمَ  يؤُْمِنُونَ  لَ  تُنْذِرهُْمْ 
َ
بعنوان يكى از لوازم ضلالت ذكر شده و آن  2﴾غِشَاوَة   أ

 .را تفسير كرده است
دارد حق را حق و سعادت را رود و بر طبق نواميس خلقت قدم بر مىمىآرى، انسان تا زمانى كه در مسير فطرت راه 

نهد، و جز براى راستى و بيند، و در نتيجه جز در برابر حق گردن نمىسعادت و خلاصه هر چيز را آن طور كه هست مى
يق مى است كه اگر توفكند، اين فطرت آدشود، و جز چيزهايى را كه خير و سعادتش در آن است اراده نمىدرستى خاضع نمى

كند تمامى مقاصد خود را با مصداق حقيقيش تطبيق دهد، مثلا در عبادت هم رفيق شد و انسان به راه هدايت افتاد سعى مى
كه يكى از مقاصد او است جز خدا را كه مطلوب و مقصود حقيقى او است و بندگى در برابر او مصداق حقيقى عبادت است 

 .كندائمى كه سعادت مطلوب او است طلب نمىپرستد، و جز حيات دنمى
اما اگر توفيق رفيقش نشد و در نتيجه از راه، پرت و منحرف گرديد، دلش از حق به سوى باطل و از خير به سوى شر 

اى پرستد، برگردد، آن وقت است كه هواى نفس را معبود خود گرفته و شيطان را مىو از سعادت به سوى شقاوت بر مى
 .دوزدبندد، و چشم به زخارف مادى آن مىآورد، از عالم ملكوت چشم پوشيده دل به دنيا مىفرود مىها سر بت

كند دهد اين است كه همين طور بايد آن را انجام داد، و خيال مىاش نسبت به هر عملى كه انجام مىچنين كسى عقيده
وان حق، و شر و شقاوت را به خيال خير و سعادت اخذ كه در عمل خود راه راست را يافته است، در نتيجه باطل را به عن

در  خداى تعالى. دهدكند، و در عين اينكه فطرتش سالم و محفوظ است در مقام عمل فطرت خود را با غير آن تطبيق مىمى
ي هَاياَ ﴿ :فرمايداين باره مى

َ
وتوُا الَََِّينَ  أ

ُ
قاا  نزََلْناَ بمَِا آمِنُوا الَكِْتَابَ  أ ِ نْ  قَبْلِ  مِنْ  مَعَكُمْ  لمَِا مُصَد 

َ
  أ

  
                                                      

شان در زندگى دنيا هدر رفته و پندارند كه رفتار نيك بگو آيا خبر دهيم شما راى از آنان كه از جهت عمل زيانكارترند؟ همان كسانند كه زحمات 1
 .104كهف، آيه  -. دهندانجام مى

اى چشمشان راى آورند، زيرا خداوند بر دل و گوش آنان مهر زده و پردهكافر شدند چه آنان راى انذار بكنى و چه نكنى ايمان نمى كسانى كه 2
 .7بقره، آيه  -. پوشانده است



دْباَرهَِا عَََ  فَنََدَُهَا وجُُوهاا  نَطْمِسَ 
َ
 .1﴾أ

آرى، محال است كسى باطل را با اعتراف به باطل بودنش پيروى كند، و شقاوت را با علم به اينكه شقاوت و خسران 
و اين نه .  2﴾الََلِّ  لِْلَقِْ  تَبْدِيلَ  لَ  عَليَْهَا الَناَسَ  فَطَرَ  الَتَِ  الََلِّ فطِْرَتَ ﴿ :است طلب نمايد، هم چنان كه در اين باره نيز فرموده

دهد، كند، بلكه هيچ علت و سببى جز غايتى را كه سازگار با طبع او است هدف همت قرار نمىتنها انسان است كه چنين نمى
م و اگر هم احيانا به انسانى و يا سببى از اسباب ديگر برخوري شود،و جز كارهايى كه خير و سعادتش را تامين كند مرتكب نمى

كه بر خلاف اين قاعده عملى را انجام داده يا اثرى را از خود نشان داده است بايد اين برخورد خود را سطحى دانسته و آن را 
 .تخطئه كنيم

 كه گفتيم استفاده اين معنا وقتى است كهكند، و همانطورى اين است آن معنايى كه دقت و تامل در آيه آن را اقتضا مى
بيان كند، چه اينكه آن را متصل به ما  «بدء» را به «عود» باشد و وجه شباهت «تعودون» حال از ضمير ﴾...هَدىَ فَرِيقاا ﴿ جمله

 .اى مستانفه بگيريمقبل و مبين علت آن بدانيم، و يا آنكه آن را جمله
را بيان  «عود» حالى است كه تنها كيفيت ﴾هَدىَ فَرِيقاا ﴿ معنا اتفاق دارند كه جمله و اما مفسرين ديگر، گويا همه در اين

اند كه جهت اشتراك و وجه شباهت عود به بدء چيز ديگرى است كه در كلام را، و چنين پنداشته« بدء» و« عود» كند، نهمى
شخاص اند، و ليكن اين اكيفيت عود و بدء هر دو گرفتهشوند كه جمله مزبور را بيان بله، كسانى هم ديده مى. 3ذكر نشده است

كسانى هستند كه به منظور فرار از محذور جبر منظور از بدء را سرتاسر زندگى دنيا و منظور از عود را طول زندگى آخرت 
اين دو نشات گرفتيم  و خواننده عزيز ملاحظه كرد كه ما مقصود از عود و بدء را ابتداى وجود در. 4اند، نه ابتداى آن دوگرفته

 .و محذور جبر هم لازم نيامد

مْ كَمَا ﴿ :اختلاف مفسرين در بيان ارتباط جمله ك 
َ
 با آيات قبل از آن ﴾...تَع ود ونَ  بدََأ

 اند در اينكه اين كلامكوتاه سخن، مفسرين بعد از اتفاق مزبور در بين خود اختلاف كرده
  

                                                      
ما است پيش از يل شاى كسانى كه براى شما كتاب آسمانى فرستاده شد ايمان آوريد به قرآن كه فرو فرستاديم، كه تصديق كننده تورات و انج 1

 .47نساء، آيه  -. تان از اثر ضلالت خط محو و خذلان كشيمآنكه به روى
 .30روم، آيه  2
 .411، ص 4، جمجمع البيان 3
 .375-376، ص 8، جالمنار تفسير 4



دهد، تا اين كلام مردم را از معاد بيم مى: انداتصال آن به ما قبل چيست؟ بعضى گفتهچه ارتباطى به ما قبل خود دارد، و وجه 
 .كند بر مساله معاد به مساله ابتداى خلقتشايد كه از ترس آن، احكام سابق الذكر را عمل كنند، و احتجاج مى

و از مجازات روز حشر بترسيد، خدا را به خلوص بخوانيد : ، معناى اين جمله و جمله ما قبلش اين است كهبنابراین
رسد نظرى به ابتداى خلقت خود كنيد، آن خدايى كه شما را از هيچ به وجود آورده قادر و اگر مساله حشر به نظرتان بعيد مى

و اين وجه صحيح نيست، زيرا وقتى صحيح است كه جمله مزبور بخواهد قدرت خدا را . 1تان كنداست كه بار ديگر مبعوث
كما بداكم يبعثكم » تشبيه كند به قدرتش نسبت به بدء، و اگر اين جمله در صدد چنين تشبيهى بود جا داشت به تعبيربر عود، 

مجازات را كه غرض اصلى از انذار با آن حاصل ، «كنيدبر گشت مى» :شد، و به جاى اينكه بفرمايدنازل مى «و يجازيكم
 و حال آنكه اينطور نفرموده، پس «نمايدكند و مجازاتتان مىتان مىمبعوث خداوند» :فرمودكرد، و مىشود صريحا ذكر مىمى

 .توان اين جمله را به جمله قبل مربوط و متصل ساختبا اين وجه نمى
فيِهَا ﴿ :رمودفاين جمله احتجاج عليه منكرين بعث است، و مربوط است به چند آيه قبل كه مى: اندبعضى ديگر گفته

محشور كردن شما براى خدا كارى ندارد، و اين : و حاصل معناى آن اين است كه ﴾تُُرْجَُونَ  مِنْهَا وَ  تَمُوتوُنَ  فيِهَا وَ  تََيَْوْنَ 
اشكالى كه در وجه قبلى بود در اين وجه نيز هست، بعلاوه اينكه، اين وجه بدون دليل . 2تان نيستتر از آفريدنكار مشكل

 .خود را به زحمت انداختن است
: انداى ديگر گفتهعده. 3اى است و هيچ ربطى به ما قبل خود ندارداين جمله مستانفه و كلام تازه: اندديگر گفتهبعضى 

خود را براى خدا خالص كنيد كه هر كسى به همان حالى مبعوث ! زنهار: متصل به ما قبل خود هست، و معنايش اين است كه
  4.بر ايمانش و كافر بر كفرششود كه با آن حال از دنيا رفته است، مؤمن مى

 .اين وجه نيز مانند وجوه قبليش از سياق آيه، دور است و آيه بر آن دلالت ندارد
  ﴾...مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ  خُذُوا آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿

اين معنا در دهد و ليكن به معناى تجاوز از حد است در هر عملى كه انسان انجام مى «سرف» كلمه: گويدراغب مى
 .5انفاق مشهورتر است

  
                                                      

 .411، ص 4، جمجمع البيانو  375-376، ص 8، جالمنار 1
 .411، ص 4، جمجمع البيان 2
 .411، ص 4، جمجمع البيان 3
 .411، ص 4، جمجمع البيان 4
 .236راغب، ص  مفردات 5



آرايش ظاهرى نيست، بلكه آرايشى است معنوى كه  «به همراه برداشتن زينت در موقع رفتن به سوى مسجد» معناى
گردد به امر به زينت كردن نيكو براى نماز و غير آن و پس معناى آيه بر مى. مناسب با نماز و طواف و ساير عبادات باشد

 .شودنماز اعياد و جماعات و نمازهاى يوميه و ساير وجوه عبادت و ذكر مى اطلاق آن شامل
بُوا وَ  كُُوُاوَ ﴿  يَُبِ   لَ إنِهَُ ﴿ در اين جمله دو امر اباحى و يك نهى تحريمى است كه جمله - ﴾...تسُِْفُِوا لَ  وَ  اشََِْ
كه قبلا هم اشاره كرديم اين امر و نهى و علتى كه براى آن و همان طورى . كندنهى تحريمى مزبور را تعليل مى ﴾الَمُْسِْفِيَِ 

هاى آن داستان عمومى است و اختصاص ذكر شده همه از متفرعات داستان بهشت آدم است، و خطاب اين جمله مانند خطاب
دلالت  ﴾جِد  مَسْ  كُ ِ  عِنْدَ  مْ زيِنَتَكُ  خُذُوا آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ اند آيهپس اينكه بعضى از مفسرين گفته. به يك دين و يك صنف ندارد

در اين  اند خطابو همچنين اينكه گفته. مبعوث به جميع امم دنيا است( صلى الله عليه وآله و سلم)دارد بر اينكه رسول خدا 
شود، صحيح نيست، زيرا شود و ليكن به حسب شرع آنان را به تبع مردها شامل مىآيه به حسب لغت زنان را شامل نمى

همانطورى كه گفتيم اين خطاب اختصاص به امت اسلام ندارد و شمولش نسبت به زنان از ناحيه تغليب و وجود قرينه عقلى 
 .است نه به حسب شرع

خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿
َ
زْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ ِ   ﴾الَر 
ذَلكَِ ﴿ مى مخصوص به اين امت از حكم عام سابق استخراج شده، هم چنان كه در جملهدر اين آيه به نوعى التفات حك

 .نظيرش گذشت ﴾فَاحِشَةا  فَعَلوُا إذَِاوَ ﴿ و جمله ﴾يذََكَرُونَ  لعََلهَُمْ  الََلِّ  آياَتِ  مِنْ 
 .استفهامى كه در اين آيه است استفهامى است انكارى

 است، و به معناى كارها و چيزهايى است كه عيب و نقص را از بين ببرد و «الشين» در مقابل معناى «الزين» كلمه
 .به معناى هر چيزى است كه مايه رسوايى و نقص انسان و نفرت اشخاص از او بوده باشد «الشين»

ِ  زيِنَةَ  حَرَّمَ  مَنْ ق لْ ﴿ معناى اخراج زينت و طيبات رزق )در ذيل آيه:  (﴾...الَلَّّ
آرى، اين خداى سبحان است كه به الهام و هدايت . اى است تخييلى و كنايه است از اظهار آناستعاره« اخراج زينت»

هايى كه مورد پسند جامعه او و باعث مجذوب شدن دلها به سوى خود انسان را از راه فطرت ملهم كرده تا انواع و اقسام زينت
 او است ايجاد نموده به

  



ها و ساير حوائج زندگى پس گر چه به حسب ظاهر به وجود آوردن زينت. ا از خود دور سازداين وسيله نفرت و تنفر مردم ر
كار خود انسان است، و ليكن از آنجايى كه به الهام خداوند بوده در حقيقت او ايجادش كرده و آن را از پنهانى به عرصه بروز 

 .ت استدانسته كه اين نوع موجود محتاج به زينو ظهور در آورده، چون مى
لكه اصلا شد، بكرد هرگز محتاج به زينتى كه خود را با آن بيارايد نمىآرى، اگر انسان در دنيا بطور انفرادى زندگى مى

كرد كه چنين چيزى لازم است، و ليكن از آنجايى كه زندگيش جز بطور اجتماع ممكن نيست، و بخاطرش هم خطور نمى
و كراهت، حب و بغض، رضا و سخط و امثال آن است، از اين جهت خواه ناخواه زندگى اجتماعى هم قهرا محتاج به اراده 

آيد، لذا معلم غيبى از ما وراى فطرتش به او دارد و از يكى بدش مىخورد كه يكى را دوست مىهايى بر مىبه قيافه و شكل
زينت دهد، و شايد همين نكته باعث  الهام كرده تا به اصلاح مفاسد خود بپردازد، و معايب خود را بر طرف ساخته خود را

 .كه صيغه جمع است تعبير بفرمايد« عباده» شده كه از انسان به لفظ
كند، و از آداب راسخى است كه به موازات ترين امورى است كه اجتماع بشرى بر آن اعتماد مىو اين زينت از مهم

ه طورى گردد، باى منفك نمىاست كه هيچ وقت از هيچ جامعهنمايد، و از لوازمى ترقى و تنزل، مدنيت انسان ترقى و تنزل مى
آرى، معناى انهدام جامعه . كه فرض نبودن آن در يك جامعه مساوى با فرض انعدام و متلاشى شدن اجزاى آن جامعه است

مور گونه اجز از بين رفتن حسن و قبح، حب و بغض، اراده و كراهت و امثال آن نيست، وقتى در بين افراد يك جامعه اين
 .-دقت بفرماييد  -ماند حكمفرما نباشد ديگر مصداقى براى اجتماع باقى نمى

به معناى چيزى است كه ملايم با طبع باشد، و در اينجا عبارت است از انواع مختلف غذاهايى كه انسان با آن  «طيب»
جويد، مانند مسكن، ود از آنها استمداد مىو يا عبارت است از مطلق چيزهايى كه آدمى در زندگى و بقاى خ. كندارتزاق مى

و مطابق با ميل و شهوت او و سازگار با وضع ساختمانى  «طيب» براى تشخيص اينكه كداميك از افراد اين انواع... همسر و
 .تواند سازگار آن را از ناسازگارش تميز دهداو است، خداوند او را مجهز به حواسى كرده كه با آن مى

زندگى صحيح و سعيد آدمى مبتنى بر رزق طيب است احتياج به گفتن ندارد، و ناگفته پيدا است كه انسان اين مساله كه 
شود كه وسيله ارتزاقش چيزهايى باشد كه با طبيعت قوا و جهازاتش سازگار وقتى در زندگى خود به سعادت مطلوبش نائل مى

 بوده، و با بقاى تركيب
  



اشد، چون انسان به هيچ جهازى مجهز نشده مگر اينكه زندگيش موقوف و منوط بر آن خاصى كه آن جهازات دارد مساعد ب
، اگر در موردى، حاجت خود را با چيزى كه با طبعش سازگار نيست برآورده سازد نقصى به خود وارد آورده، بنابراین. است

 .و مجبور است آن نقص را به وسيله ساير قواى خود تتميم و جبران نمايد
قصى خورد نسازد و بيش از اندازه لازم غذا مىاى كه احتياج به غذا را به صورتى غير صحيح بر طرف مىگرسنهمثلا 

شود به وسيله دوا و اتخاذ رژيم، جهاز هاضمه و غدد ترشحى آن را اصلاح آورد، و مجبور مىبه جهاز هاضمه خود وارد مى
افتد، و انسان براى هميشه عليل شده از انجام اى مزبور از اثر و خاصيت مىنمايد، و وقتى اين عمل را چند بار تكرار كرد دواه

 .ماند، و همچنين ساير حوائج زندگىاش كه اهم آن فكر سالم و آزاد است باز مىكارهاى حياتى
عالم  هآورد كه نكند، و به صورت موجودى در مىعلاوه بر اينكه تعدى از اين سنت انسان را به چيز ديگرى تبديل مى

آرى، انسانى كه يكسره خود را به دست شهوات بسپارد و  .اندبراى مثل او آفريده شده، و نه امثال او براى عالم خلق شده
خواهد بكوشد كه تا آخرين مرحله امكان و قدرت از لذائذ حيوانى و شكم و شهوت و امثال آن تمتع ببرد انسانى است كه مى

 .ى برايش معين نكرده و به راهى رود كه فطرت برايش تعيين ننموده استدر ظرفى زندگى كند كه عالم هست
دهد كه براى بندگانش ايجاد نموده، و آنان را فطرتا به وجود هايى را سراغ مىخداى سبحان در اين آيه شريفه زينت

 د مگر به چيزهايى كه وجود و بقاىكنها و به استعمال و استفاده از آنها ملهم كرده، و معلوم است كه فطرت الهام نمىآن زينت
در وضوح اين امر همين بس كه هيچ دليلى بر مباح بودن چيزى بهتر از احتياج به آن نيست، . انسان منوط و محتاج به آن است

زيرا احتياج به حسب وجود و طبيعت خاص انسانى خود دليل است بر اينكه خداى تعالى انسان را طورى آفريده كه به آن 
اى بين او و بين آن چيزها برقرار كرده كه خواه ناخواه، و به عبارت ديگر با تعبيه قوا و ادوات انسان رابطه. تاج باشدچيز مح

 . آيددر صدد تحصيل آنها بر مى
اولا ه رساند كذكر طيبات از رزق و عطف آن بر زينت و قرار داشتن اين عطف در سياق استفهام انكارى اين معنا را مى

اين  ثالثاو . زينت خدا و رزق طيب را هم شرع اباحه كرده و هم عقل و هم فطرت ثانياو . داراى اقسامى است رزق طيب
 اباحه وقتى است كه استفاده از آن از حد اعتدال تجاوز نكند و گر نه جامعه را تهديد به انحطاط نموده شكافى در بنيان آن

  



قطع  ها راشود و كمتر جنگ خونينى است كه نسلمتر فسادى در عالم ظاهر مىآرى، ك. كند كه مايه انعدام آن استايجاد مى
ها را ويران سازد و منشا آن اسراف و افراط در استفاده از زينت و رزق نبوده باشد، چون انسان طبعا اينطور است كه و آبادى

ء خود را كنترل كند، و به يك حد معينى اكتفاتواند وقتى از جاده اعتدال بيرون شد و پا از مرز خود بيرون گذاشت كمتر مى
رود، و چون چنين است سزاوار است كه همه نمايد، بلكه مانند تيرى كه از كمان بيرون شود تا آخرين حد قدرتش جلو مى

ز داده رترين بيانى كه عقل خود او آن را بپسندد پند و اندوقت و در همه امور در زير تازيانه تربيت كنترل شود، و به ساده
 .شود

 چرا خداوند به ضروريات زندگى از قبيل لباس پوشيدن و خود را آراستن امر نموده است؟
يتش خواهد تربامر پروردگار به ضروريات زندگى از قبيل لباس پوشيدن و خود را آراستن از همين باب است كه مى

ه نگويد امر به پوشيدن لباس و تنظيف و آرايش چ حتى در اينگونه امور ساده و پيش پا افتاده رعايت شده باشد، پس كسى
 .معنا دارد

 زنند كه ازاين حرف را كسانى مى: و چه نيكو گفته است -صاحب تفسير المنار جواب ديگرى از اين حرف داده 
بردند، خبرند، و گر نه آن را سطحى و ساده تلقى ننموده به اهميت و ارزش آن پى مىتاريخ امم و سرگذشت ملل گذشته بى

كردند جمعى زندگى مىها و غارها تنها و يا دستهنشين و كوهستانيهاى آفريقا كه در جنگلچون اكثر مردم نيمه وحشى جزيره
بردند، اسلام به هر قومى از آنان كه دست يافت با امثال آيه مورد بحث لباس پوشيدن را به آنان زن و مردشان لخت بسر مى
كنم اين قبيل حرفها از ناحيه و من خيال مى. شان دادايشان واجب كرد، و به سوى تمدن سوقياد داد و ستر عورت را بر

شان به كيش خود اين ها افتاده است، گويا مبلغين مسيحيت به منظور رم دادن مردم از اسلام و دعوتدشمنان اسلام در دهن
حى و لذا بعضى از منصفين مسي. ر هيچ كس پوشيده نيستاند، و گر نه ارزش دعوت اسلام به لباس و آرايش بها را زدهطعنه

انصافى است، اسلام با اين حكم خود منت بزرگى به گردن ما ها نسبت به اسلام بىاند به اينكه اين گونه طعنهاعتراف كرده
ى سود اليانه مبالغ هنگفتاروپائيان دارد، چون اگر اسلام نبود ما امروز در خطه پهناور آفريقا تجارت پارچه و قماش نداشته و س

ود را پرست نيز وقتى هموطنان خاين حكم اسلام تنها در بين مسلمين آنجا حسن اثر نداشته بلكه امم و ملل بت. برديمنمى
ديدند كه پس از قبول اسلام ملبس به لباس شدند و به زينت و آرايش خود پرداختند آنان نيز به تقليد از مسلمين لباس پوشيده 

 .رينه خود را ترك گفتندرسم دي
پرستان اين ناحيه در عين اينكه از قديم الايام مردمى متمدن بودند شاهد زنده اين مدعا، ساكنين بلاد هندند، چون بت

 مع ذلك هم اكنون هزاران هزار از زن و مردشان لخت مادرزاد
  



ط كنند، و فقها بدون لباس آمد و شد مىكارگاه شان در بازارها وبعضى از مردان. شان برهنه استو يا نصف و يا ربع بدن
رهنه شان هم بها را برهنه نموده و از كمر به بالاىشان شكم و رانپوشانند، زنانها و يا حد اكثر از كمر به پايين را مىعورت

و همچنين غذا خوردن . انداند كه اين مقدار از لباس را هم مسلمانان به آنان آموختهدانشمندان همين قوم اعتراف كرده. است
خورند حتى فقراى آنان كه ديدند كه مسلمين هيچ وقت بدون ظرف غذا نمىدر ظرف هم از آثار اسلام است، چون مى

خورند، و در عين تهى دستى هرگز از دارند و مىدسترسى به ظرف ندارند غذا را روى برگ درختان ريخته از روى آن بر مى
 .گذارندىلباس و آرايش خود كم نم

هاى اسلامى ترين و پارساترين حكومتكردند، و غالبا فاضلو چون مسلمين از دير زمان در بلاد هند حكومت مى
اله هاى اسلامى در نقاط مختلف گيتى داشتند، لذا مسها بيش از تاثيرى بود كه ساير حكومتپرستبودند تاثيرشان در بت

بينيم در بلاد شرق يعنى سيام و نواحى آن، مسلمين آن تر شايع گرديد، و لذا مىملبس به لباس شدن هم از جاهاى ديگر بيش
اير ها نداشتند، و از حيث لباس و سپرستطور نفوذ و تاثير نداشته بلكه خودشان در جهل و دورى از تمدن دست كمى از بت

عورت جلو و عقب، عورت ديگرى كه زنان آن نواحى غير از . ترند تا به اسلامپرستى نزديكاعمال دينى به كيش بت
 .و حال آنكه در اسلام همه بدن زن عورت است. پوشاندنش لازم باشد براى خود قائل نيستند

خلاصه اينكه، در سراسر گيتى هر كجا كه اسلام قوتى دارد به ميزان نفوذ و قوتش مظاهر تمدن از قبيل لباس، آرايش 
آيد شود و به خوبى به دست مىارزش واقعى اين اصل اصلاحى اسلام معلوم مى خورد، اينجا است كهو امثال آن به چشم مى

طور  كرد، بهشد و آن را بر مسلمين واجب نمىداشت و متعرض مساله لباس و آرايش نمىكه اگر اسلام چنين اصلى را نمى
ال چطور يك مشت فرنگى ماب به با اين ح. شمارى هم چنان در حال توحش باقى مانده بودندمسلم امروز امم و قبايل بى

 خانه و يادهند كه بر حسب عادت زشتى كه دارند در كمال تبختر كلاه خود را كج گذاشته، روى مبل قهوهخود اجازه مى
اين چه دينى است كه حوائج و ضروريات زندگى بشرى را جزء شرايع خود قرار داده، : ها تكيه زده بگويندكاباره و يا ميكده

باس پوشيدن و غذا خوردن و آب آشاميدن امر نموده و اين قبيل امور را با اينكه احتياجى به سفارش و وحى آسمانى مثلا به ل
  1ندارد جزء احكام خود قرار دهد؟

  
                                                      

 .382-384، ص 8، جالمنار تفسير 1



در اينجا به ياد داستانى افتادم كه نقل آن در حقيقت جواب . اين بود جوابى كه صاحب المنار از اشكال مزبور داده
اشكال است، و آن اينكه وقتى طبيب مخصوص هارون الرشيد كه مردى نصرانى و حاذق در طب بود به على سومى از اين 

بن الحسين بن واقد گفت كتاب آسمانى شما هيچ دستورى در باره بهداشت و حفظ الصحه ندارد، و حال آنكه سعادت بشر 
 (.طب)كند يكى علم اديان و ديگرى علم ابدان را دو علم تامين مى

 وَ كُُوُا ﴿ خداوند علم ابدان را در كتاب خود در نصف يك آيه خلاصه كرده است و آن جمله: لى در جوابش گفتع
بُوا ر معده خانه ه» نيز اين معنا را در جمله كوتاه( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول گرامى اسلام . است ﴾تسُِْفُِوا لَ  وَ  اشََِْ

طبيب . خلاصه كرده «اى ادا كنىاست، و بايد كه حق بدن را در آنچه عادتش دادهدردى است و پرهيز سر آمد هر دوايى 
  1.آرى، كتاب شما و پيغمبرتان با اين دو جمله دستور ديگرى را براى جالينوس باقى نگذاشتند: نامبرده فكرى كرد و گفت

 بيان آيات

ينَ  هَِ قُلْ ﴿ نْيَا الََْْيَاةِ  فِ  آمَنُوا للََِِّ   ﴾الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  خَالصَِةا  الَِ 
ود، شخطابى كه در صدر اين آيه است يا مخصوص به كفار است، و يا مانند خطاب آيه قبلى مؤمنين را هم شامل مى

ون سياق و چ. و لازمه اينكه شامل كفار هم باشد اين است كه زينت و طيبات رزق موضوعى باشد مشترك بين كافر و مؤمن
ينَ  هَِ قُلْ ﴿ جمله ر هايى كه امروز مؤمن و كافهمين نعمت: خواهد بفرمايدسياق بيان مختصات مؤمنين است، و مى ﴾آمَنُوا للََِِّ

نْيَا الََْْيَاةِ فِ ﴿ در آن شريكند در آخرت مختص به مؤمنين است، لذا جمله وْمَ يَ ﴿ و ظرف« آمنوا» متعلق است به جمله ﴾الَِ 
ينَ ﴿ ود به همان چيزى كه جملهمتعلق خواهد ب ﴾الَقِْيَامَةِ  يه به است و يا شب« كائنة» متعلق به آن است، حال يا كلمه ﴾آمَنُواللََِِّ

ين براى فاصله شدن ب ﴾الَقِْيَامَةِ يوَْمَ ﴿ را هم حال از ضمير مؤنث گرفته مقدم شدنش را بر «خالصة» آن، و در صورتى كه كلمه
نْيَا الََْْيَاةِ فِ ﴿ آن و بين ها در روز قيامت تنها از آن مؤمنين است، و بگو آن زينت» :بدانيم معناى آيه چنين خواهد شد ﴾الَِ 

س هاى آن سهيم باشد پاى نيست، زندگى آخرت مانند زندگى دنيا نيست كه هر كس و ناكسى در نعمتديگران را از آن بهره
 . «خواهد بودهاى آن روز قيامت از آن وى هر كه در دنيا ايمان آورد همه نعمت

مراد از خلوص، نجات از هم و غم است و معناى » :اندبا اين بيان، اشكالى كه در كلام بعضى از مفسرين است كه گفته
 هاى دنيا براى مؤمنين خالى ازآيه اين است كه زينت

  
                                                      

 .413، ص 4، جمجمع البيان 1



آيه و همچنين آيات شود، چون در سياق اين ظاهر مى 1«هم و غم و خالص از مشقت نيست، و ليكن در آخرت خالص است
 .هاى دنيايى همراه با ناراحتى است نبود، تا آنكه قرينه باشد بر معنايى كه وى براى خلوص كردهقبل اشعارى به اينكه نعمت

نْيَا الََْْيَاةِ فِ ﴿ جمله: و همچنين كلام مفسر ديگر كه گفته است ينَ ﴿ متعلق است به چيزى كه جمله ﴾الَِ  متعلق به  ﴾واآمَنُ للََِِّ
هاى دنيا براى كسانى كه ايمان آوردند به طور اصالت و استحقاق ثابت است، بگو نعمت» :آن است، و معناى آيه چنين است

 . «ها در قيامت براى مؤمنين خالص استو براى كفار به طور طفيلى و گر نه خود كفار استحقاق آن را ندارند و همين نعمت
روى سخن در اين آيه به اشخاصى است كه در اصلاح حيات صالح : ده و گفته استآن گاه كلام خود را توضيح دا

مؤثر باشند، و علوم نافع و اوامر محرك به سوى اصلاح حيات و همچنين اخذ زينت و ارتزاق از طيبات و قيام به واجبات 
ايع و آفاقى و انفسى و ايجاد صن زندگى منتهى به آنان باشد، اشخاصى مخاطب به اين آيه هستند كه كارشان تفكر در آيات

هاى الهى بوده باشد، و چنين كسانى همان مردم با ايمانند فنون و ترقى دادن جامعه و قدردانى و شكرگزارى از اين موهبت
 .2است( علیه السلام)كه سر و كارشان با وحى آسمانى و انبيا 

يچ شود، آيه شريفه هو تبعيت از آيه استفاده مى خواهد بگويد اين اصالتوجه فساد اين كلام اين است كه اگر مى
مؤمنين  هاى دنيوى براىو اگر منظورش اين است كه گر چه سياق آيه سياق اين است كه اثبات كند نعمت. دلالتى بر آن ندارد

ه شريفه دارند، آيشود كه به طور طفيلى غير مؤمنين با آنان شركت استفاده اين معنا مى« خالصة» خلق شده و ليكن از كلمه
نْ  لَ  لوَْ  وَ ﴿ علاوه بر اينكه از امثال آيه: رسانددلالت بر چنين اختصاصى نداشته بلكه بر عكس اشتراك دو طايفه را مى

َ
 يكَُونَ  أ

مَةا  الَناَسُ 
ُ
 اعُ مَتَ  لمََا ذَلكَِ  كُ   إنِْ وَ ...  يَظْهَرُونَ  عَلَيْهَا جَ مَعَارِ  وَ  فضَِة   مِنْ  سُقُفاا  لُِِيُوتهِِمْ  باِلرحَْْنَِ  يكَْفُرُ  لمَِنْ  لََْعَلنَْا وَاحِدَةا  أ
نْيَا الََْْيَاةِ  شود، چون اين قبيل آيات دلالت دارند بر اختصاص خلاف اين معنا استفاده مى 3﴾للِْمُتَقِيَ  رَب كَِ  عِنْدَ  الَِْخِرَةُ  وَ  الَِ 

 .دنيا به كفار و آخرت به مؤمنين
لُ كَذَلكَِ ﴿ ِ  خداى تعالى در اين جمله بر اهل علم منت - ﴾يَعْلَمُونَ  لقَِوْم   الَِْياَتِ  نُفَص 

  
                                                      

 .413، ص 4، جمجمع البيان 1
 .390، ص 8، جالمنار تفسير 2
شان را از نقره خام قرار هاىسقف خانه( انبه مال فراو)شوند و اگر نه اين بود كه مردم همه يك نوع و يك امتند، ما آنان كه كافر به خدا مى 3

خرف، ز -. اينها همه متاع دنيا است و آخرت ابدى نزد خدا مخصوص اهل تقوا است... نردبان بالا روند( چندين طبقه كه بر سقف با)داديم و مى
 .35آيه 



 .گذارد به اينكه آيات خود را برايشان بيان فرموده استمى
 و اشاره به اينكه امم و جوامع بشرى هم مانند افراد عمر و اجل معينى دارند« بغى» و« اثم»، «فواحش» معناى

َ  حَرَمَ  إنَِمَاقُلْ ﴿ ِ
  ﴾...بَطَنَ  مَا وَ  مِنْهَا ظَهَرَ  مَا الَفَْوَاحِشَ  رَب 

گناهانى است كه حد اعلاى « فواحش»  سابقا پيرامون مفردات اين آيه به طور كامل بحث شد، و گفتيم كه مراد از
كه باعث انحطاط، ذلت و سقوط گناهانى است  «اثم»  و منظور از. شناعت و زشتى را داشته باشد، مانند زنا، لواط و امثال آن

« غىب» و نيز گفتيم كه منظور از. سازدگسارى كه آبروى آدمى و مال و عرض و جانش را تباه مىدر زندگى گردد، مانند مى
ها و تعديات بر مردم و استيلاى غير تعدى و طلب كردن چيزى است كه حق طلب كردن آن را نداشته باشد، مانند انواع ظلم

 .نانمشروع بر آ
از قبيل توصيف به لازمه معنا است، نه تقسيم بغى به حق و غير حق، هم چنان كه « غير حق» به وصف« بغى» توصيف
نْ وَ ﴿ تقييد شرك در

َ
كُوا أ لِْ  لمَْ مَا ﴿ به قيد ﴾تشَُِْ  . لاز اين باب است، نه تقسيم شرك به شرك با دليل و بدون دلي ﴾سُلْطَاناا  بهِِ  ينََُ 

ى شود به اينكه بفهمد غير طيبات چه چيزهايمند مىاز شنيدن خطاب اباحه زينت و طيبات رزق علاقه گويا شنونده پس
است، لذا در اين آيه چيزهايى را كه غير طيب است به طور فهرست و خلاصه و به بيانى كه شامل تمام انواع گناهان باشد بيان 

 :لماتك. محرمات مربوط به افعالند و يا مربوط به اقوال و عقايد يا: كرده است، چون محرمات دينى از دو حال خارج نيستند
نْ وَ ﴿ :مربوط به قسم اول و جملات« بغى» و« اثم»، «فواحش»

َ
نْ ﴿ و ﴾باِلَلِّ  تشَُِْكُوا أ

َ
قسم دوم را خلاصه  ﴾الََلِّ  عَََ  تَقُولوُاأ

جامع آنها است، و ديگرى « بغى» است كه كلمهيكى آنهايى كه مربوط به حق الناس : كند، قسم اول هم دو نوع استمى
اشاره « شهفاح» يكى آنهايى كه زشت و شنيعند و كلمه: گناهانى است كه مربوط به حق الناس نيست، اين نيز دو گونه است

 نعنوان اينگونه گناها« اثم» و ديگرى گناهانى است كه تنها داراى مفسده و ضرر براى گنهكار است و كلمه. به آنها است
 .قسم دوم نيز يا شرك به خدا است و يا افتراء بر او. است

مَة   لكُِ ِ وَ ﴿
ُ
جَل   أ

َ
  ﴾...أ

كه در ذيل داستان آدم و  1﴾تُُرْجَُونَ  مِنْهَا وَ  تَمُوتوُنَ  فيِهَا وَ  تََيَْوْنَ  فيِهَاقاَلَ ﴿ كند كه از جملهاين آيه حقيقتى را بيان مى
شرى امم و جوامع ب: احكام ديگرى كه از آن استخراج شده بود، و مفادش اين است كهبهشت بود، استخراج شده است، نظير 

 هم مانند افراد داراى عمرى
  

                                                      
 .25اعراف، آيه  1



راجع  ﴾نَ تَمُوتوُ فيِهَا وَ  تََيَْوْنَ فيِهَا ﴿ و چه بسا بخاطر اين تفريع و استخراج بتوان گفت كه جمله. معين و اجلى محدودند
رْضِ  فِ  لكَُمْ وَ ﴿ ها، و جملهاست به زندگى و مرگ افراد و امت

َ
كه قبلا ذكر شده بود راجع به  1﴾حِي   إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

 .زندگى دنيوى نوع بشر و اينكه اين نوع از موجودات هم، روزى بطور كلى منقرض خواهند گرديد
تيِنََكُمْ  إمَِا آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿

ْ
ونَ  مِنْكُمْ  رسُُل   يَأ   ﴾...آياَتِ  ليَْكُمْ عَ  يَقُص 

 زايده بر سرش در آمده است، و از اينكه در فعل شرطش «ما» شرطيه بوده و «ان» بوده يعنى «ان ما» در اصل «اما»  كلمه
تفصيل آيات  بيان و «قص» و منظور از. شود كه شرط مزبور قطعى الوقوع استنون تاكيد ثقيله در آمده استفاده مى «ياتينكم»

 .اين كلمه هم معناى قطع هست و هم معناى اظهار است، چون در
اين آيه مشتمل بر چهارمين خطاب عمومى است كه از داستان آدم و بهشت استخراج شده، و اين خطاب كه آخرين 

اب كند، و اصلى كه اين خطها است تشريع عام الهى را در خصوص پيروى از انبيا و متابعت از طريق وحى را بيان مىخطاب
تيِنََكُمْ  فَإمَِا عَدُو   لِِعَْض   بَعْضُكُمْ  جَِْيعاا  مِنْهَا اهِْبطَِاقاَلَ ﴿ اى شبيه به آيهاستخراج شده آيه از آن

ْ
است كه بيان  2﴾هُدىا  مِن ِ  يَأ

 .كند هدايت خدا از طريق وحى و رسالت استمى

نزَْلْْاَقدَْ ﴿ :بحث روايتى رواياتى در مورد شان نزول آيه
َ
مْ  أ  و ﴾...لِِاَسا   عَلَيكْ 

وا ﴿ ذ  مْ خ  ُِ  عِندَْ  زيِنَتَك    ﴾مَسْجِد   ك 

نْزَلْناَقَدْ ﴿ در الدر المنثور از ابن منذر از عكرمه نقل كرده كه در ذيل آيه
َ
ست گفته ا ﴾سَوْآتكُِمْ  يوَُاريِ لِِاَساا  عَلَيْكُمْ  أ

هم عقيده با آنان بودند مانند انصار، اوس، خزرج، خزاعه، از قريش و قبايل ديگرى كه  «بنو حمس» اين آيه در شان قبيله
ها انهخوردند و هميشه از پشت خثقيف، بنى عامر بن صعصعه و بطون كنانة بن بكر نازل شده، چون اين قبايل گوشت نمى

نده و در ى ككردند، براى پوشاندن اطفال پوست گوسفند و يا بز را خيكشدند، هيچ وقت پشم و مو استعمال نمىداخل مى
كردند و به تن اطفال خود مى( نظير شلوار پلاستيكى امروز)پايين آن در محل پاهاى حيوان دو سوراخ در آورده و آن را 

 تنها قريش بود كه. كردندهمواره برهنه طواف مى
  

                                                      
 .24اعراف، آيه  1
و قطعا )خدا گفت فرود آييد از بهشت همگى در حالى كه بعضى از شما با بعض ديگر دشمنيد پس اگر به سوى شما هدايتى از ناحيه من آمد  2

 .123طه، آيه  -( خواهد آمد



بدين  را كنده و به عقيده خودرسيدند لباسها پوشيد، و گر نه ساير قبايل در موسم طواف از راه كه مىدر هنگام طواف لباس مى
پوشيدند اد مىدوسيله خود را از لباسى كه در آن گناه كرده بودند عارى ساخته آن گاه اگر از قريش كسى لباسى به آنان عاريه مى

 .1گشتندهاى خود را پوشيده بر مىشدند، و پس از فراغت از طواف لباسو گر نه برهنه مشغول طواف مى
ه مردم جاهليت را رسم چنين بود ك: منثور است كه عبد بن حميد از سعيد بن جبير نقل كرده كه گفتو نيز در الدر ال

ى نقل كنيم، حتايم طواف نمىگفتند كه در لباسى كه خدا را در آن معصيت كردهكردند، و مىبرهنه در خانه كعبه طواف مى
 :ت خود را در جلو ساتر ساخت و گفتهايش را كند و دسكنند زنى از باديه وارد شد و همه لباسمى

  2فما بدا منه فلا احله***      اليوم يبدو بعضه أو كله
 .3در اين باره نازل گرديد ﴾...مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ و آيه شريفه

آياتى  باشيد گفتيم قريب به اين مضمون از ابن عباس و مجاهد و عطاء نيز نقل شده و ليكن اگر بخاطر داشته: مؤلف
است متضمن احكام عامى است كه اختصاص به يك امت ندارد، و اين روايات اخبار آحادى  ﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ كه در اولش خطاب

 .بيش نيستند، علاوه بر اينكه متضمن اجتهاد راويان حديثند، و به هيچ وجه حجيت ندارند
روايتى است كه در الدر المنثور از ابن جرير و ابن ابى حاتم و ابن معتبرترين رواياتى كه در اين باب نقل شده يكى 

ن فرمود، شاكردند، لذا خداى تعالى امر به زينتمردمى در خانه كعبه برهنه طواف مى: مردويه از ابن عباس نقل كرده كه گفت
 .4هاى نيك استو زينت همان لباس و ساتر عورت و انواع لباس

ايى مردم جاهليت چيزه: اند كه گفتجرير و ابن منذر و ابن ابى حاتم از ابن عباس نقل كردهدوم روايتى است كه ابن 
 قُلْ ﴿ دانستند، و آيهاز قبيل لباس و غير لباس را كه خداوند حلالش كرده حرام مى

َ
يْتُمْ  أ

َ
نْزَلَ  مَا رَأ

َ
 جَعَلتُْمْ فَ  رِزْق   مِنْ  لكَُمْ  الََلُّ  أ

 الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ اشاره به اين عادت و عقيده آنان است، آن گاه خداى تعالى در رد اين عقيده آيه ﴾حَلَلا  وَ  حَرَاماا  مِنْهُ 
خْرَجَ  الَتَِ 
َ
زْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ ِ ينَ  هَِ  قلُْ  الَر  نْيَا الََْْيَاةِ  فِ  آمَنُوا للََِِّ  را فرو ﴾الَِ 

  
                                                      

 ط بيروت. 75، ص 3، جالدر المنثور 1
 .دارمديگران روا نمى شود و هر چه از آن ظاهر شود آن را برظاهر مى( عورت)امروز بعضى يا همه، آن  2
 .78، ص 3، جالدر المنثور 3
 .78، ص 3، جالدر المنثور 4



اش و زنان صالح مسلمين با كفار در استفاده از طيبات شريكند، از طعام طيب آن و لباس پاكيزه: معنايش اين استفرستاد، و 
شركين دهد و ديگر مكنند، و ليكن خداوند اين طيبات را در قيامت خالص براى مؤمنين قرار مىو ساير طيباتش استفاده مى

 .1اى ندارنداز آن بهره
كند، بلكه ابن عباس در اين دو روايت يك حقيقت خارجى بينيد شان نزول آيه را بيان نمىه مىاين دو روايت بطورى ك

 .را تطبيق بر آيه قرآن كرده است

 در آيه شريفه ﴾الَتَّقْوىَ لِِاَس  ﴿ :چند روايت در باره
هيچ  :فرمود( وآله و سلمصلى الله عليه )رسول خدا : و نيز در الدر المنثور از ابو الشيخ از حسن نقل كرده كه گفت

كند مگر آنكه روزى لباس مناسب عملش را به تن خواهد كرد، و مردم او را خواهند شناخت، اى عمل نيك و بدى نمىبنده
 .2از آيات قرآن گواه اين معنا است ﴾خَيُْ   ذَلكَِ  الَِقَْوىَ  لِِاَسُ وَ ﴿ و جمله

: ندنقل شده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله از ابى جعفر و ابى در تفسير عياشى از زراره و حمران و محمد بن مسلم
 .3هاى سفيد استلباس «لباس تقوا» مراد از

خواند مي «رياشا» از رسول خدا شنيدم كه در اين آيه: در الدر المنثور است كه ابن مردويه از عثمان نقل كرده كه گفت
 .4«ريشا» نه

ياَ ﴿ نقل شده كه آن جناب در ذيل آيه شريفه( علیه السلام)در تفسير قمى در روايت ابى الجارود از حضرت ابى جعفر 
نْزَلْناَ قَدْ  آدَمَ  بنَِ 

َ
كه  همين لباسى است «لباس» مراد از: فرمودند ﴾الَِقَْوىَ  لِِاَسُ  وَ  ريِشاا  وَ  سَوْآتكُِمْ  يوَُاريِ لِِاَساا  عَليَْكُمْ  أ

لباس عفاف است، زيرا شخص عفيف هم مانند كسى  «لباس تقوا» متاع و مال است، و مقصود از «رياش» پوشيد و مراد ازمى
كه لباس به تن دارد عورت و عيبش پوشيده است، هر چند لباس نداشته باشد، بخلاف فاجر كه هر چه هم لباس بپوشد 

 .5عورت و معايبش هويدا است
اين دو روايت براى لباس شده از باب تطبيق كلى بر مصداق است كه نظيرش در روايات ديگرى معنايى كه در : مؤلف

 .تكرار شده
و خداوند  پرستان است،است كه اين آيه حكايت قول بت ﴾...قاَلوُا فَاحِشَةا  فَعَلُوا إذَِاوَ ﴿ و نيز در تفسير قمى در ذيل آيه

مُرُ يَ  لَ  الََلَّ  إنَِ قُلْ ﴿ آن را در جمله
ْ
 رد كرده ﴾باِلفَْحْشَاءِ  أ

  
                                                      

 .81، ص 3، جالدر المنثور 1
 ط بيروت. 76، ص 3، جالدر المنثور 2
 .13، ح11، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .76، ص 3، جالدر المنثور 4
 .ط نجف 226، ص 1، جتفسير قمى 5



 .1است

گفتند خدا به آن امر كرده است، ادعاى لزوم اطاعت از زمامداران اى كه مىگويد فاحشهروايتى كه مى
 جائر است

علیه )از امام : در كتاب بصائر الدرجات از احمد بن محمد از حسين بن سعيد از محمد بن منصور روايت شده كه گفت
مَرَناَ الََلُّ  وَ  آباَءنََا عَليَْهَا وجََدْناَ قاَلوُا فَاحِشَةا  فَعَلوُا إذَِاوَ ﴿ معناى آيه( السلام

َ
 آيا كسى را سراغ: را پرسيدم فرمود ﴾...بهَِا أ

دارى كه خيال كند خداوند انسان را امر به زنا و نوشيدن شراب و ساير محرمات كرده باشد؟ عرض كردم: نه. فرمود پس 
گفتند: خدا ما را به آن امر كرده چيست؟ عرض كردم خدا و رسول بهتر اى كه مردم جاهليت مىكنى. اين فاحشهفكر مى

كنند خدا ايشان را امر به اقتداء به آنان دانند. فرمود: اين آيه راجع به زمامداران و زعماى جور است كه مردم ادعا مىمى
دهد كه آنان ت، و خداوند در اين آيه ادعاى آنان را رد نموده، به ما خبر مىنموده با اينكه خداوند چنين دستورى نداده اس

  2ناميده است« فاحشه» اند، و اين دروغشان راگفتهدروغ مى
اى از روات شيعه از احمد بن محمد از حسين بن سعيد از ابى وهب از محمد اين روايت در كافى نيز از عده: مؤلف

پس .  4روايت شده( علیه السلام)و به اين مضمون در تفسير عياشى از محمد بن منصور از عبد صالح . 3بن منصور نقل شده
شود از سند بصائر الدرجات ابو وهب افتاده، و حسين بن سعيد از او و او از محمد بن منصور روايت كرده، و نيز معلوم مى
 .كرده است( علیه السلام)بن جعفر شود محمد بن منصور اين سؤال را از عبد صالح موسى معلوم مى

به هر حال مضمون اين روايت منطبق با ايام نزول آيه نيست، و همچنين استدلالى هم كه در آن است منطبق با مورد 
 دادند، از آنآيه نيست، زيرا اهل جاهليت احكام زيادى در باره فحشاء و منكرات داشته و آن را به خداى سبحان نسبت مى

توان گفت كه اين روايت شان نزول آيه را بيان پس نمى. جاى ترديد نيست طواف بدون ستر عورت است جمله يكى كه
هيچ عمل زشت و شنيعى كه مردم آن ( صلى الله عليه وآله و سلم)كند، و ليكن اين هم هست كه بعد از رحلت رسول خدا مى

نه ائمه جور عمل ديگرى نيست كه مصداق اين آيه بوده را جايز دانسته و به خداوند نسبتش دهند جز مساله امامت غاصبا
ها بر رنق( صلى الله عليه وآله و سلم)باشد، و مساله مزبور با آيه شريفه كاملا منطبق است، زيرا بعد از رحلت رسول خدا 

 مسلمين گذشت كه
  

                                                      
 .226، ص 1، جتفسير قمى 1
 .4، ج34، ص الدرجاتبصائر  2
 .373، ص 1، جاصول كافى 3
 .15، ح19، ص 2، جتفسير عياشى 4



 و طاغيانى امثال آنان بر ايشان حكومتزياد و حجاج بن يوسف  الله زنازادگانى امثال زياد بن ابيه و فرزند نامشروعش عبيد
طِيعُوا ﴿ شان علمايى بودند كه به امثال آيهكردند، در حالى كه در اطراف تخت سلطنتمى

َ
طِيعُوا وَ  الََلَّ أ

َ
  وَ  الَرَسُولَ  أ

ُ
مْرِ  ولِ أ

َ
 الَْْ

روايت ناظر به اين جهت است كه  دادند، پس اينتمسك نموده و به نفوذ اوامر ايشان و وجوب اطاعتشان فتوا مى ﴾مِنْكُمْ 
 .مصداق آيه مورد بحث تنها رفتار مردم جاهليت نبوده، بلكه رفتار مسلمين هم يكى از مصاديق آن است

 چند روايت در مورد دروغ بستن به خداى تعالى
ر كسى بگويد اگ :فرمودشنيدم كه مى( علیه السلام) عبد الله از ابى: در تفسير عياشى از ابى بصير نقل شده كه گفت

كند دروغ به خدا نسبت داده، و اگر كسى بگويد خير و شر همه مستند به او است باز هم به خداوند خداوند امر به فحشاء مى
 . 1دروغ نسبت داده

خداوند  اگر كسى بگويد: روايت شده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله و نيز در كتاب مزبور از مسعدة بن صدقه از ابى
خدا را از  گيردكند به خداوند دروغ بسته، و اگر بگويد خير و شر عالم بدون مشيت او صورت مىبه كار بد و فحشاء مى امر

شود باز به خدا دروغ بسته، و كسى كه به خدا دروغ سلطنتش بيرون نموده، و اگر بگويد گناهان بدون قوت خدا ارتكاب مى
 .2نمايدببندد خداوند او را داخل آتشش مى

ست ناظر به قول مفوضه ا «گيرد...و كسى كه بگويد خير و شر عالم بدون مشيت او صورت مى» :اينكه فرمود: مؤلف
و اگر كسى بگويد خير و شر همه مستند به او » هم چنان كه جمله .بنده در كار خير و شر خود مستقل است: گويندكه مى
خير و شر و اطاعت و معصيت همه مستند به : گفتندها كه مىمذهب كه در روايت قبلى بود ناظر است به قول جبرى «است

ر آن د «او» اراده خود خدا است، و اراده و مشيت عبد كوچكترين دخالتى در صدور آن ندارد، البته اين وقتى است كه ضمير
ر به قول مفوضه خواهد روايت به خداى تعالى برگردد و اما اگر به خود صاحب عمل برگردد آن وقت مانند روايت دوم ناظ

 .بود

واوَ ﴿ :رواياتى در ذيل جمله قيِم 
َ
مْ  أ وهَك  ُِ  عِندَْ  و ج    ﴾مَسْجِد   ك 

وَ ﴿ يهسؤال كردم معناى آ( علیه السلام) عبد الله از ابى: شيخ در تهذيب به سند خود از ابن مسكان نقل كرده كه گفت
قيِمُوا

َ
 .3اين آيه راجع به قبله است :فرمود چيست؟ ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  وجُُوهَكُمْ  أ

  
                                                      

 .12، ص 2، جتفسير عياشى 1
 ط تهران. 11، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .ط تهران 43، ص 2، جتهذيب الاحكام 3



اين نيز از باب تطبيق كلى بر مصداق است، و عياشى هم در تفسير خود نظير اين روايت را از ابى بصير از يكى : مؤلف
 .1نقل كرده است( علیه السلام)از دو امام باقر و صادق 

قيِمُواوَ ﴿ نقل كرده كه در ذيل آيه( السلامعلیه )و نيز در كتاب نامبرده به سند خود از حلبى از امام صادق 
َ
 هَكُمْ وجُُو أ

فرمود: مقصود مساجدى است كه در اسلام بنا شده و معناى آيه اين است كه: در مساجد نو بنياد هم روى  ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ 
عبد  بن مسلم از ابى جعفر و ابىاين مضمون را عياشى نيز از زراره و حمران و محمد . 2خود را به جانب مسجد الحرام كنيد

 .3روايت كرده است( علیه السلام) الله
در اين آيه صرف توجه به خدا و استقبال قبله  «اقامه وجوه» اين است كه معناى( علیه السلام)گويا مراد امام : مؤلف

ِ ﴿ اى هست، و در آيهقبلهكند كه در اين آيه اجمالا گوشزد مى. است، و اما اينكه اين قبله كجا است متعرض آن نيست فَوَل 
قبلا هم در بحث پيرامون . كندآن قبله را معين مى 4﴾شَطْرَهُ  وجُُوهَكُمْ  فَوَل وا كُنْتُمْ  مَا حَيْثُ  وَ  الَْْرََامِ  الَمَْسْجِدِ  شَطْرَ  وجَْهَكَ 

است در  «اعراف» كه از آيات سورهآيات قبله گفتيم كه كعبه در مدينه، و بعد از هجرت قبله مسلمين شد، و آيه مورد بحث 
بوده، و  اصل تشريع قبله در مكه و در اين سوره: مكه نازل شده، و اگر با سياق آيات قبله سازگار باشد بعيد نيست گفته شود

تفصيل و تفسير جزئيات آن در مدينه در سوره بقره بوده است، و از اين قبيل احكام از واجبات و محرمات زياد داريم كه 
 .هاى مدنى تفصيل و تفسير آن رااند و سورههاى مكى اجمال آن را متعرض شدهرهسو

 معنايش اين است كه مراد از اين مساجد« مساجدى است كه در اسلام بنا شده» :فرمود( علیه السلام)، اينكه امام بنابراین
گردانيدن وجوهى است كه در آيه كعبه « اقامه وجوه» كنند و منظور ازهر مسجدى است كه مسلمين در اكناف زمين بنا مى

 .است
قيِمُواوَ ﴿ روايت شده كه در ذيل جمله( علیه السلام) عبد الله در تفسير عياشى از حسين بن مهران از ابى

َ
 هَكُمْ وجُُو أ

 .5باشندمنظور ائمه مىفرمودند:  ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ 
 ائمه جماعات است، و به، «ائمه» از كلمه( علیه السلام)ظاهرا مراد امام : مؤلف

  
                                                      

 .12، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .43، ص 2، جتهذيب الاحكام 2
 .19، ح12، ص 2، جتفسير عياشى 3
متوجه كن و شما اى مسلمين هر جا بوديد روى خود را به سوى آن ( كعبه)تو اى پيغمبر از اين ببعد روى خود را به قسمتى از مسجد الحرام  4

 .144بقره، آيه  -. متوجه سازيد
 .81، ح12، ص 2، جتفسير عياشى 5



 .زودى معناى ديگرى براى آن خواهد آمد

وا ﴿ :رواياتى در ذيل جمله ذ  مْ خ  ِ  زيِنَةَ  حَرَّمَ  مَنْ ق لْ ﴿ و ﴾...زيِنتََك  هاى پيرامون استفاده از نعمت ﴾...الَلَّّ
 الهى

 ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ ذيل جملهروايت كرده كه در ( علیه السلام)و نيز از حسين بن مهران از امام صادق 
 .1يعنى ائمه: فرمود

اين حديث نظير حديث سابق است، و ممكن است اشاره به جلو انداختن امام جماعت باشد، چون اين هم : مؤلف
ز ممكن و ني. نماز است خود براى نماز زينتى است، هم چنان كه جلو انداختن نيكان و بزرگترها و به آنان اقتدا كردن زينت

و به زودى در ذيل روايت علاء بن سيابه در آخر بحث اين احتمال خواهد . است منظور از ائمه، ائمه دين باشد نه امام جماعت
 .آمد

 يل آيهاند كه در ذدر الدر المنثور است كه عقيلى و ابو الشيخ و ابن مردويه و ابن عساكر از انس از رسول خدا نقل كرده
 .2هايتانفرمود: نماز بخوانيد با كفش ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿

و ابى هريره و ابن مسعود و شداد بن اوس و ديگران ( علیه السلام)اين معنا بطرق ديگرى از على بن ابى طالب : مؤلف
 .نيز نقل شده

( لمصلى الله عليه وآله و س)امير المؤمنين : ه كه گفتو نيز در الدر المنثور است كه ابن مردويه از ابن عباس نقل كرد
ابن عباسى و  تو: گفتند. اى بر تن داشتممرا نزد ابن الكواء و يارانش فرستاد، وقتى من بر آنها وارد شدم پيراهنى نازك و حله

داوند ها است، زيرا خلباس كنم هميناى؟ گفتم آرى، و اولين چيزى كه با آن با شما مخاصمه مىمثل اين لباسها بر تن كرده
خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ در آيه

َ
 آن را حلال كرده، رسول خدا ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ و در آيه ﴾لعِِبَادِهِ  أ

( هاى فاخر آن روز بودهاى يمن و لباسبافته)صلى الله عليه وآله و سلم( هم در عيد فطر و عيد قربان دو برد حبرة )كه از 
 .3ايدپوشيد، و شما آن را بر خود حرام كردهمى

صلى الله )امير المؤمنين : نقل كرده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله در كافى به سند خود از يحيى بن ابى العلاء از ابى
به تن  اىارانش روانه كرد، ابن عباس آن روز پيراهن نازك و حلهبن عباس را پيش ابن الكواء و ي عبد الله (عليه وآله و سلم

اى ابن عباس تو بهترين مردان ما بودى، و ما تو را از همه مردم بهتر : داشت اصحاب ابن الكواء وقتى او را ديدند گفتند
 ن چيزى است كههمين لباس اولي: اى؟ ابن عباس گفتبينيم كه اينگونه لباس به تن كردهدانستيم، حالا مىمى

  
                                                      

 .13، ص 2، جتفسير عياشى 1
 ط بيروت. 78، ص 3، جالدر المنثور 2
 .79، ص 3، جالمنثورالدر  3



دانيد، و مرا به پوشيدن آن ملامت زيرا شما آن را حرام مى)من بر سر آن با شما بحث خواهم كرد، و به شما ايراد خواهم نمود 
خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ :در حالى كه خداى سبحان فرموده( كنيدمى

َ
زْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ ِ  رموده:ف و نيز ﴾الَر 

 .1﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿
رموده ف ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ و نيز در كافى به سند خود از فضالة بن ايوب نقل كرده كه در تفسير آيه

 .2است: در عيد و جمعه
و به همين مضمون . 3نقل كرده( علیه السلام) عبد الله بن سنان از ابى عبد الله اين روايت را تهذيب از فضاله از: مؤلف

 .5اندنقل كرده( علیه السلام)در تفسير خود و طبرسى در مجمع البيان از ابى جعفر  4عياشى
 نْدَ عِ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ پرسيد منظور از زينت در آيه( علیه السلام)و در كتاب فقيه است كه شخصى از حضرت رضا 

 .6از آن جمله است شانه زدن قبل از هر نمازىچيست؟ حضرت فرمود  ﴾مَسْجِد   كُ ِ 
 .در اين معنا روايات ديگرى نيز هست: مؤلف

خواست به هر وقت مى( علیه السلام)حسن بن على : و در تفسير عياشى از خيثمة بن ابى خيثمة روايت شده كه گفت
هاى خوب خود را در موقع چرا لباس رسول الله خدمتش عرض كردند يا بن .پوشيدهاى خود را مىاسنماز بايستد بهترين لب

 كُ ِ  عِنْدَ  زيِنَتَكُمْ خُذُوا ﴿ :فرمايددارد و مىخداوند جميل و زيبا است، و هر زيبايى را دوست مى: پوشيد؟ فرمودنماز مى
 .7دهم و دوست دارم بهترين لباسم را بپوشممىمن نيز خود را براى پروردگارم زينت ، ﴾مَسْجِد  

 : اين حديث از طرق اهل سنت نيز روايت شده است.مؤلف
 عبد الله بر ابى: و در كافى به سند خود از يونس بن ابراهيم روايت كرده كه گفت

  
                                                      

 .6، ح441، ص 6، جفروع كافى 1
 .8، ح424، ص 3، جفروع كافى 2
 .تهذيب الاحكام 3
 .13، ص 2، جتفسير عياشى 4
 .412، ص 3-4، جمجمع البيان 5
 .95، ح75، ص 1، جمن لا يحضره الفقيه 6
 .14، ص 2، جتفسير عياشى 7



من  .كرد و چيزى نگفتحضرت نگاهى به من . وارد شدم در حالى كه طيلسان و كلاهى از خز بر تن داشتم( علیه السلام)
خز عيبى ندارد، عرض : فرماييد؟ حضرت فرمودفدايت شوم جبه و طيلسان من از خز است در باره آن چه مى: عرض كردم

كردم تارى كه در بافت آن به كار رفته ابريشم است. فرمود: اين نيز اشكال ندارد، چون حسين بن على )علیه السلام( در 
بن عباس و خوارج و احتجاج او را  عبد الله ز خز بر تن مباركش بود. آن گاه حضرت، داستاناى احالى كه كشته شد جبه

 .1عليه آنان نقل كرد
يان كند كه وقتى سفاز محمد بن على بطور مرفوع نقل مى عبد الله و نيز در همان كتاب به سند خود از احمد بن ابى

دا گفت به خ. هاى زيبا و گرانبها پوشيده بودرا ديد كه لباس( لسلامعلیه ا)زد، امام صادق ثورى در مسجد الحرام قدم مى
صلى الله عليه وآله )به خدا سوگند رسول خدا  رسول الله يا بن: نزديك رفت و عرض كرد .كنمروم و ملامتش مىسوگند مى

له رسول خدا )صلى الله عليه وآ: حضرت فرمود. ها نپوشيدندو على بن ابى طالب و هيچكس از پدرانت از اين لباس( و سلم
 نمود، و پس از آن حضرت روزگار بهاش رفتار مىكرد و به مقتضاى فقر و تنگدستىو سلم( در روزگارى تنگ زندگى مى

  تِ الََ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ ها ابرار و نيكانند. آن گاه آيهوسعت گراييد، و سزاوارترين مردم به استفاده از نعمت
َ
 خْرَجَ أ

ِزْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ   هاى پروردگار سزاوارتريم.را تلاوت نموده، فرمود: ما از هر كس ديگرى به استفاده از داده ﴾الَر 
ام. آن گاه امام دست ثورى را گرفت و به بينى براى آميزش با مردم پوشيدهها را كه بر تن من مىاى ثورى! اين لباس

بينى هاى زيبا را كنار زده لباس زبرى را از زير آن نشان داد و فرمود: اين را براى خود و آنچه را مىف خود كشيد و لباسطر
ام. آن گاه لباسهاى پشمينه و زبر ثورى را كنار زده لباس نرمى نمايان ساخت و فرمود تو اين را براى خود براى مردم پوشيده

 .2راى نشان دادن به مردمها را بپوشى و آن پشمينهمى
در حالى كه لباسى زيبا از جنس ( علیه السلام)امام صادق : و نيز به سند خود از ابن قداح روايت كرده كه گفت

تو از  بد اللهع يا ابا: عباد عرض كرد. هاى مرو به تن داشت و به دست من تكيه كرده بود به عباد ابن كثير برخورد نمودپارچه
 پوشيد، اين لباسهاى فاخر مروى چيست كه به تنخاندان نبوتى و پدرت على امير المؤمنين بود كه هميشه كرباس مى

  
                                                      

 .442، ص 6، جفروع كافى 1
 .442، ص 6، جفروع كافى 2



كنى؟ واى بر تو اى عباد! اين چه اعتراضى است كه مى: ترى اكتفاء ننمودى؟ حضرت فرموداى؟ چرا به لباس سادهكرده
اش نعمتى بدهد دوست دارد آن نعمت كرده؟ خداى عز و جل وقتى به بندهزينت خدايى و طيبات رزق را چه كسى حرام 

 .1اش ببيندرا در بنده
صلى الله )رسول خدا : در الدر المنثور است كه ترمذى از عمرو بن شعيب از پدرش از جدش روايت كرده كه گفت

 .2ببينداش خداوند دوست دارد اثر نعمت خود را در بنده: فرمود( عليه وآله و سلم
در ضمن ( علیه السلام)در قرب الاسناد حميرى از احمد بن محمد بن ابى نصر روايت شده كه گفت حضرت رضا 

ام كه حسن اين نوع لباس كنى؟ عرض كردم شنيدهدر باره لباس خشن چگونه فكر مى: حديثى طولانى به من فرمود
 شست تا به نظرها مستعمل بيايد.كرد در آب مىنو تهيه مىام كه جعفر بن محمد هر وقت لباس پوشيده، و نيز شنيدهمى

هاى خز پانصد درهمى و رداى خز پنجاه فرمود: لباس خوب بپوش و خود را بياراى، على بن الحسين )علیه السلام( جبه
یه السلام( آن گاه حضرت رضا )عل داد.فروخت و پول آنها را صدقه مىشد مىپوشيد، و وقتى زمستان تمام مىدينارى مى

خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ آيه
َ
زْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ ِ  .3را تلاوت فرمود ﴾الَر 

 .تر روايت زير استدر اين باره روايات بسيار زيادى هست كه از همه جامع: مؤلف

 بيان مراد از فواحش ظاهر و باطنچند روايت در « اقتار» و« اسراف» :روايتى در معناى
نى كه اگر كخيال مى: به من فرمود( علیه السلام)امام صادق : در تفسير عياشى از ابان بن تغلب روايت شده كه گفت

دارد از خوارى او است؟ نه، چنين نيست، مال مال دهد از كرامت آن كس است؟ و اگر دريغ مىخداوند به كسى نعمتى مى
سپارد، و خوردن، آشاميدن، پوشيدن، نكاح و سوارى و ساير انواع تصرفات وديعه بدست هر كس بخواهد مى خدا است كه به

در آن را مباح كرده به شرطى كه رعايت اعتدال و اقتصاد را بنمايند و ما زاد آن را به فقراى مؤمن رسانيده يا با آن امور خود 
 را تلاوت ﴾الَمُْسِْفِيَِ  يَُبِ   لَ  إنِهَُ  تسُِْفُِوا لَ وَ ﴿ اهد بود. آن گاه جملهرا اصلاح كنند، و گر نه همه آن تصرفات حرام خو

 نمود.
كند كه اسبى به ده هزار درهم بخرد با اينكه پندارى خدا كسى را در مالى كه به او داده امين مىسپس فرمودند: آيا مى

 كند، واسبى به ارزش بيست درهم او را كفايت مى
  

                                                      
 .443، ص 6، جفروع كافى 1
 .79، ص 3، جالدر المنثور 2
 .ط تهران 157، ص قرب الاسناد 3



به بهاى هزار دينار بخرد با اينكه كنيزى به قيمت بيست درهم براى او كافى است، و از طرف ديگر بفرمايد اسراف كنيزى 
 .1نكنيد چون خدا اسراف كنندگان را دوست ندارد

خدمت امام صادق : و در كافى به سند خود از اسحاق بن عبد العزيز از بعضى از اصحاب خود نقل كرده كه گفت
خواستيم احرام ببنديم لذا نوره كشيديم، و چون سبوس همراه نداشتيم كه عرض كردم در راه مكه بوديم و مى( علیه السلام)

به بدن خود بماليم و اثر نوره را از بدن بزداييم ناگزير قدرى آرد به خود ماليده و با آن رفع حاجت نموديم، من ناگهان به اين 
آيا ترس تو از اين جهت است : حضرت فرمود. داند كه چقدر ناراحت شدمخدا مىفكر افتادم كه اين چه كارى بود كردم، و 

ناراحت مباش در هر چيزى كه بدن را اصلاح كند اسراف نيست. : آرى، فرمود: كه مبادا اسراف كرده باشى؟ عرض كردم
ود اند، و من به خغن زيتون آوردهام مغز استخوان برايم بياورند تا بدنم را چرب كنم، رومن خودم بارها شده كه دستور داده

 عبارت است از كارى كه مال را ضايع كند، و به بدن ضرر برساند.« اسراف» ام، اين اسراف نيست،ماليده
چيست؟ فرمود: اقتار اين است كه انسان با قدرت بر تحصيل غذاى گوارا به نان و نمك اكتفاء « اقتار» عرض كردم:

چه معنا است. فرمود: اقتصاد اين است كه انسان همه رقم غذا از قبيل نان، گوشت، شير، كند. عرض كردم، پس اقتصاد به 
 .2سركه و روغن بخورد و ليكن در هر وعده يك رقم

َ  حَرَمَ  اإنَِمَ قُلْ ﴿ روايت كرده كه در تفسير آيه( علیه السلام)در كافى به سند خود از على بن يقطين از ابى الحسن  ِ
 رَب 

ثْمَ  وَ  بَطَنَ  مَا وَ  مِنْهَا ظَهَرَ  مَا الَفَْوَاحِشَ  زنايى است كه علنا انجام  «فواحش ظاهرى» منظور ازفرمود:  ﴾الََْْق ِ  بغَِيُِْ  الَِْغََْ  وَ  الَِْْ
ند. تافراشهاى خود بيرقى مىيافته، و زنان فاحشه آن روز بر سر در خانهپرده انجام مىشود، چون اين عمل در جاهليت بى

ازدواج با همسر پدر است، چون مردم در جاهليت پس از مرگ پدر اگر غير از مادرشان زنى  «فواحش باطنى» و منظور از
 .3همان خمر است «اثم» آوردند، خداوند در اين آيه آن را حرام كرد. و منظور ازداشت آن زن را به عقد خود در مىمى

 4است كه كلينى آن را در كافى مسندا جعفر )علیه السلام( با مهدى عباسى: اين روايت خلاصه كلام موسى بن مؤلف

 ما هم آن را در ذيل آيات. 5اندو عياشى مرسلا نقل كرده
  

                                                      
 .13، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .10حديث شماره  53، ص 4، جفروع كافى 2
 ط تهران. 1، ح406، ص 6، جفروع كافى 3
 ط تهران. 1، ح406، ص 6، جفروع كافى 4
 .38، ح17، ص 2، جتفسير عياشى 5



 .نقل كرديم «مائده» راجع به شرب خمر در سوره
إنَِمَا ﴿ ز آيها( علیه السلام)از عبد صالح موسى بن جعفر : و در تفسير عياشى از محمد بن منصور روايت شده كه گفت

َ  حَرَمَ  ِ
قرآن داراى ظاهر و باطن است، آنچه را كه خداى : حضرت فرمود .سؤال كردم ﴾بَطَنَ  مَا وَ  مِنْهَا ظَهَرَ  مَا الَفَْوَاحِشَ  رَب 

ظاهر تعالى در قرآن حرام كرده ظاهر محرمات است و اما باطن آنها ائمه جورند. و همچنين آنچه را كه در قرآن حلال كرده 
 .1اندمباحات دينى است، و باطن آنها امامان حق

( یه السلامعل)اين روايت را كافى نيز مسندا از محمد بن منصور نقل كرده، با اين تفاوت كه در روايات كافى امام : مؤلف
چنين جميع پس جميع محرماتى كه در قرآن ذكر شده ظاهر است، و باطن آن محرمات ائمه جور است و هم: پس از آن فرمود

 .2اندهايى كه خداوند در قرآن اباحه فرموده ظاهر است و باطن آنها امامان حقحلال
ها بر امامان حق از اين نظر است كه محرمات و ائمه انطباق معاصى و محرمات بر ائمه جور، و انطباق حلال :مؤلف

 .جور باعث دورى از خدا و محللات و ائمه حق باعث نزديكى به خدايند
نيز ممكن است از اين نظر باشد كه پيروى از امامان جور باعث ارتكاب گناهان و متابعت از امامان حق باعث موفقيت و 

 .شوددر اطاعت مى
نقل كرده  (علیه السلام) عبد الله و از همين باب است روايتى كه شيخ در تهذيب به سند خود از علاء بن سيابه از ابى

و همچنين آن دو روايتى  3منظور غسل براى زيارت امامان استفرموده:  ﴾مَسْجِد   كُ ِ  عِنْدَ  زيِنتََكُمْ خُذُوا ﴿ كه در ذيل آيه
 ما قبلا از حسين بن مهران نقل كرديم.

سعد بن  :اند كه گفتدر الدر المنثور است كه ابن ابى شيبه، بخارى، مسلم و ابن مردويه از مغيرة بن شعبه نقل كرده
صلى الله )اين حرف به گوش رسول خدا . زنمدرنگ گردنش را با شمشير مىاگر مردى را با همسرم ببينم بى: گفتعباده مى

كنيد؟ و ليكن به خدا سوگند من از سعد غيرتمندترم و آيا از غيرت سعد تعجب مى: حضرت فرمود. رسيد( عليه وآله و سلم
 و باطنى را تحريم كرده، چون هيچخداوند از من غيورتر است، و از همين جهت فواحش ظاهرى 

  
                                                      

 .36، ح16، ص 2، جعياشىتفسير  1
 .10، ح374، ص 1، جاصول كافى 2
 .ط تهران 197ش  13، ح110، ص 6، جتهذيب الاحكام 3



 .1كس غيورتر از خدا نيست
: رمودفشنيدم كه مى( علیه السلام)من از امام صادق : و در تفسير عياشى از على بن ابى حمزه روايت شده كه گفت

ه فواحش كسى كرسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( فرموده: احدى غيورتر از خداى تعالى نيست، كيست غيرتمندتر از 
 2ظاهرى و باطنى را تحريم كرده؟

جَلُهُمْ  جَاءَ إذَِا ﴿ روايت كرده كه در ذيل آيه( علیه السلام)و نيز از امام صادق 
َ
خِرُونَ  فَلَ  أ

ْ
 ﴾يسَْتَقْدِمُونَ  لَ  وَ  سَاعَةا  يسَْتَأ

 .3كندآن اجلى است كه خداى تعالى براى ملك الموت تعيين مى: فرمود
جَلا قضََ  الَََِّيهُوَ ﴿ آيهدر ذيل : مؤلف

َ
جَل   وَ  أ

َ
 .رواياتى قريب به اين مضمون گذشت 4﴾عِنْدَهُ  مُسَمًّ  أ

 بحثى آزاد پيرامون چند روايت

رسانند و بيان اينكه قضاى الهى در آغاز بررسى آيات و رواياتى كه ذاتى بودن سعادت و شقاوت را مى
 مشروط به عمل اختيارى آنان استها خلقت در باره سعادت و شقاوت انسان

ناب نقل كرده كه آن ج( علیه السلام)على بن ابراهيم قمى در تفسير خود روايتى از ابى الجارود از حضرت ابى جعفر 
كُمْ كَمَا ﴿ در خلال آن روايت در ذيل آيه

َ
خداوند در : اندودهفرم ﴾الَضَلَلةَُ  عَليَْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  تَعُودُونَ  بدََأ

كرد مؤمن و كافر و شقى و سعيد خلق فرمود، و در روز قيامت هم مهتدى و گمراه مبعوث همان حينى كه بشر را خلق مى
 شوند.مى

گويد: رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( هم فرموده: شقى آن كسى است كه در شكم آن گاه خود قمى مى
 .5كسى است كه در شكم مادرش سعيد آفريده شدهمادرش شقى بوده و سعيد آن 

روايت بالا گر چه از ابى الجارود نقل شده كه در نظر علماى رجال مطعون و مخدوش است، و ليكن اهل فن : مؤلف
ه ند، علاوكناند، و به آنها عمل مىنقل كرده قبول كرده( علیه السلام)رواياتى را كه وى قبل از انحرافش از حضرت ابى جعفر 

 بر اينكه روايات ديگرى نظير آن در تفسير آيه مزبور وارد شده، مانند روايت ابراهيم ليثى از حضرت ابى جعفر
  

                                                      
 .88، ص 2، جالدر المنثور 1
 .16، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .17، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .2انعام، آيه  4
 ط بيروت. 226، ص 1، جتفسير قمى 5



در روايات ديگرى هم كه در تفسير آيات قدر وارد شده اين مضمون بسيار به چشم . و همچنين امثال آن 1(علیه السلام)
 .2خوردمى

 .د، و ليكن همه در افاده اينكه آخر خلقت به شكل اول خلقت است مشتركندگر چه اين روايات از حيث مفاد مختلفن
نند از قبيل كالبته اين روايات و همچنين آيات در مقام اثبات سعادت و شقاوت ذاتى نيستند، و آنچه را براى انسان اثبات مى

ا به اينكه اگر برگشت آن صرف ثبوت زوجيت براى چهار نيست، و اصلا سزاوار هم نيست كسى چنين توهمى بكند، براى
تصوير عقلى بوده و با واقعيت خارجى منطبق نباشد اثر حقيقى نخواهد داشت، و اگر برگشت آن به اقتضاى ذاتى و حقيقى 
انسان كه سعادت و شقاوتش بستگى به آن دارد بوده باشد، منافى با اطلاق ملك خداى سبحان بوده مستلزم تحديد سلطنت 

علاوه بر اينكه چنين چيزى مستلزم اختلال نظام عقل در . قرآن و احاديث و همچنين عقل مخالف آن استاو است، كه خود 
جميع مبانى عقلا است، براى اينكه بناى جميع عقلا بر تاثير تعليم و تربيت است، و همه متفقند بر اينكه كارهايى نيك و قابل 

ز اين هم كه بگذريم لازمه اين حرف اين است كه تشريع شرايع ا. ستايش و مدح است و كارهايى زشت و قابل مذمت است
فايده باشد، و ديگر اتمام حجت در ذاتيات به هر طور كه تصور و فرستادن كتب آسمانى و نيز ارسال پيامبران همه لغو و بى

 وازمى است كه قرآن كريمفرض، انفكاك ذوات از ذاتيات خود محال است، اينها همه لبنابراين شود معنا نخواهد داشت، زيرا 
 .مخالف صريح آن است

آرى، قرآن كريم نظام عقل را مسلم داشته و اينكه انسان اعمال خود را بر اختيار بنا نهاده پذيرفته است و در خلال 
ا رخداوند انسان را از گل آفريده و سپس نسل او را در چكيده آب پستى قرار داد، آن گاه همان چكيده : فرمايدآياتش مى

بطور خوبى رويانيد و بزرگ كرد تا بالغ گرديد و از نعمت عقل برخوردار شد، بطورى كه كار نيك و بد را به اختيار خود 
دهد، و بخاطر همين تميز به انجام داده، خير و شر، نفع و ضرر، اطاعت و معصيت و ثواب و عقاب را با عقل خود تميز مى

و اگر او از عقل خود پيروى و اوامر پروردگارش را اطاعت و از منهياتش . ر گرديدافتخار مكلف شدن به تكاليف دينى مفتخ
و اگر با عقل خود مخالفت نمايد و هواى نفس را متابعت و . شوددورى نمايد سعادتمند شده به بهترين وجه پاداش داده مى

 دنيا سراى امتحان و آزمون چشد، و سراىپروردگارش را نافرمانى كند بدبخت شده، و بال گناهان خود را مى
  

                                                      
 .علل الشرائعبه نقل از  59، ح18، ص 2، جنور الثقلين 1
 .226-227، ص 1، جتفسير قمى 2



ظه شود، و بطورى كه ملاحاين آن مطلبى است كه از قرآن در اين باره استفاده مى. باشداست، امروز عمل و فردا روز پاداش مى
يگرى اينكه افعال و د. يكى اينكه بين فعل اختيارى و غير اختيارى فرق هست: كنيد اساس اين بيان بر دو قضيه عقلى استمى

ختيارى متصف به حسن و قبح و مستتبع مدح و ذم و ثواب و عقاب است، و اين دو قضيه از قضاياى قطعى است كه هيچ ا
ار تواند آن را انكداند به هيچ وجه نمىكند و خود را محكوم به احكام آن نظام مىعاقلى كه در تحت نظام اجتماعى زندگى مى

 .شود نموده قائل به ذاتيت سعادت و شقاوت انسان
 : روايات بسيارى كه در اين باره وارد شده مانند آيات از حيث مضمون و نحوه بيان مختلفند

 سعيد و: شان دو گونه خلق كردهخداى تعالى مردم را در موقع خلقت: بعضى از روايات اجمالا دلالت دارد بر اينكه
ِركُُمْ  الَََِّي هُوَ ﴿ و روايتى كه در تفسير آيه. نقل شدشقى و كافر و مؤمن، مانند روايت ابى الجارود كه در چند صفحه قبل   يصَُو 

رحَْامِ  فِ 
َ
موافق اين دسته از روايات آياتى از قرآن كريم هست، . از كافى راجع به خلقت چنين نقل نموديم 1﴾يشََاءُ  كَيْفَ  الَْْ

عْلَمُ هُوَ ﴿ و نيز مانند آيه 2﴾مُؤْمِن   مِنْكُمْ  وَ  كََفرِ   فَمِنْكُمْ  خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ مانند آيه
َ
كُمْ  إذِْ  بكُِمْ  أ

َ
نشَْأ
َ
رضِْ  مِنَ  أ

َ
 إذِْ  وَ  الَْْ

نْتُمْ 
َ
جِنَة   أ

َ
مَهَاتكُِمْ  بُطُونِ  فِ  أ

ُ
نْفُسَكُمْ  تزَُك وا فَلَ  أ

َ
عْلَمُ  هُوَ  أ

َ
  3﴾اتِقََ  بمَِنِ  أ

كُمْ كَمَا ﴿ و آيه
َ
 .4﴾الَضَلَلةَُ  عَلَيْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  تَعُودُونَ  بدََأ

اينگونه آيات و روايات چندان اشكال ندارند زيرا سياق آيات و مخصوصا آيه آخرى دلالت دارد بر اينكه اجمالا نوع 
ى صانسان به قضاى الهى به دو جور و دو قسم تقسيم شده، و اما تفصيل اين اجمال و اينكه چه كسانى از اين قسم و چه اشخا

 اند، مربوط به اعمال اختيارىاز آن قسم
  

                                                      
 .6آل عمران، آيه  -. كنداو كسى است كه شما بنى آدم را به هر نحوى كه خودش بخواهد در رحم مادران صورتگرى و نقشبندى مى 1
 .2تغابن، آيه  -. او است آن كسى كه شما را آفريد، پس بعضى از شما كافر و بعضى مؤمن هستيد 2
ستايى ودخدا به حال شما بندگان آگاهتر است، زيرا او شما را از خاك زمين آفريده، و هنگامى كه شما در شكم مادرها جنين بوديد به ياد آريد و خ 3

 .32نجم، آيه  -. مكنيد، او كه آفريننده است به حال هر كه متقى است داناتر است
 - .گشت خواهيد كرد، گروهى هدايت يافته، گروهى ديگر ضلالت بر او حتم شده استهمانطورى كه شما را در اول بيافريد به سويش باز 4

 .29اعراف، آيه 



و به عبارت ديگر آن قضايى كه در اول خلقت و ابتداى وجود گذشته قضاى . شان داردخود آنان است، و اين بستگى به عمل
عال افشود كه پاى افعال اختيارى به ميان آيد، چون مشروط بوده، و اما در مرحله بقاء وقتى آن مشروط مطلق و حتمى مى

 . شوداختيارى است كه مستتبع سعادت و يا شقاوت و مستلزم هدايت و يا ضلالت مى
شان بعضى ديگر از روايات بطور تفصيل دلالت دارند بر اينكه خداى سبحان خلايق را مختلف آفريده، بعضيها خلقت

ه سوى شان نيز بجهنم است، و بازگشتها از گل و بعضى. شان نيز به سوى بهشت خواهد بوداز گل بهشت است، و سرانجام
خداوند متعال ميثاق شيعيان ما را با ما بر : كه فرمود( علیه السلام)جهنم، مانند روايت بصائر الدرجات از على بن الحسين 

آن آفريد،  تر ازشوند، خداوند متعال ما را از طينت عليين و شيعيان ما را از طينتى پايينولايت ما گرفت، آنان كم و زياد نمى
 .1تر از آن خلق فرمودشان را از طينتى پايينو دشمنان ما را از طينت سجين و شيعيان

 .در اين معنا روايات بسيار زيادى هست: مؤلف
 :عرض كردم( علیه السلام)خدمت حضرت صادق : بن كيسان روايت شده كه گفت عبد الله و در كتاب محاسن از

نسب تو را شناختم و اما خودت را نه. عرض كردم: من در : فرمود. ن از دوستداران شمايمبن كيسا عبد الله فدايت شوم من
ام، و چون مردى بازرگانم سر و كار زيادى با مردم دارم، و بسيار برايم اتفاق شام به دنيا آمده و در فارس نشو و نما كرده

ام كه از دشمنان قتى از عقايدش جستجو كرده ديدهام و وافتاده كه به مردى ظاهر الصلاح و خوش خلق و امين برخورده
شما است، و بر عكس به مردمى بد اخلاق و نادرست برخورده كه پس از تفتيش از عقايدش برايم معلوم شده كه وى از 

 دوستان شما است، و اين معنا براى من قابل هضم نيست.
طينتى را از دوزخ گرفت و درهم آميخت سپس  دانى كه خداى تعالى طينتى را از بهشت وحضرت فرمود: مگر نمى

بينى بخاطر آن اختلاطى دارى و حسن ظاهر و خوش خلقى كه از دشمنان ما مىآنها را از هم جدا ساخت، پس اين امانت
خاطر بينى بشان با طينت دوستان ما داشته، و آن كمى امانت و بدى خلق و خشونتى كه در دوستان ما مىاست كه طينت

شان با طينت دشمنان ما داشته، و گر نه سرانجام دشمنان امين و خوش خلق ما به همان اصل خودشان، است كه طينتتماسى 
 .2و عاقبت امر دوستان خشن ما نيز به اصل خودشان خواهد بود

  
                                                      

 .16، ص بصائر الدرجات 1
 .ط قم 136، ص 1، جبرقى محاسن 2



 .در اين معنا نيز روايات بسيار ديگرى هست: مؤلف
 خداى تعالى آدم را از قسمت بيرونى: روايت شده كه فرمود( لامعلیه الس)و در كتاب علل الشرائع از حبه عرنى از على 

ز است از خيزار و بعضى پاكيزه و حاصلها مختلفند، بعضى باير و بعضى شورهها و سرزمينروى زمين آفريد و چون خاك
 .1اين رو ذريه آدم نيز بعضى نيكوكار و بعضى بدكار شدند

 هاى مختلف دلالت دارند و بيان مراد آن رواياتينتها از طبررسى رواياتى كه به خلقت انسان
ي   لفَِ  الَفُجَارِ  كتَِابَ  إنَِ كََلَ ﴿ مساله خلقت انسان از طينت عليين و سجين اشاره است به مفاد آيه: مؤلف  مَا وَ  سِج ِ

دْرَاكَ 
َ
ي   مَا أ بيَِ  يوَْمَئذِ   وَيْل   مَرْقوُم   كتَِاب   سِج ِ بْرَارِ  كتَِابَ  إنَِ كََلَ  … للِْمُكَذ ِ

َ
دْرَاكَ  مَا وَ  عِل يِ يَِ  لفَِ  الَْْ

َ
 كتَِاب   عِل يِ ونَ  مَا أ

 .در محل خود خواهد آمد ان شاء  الله و بيان اين آيات، 2﴾الَمُْقَرَبُونَ  يشَْهَدُهُ  مَرْقُوم  
با  دلالت دارد بر اينكه ماده زمينىبايد دانست كه روايت آخرى خالى از بيان روايت قبليش نيست زيرا  -و اما روايات 

ارتباط به احوال انسان و اوصاف مختلفى كه از جهت صلاح و فساد دارد نيست، اختلافى كه در اوصاف و خواص آن است بى
ه حسب شود بو اينكه تركيب بدن انسان از ماده زمين عينا مانند نباتات و يا هر موجود ديگرى كه از ماده زمينى تركيب مى

گردد، البته صحيح است، و ليكن اين ارتباط بنحو عليت تامه نيست، بلكه بنحو لافى كه در ماده زمينى آن است مختلف مىاخت
 .اقتضاء است

زمين  آيد كهبدست مى« خلقت انسان از گل و اصل آن گل از بهشت و يا دوزخ بوده» پس، از اينكه خداى تعالى فرمود
 گردند، براىبعضى ديگرش از جهنم بوده و سرانجام هم هر كدام به اصل خود بر مىهايش از بهشت و هم بعضى از قسمت

پيمايند و يا راه جهنم را، و معلوم است كه هر آيند كه يا راه بهشت را مىهايى در مىاينكه هر كدام بتدريج به صورت انسان
ه ماده اصليش خاك بهشتى است در طول زندگى با انسانى ك. شان باشدروند كه مناسب با ماده اصلى خلقتكدام راهى را مى

اده و انسانى كه م. پيونددتهذيب نفس و عمل صالح خود را صفا و نورانيت داده و به اصل و منشا خود كه بهشت است مى
گذارد تا كند و هم چنان رو به انحطاط مىاصليش خاك جهنمى است، در طول زندگى كدورت و ظلمت خود را بيشتر مى

 .گيره دوزخ شودجام به اصل اولى خود يعنى جهنم پيوسته و آتشسران
ِ الََْْمْدُ ﴿ آيه وْرَثَنَا وَ  وَعْدَهُ  صَدَقَنَا الَََِّي لِلَّ

َ
رضَْ  أ

َ
  الَْْ

ُ
 كه 3﴾نشََاءُ  حَيْثُ  الََْْنَةِ  مِنَ  نتََبَوَأ

  
                                                      

 ط قم. 3، ح78، ص 1، جعلل الشرائع 1
 .21مطففين، آيه  2
مر، ز -. وارثان زمين گردانيد تا هر جايى از بهشت را كه بخواهيم منزل گزينيمستايش خداوندى را كه وعده خود را بر ما محقق فرمود، و ما را  3

 .74آيه 



آيد كه منظور از زمين همين از ظاهر آن بر مى اى به اين مطلب اشعار دارد، زيراحكايت سخن اهل بهشت است نيز تا اندازه
هم همين زمين  «جنت» و منظور از. شودميرد و از آن برانگيخته مىكند و در آن مىزمينى است كه بشر در آن زندگى مى

رْضُ  تُبَدَلُ يوَْمَ ﴿ و نيز آيه. است
َ
رضِْ  غَيَُْ  الَْْ

َ
 .به آن اشاره دارد 1﴾...الَسَمَاوَاتُ  وَ  الَْْ

كه در روايات است همان طينتى باشد كه بعدها از اجزاى « طينت دوزخ» و« طينت بهشت» پس بعيد نيست كه منظور از
طينت »، «ت سجينطين»، «طينت عليين» شود، و خصوصا اين احتمال با توجه به بعضى از تعبيراتى از قبيلبهشت و يا دوزخ مى

 .رسدقوى مىكه در روايات است به نظر « طينت نار» و ،«جنت

 ارداو د( مواد اصلى)سعادت و شقاوت آدمى، به نحو اقتضاء نه عليت، ارتباط مستقيمى با آب و گل 
ه شده اى زمينى گرفتانسان بر حسب تركيبى كه اجزاى بدن او دارد از ماده: احتمال، مراد اين خواهد بود كهبنابراين و 
اين ماده پاك و ناپاك در ادراكات و عواطف و قواى انسانى كه از آن تركيب شده اى ناپاك، و اى پاك بوده و يا مادهكه يا ماده

كند بيشتر مؤثر است، به اين معنا كه انسان مركب از طينت پاك و يا ناپاك وقتى ادراكات و عواطف و قوايش شروع به كار مى
اش را تاييد نموده و اعمالش اعمال و آثار ماده دهد كه مناسب با ماده اصليش باشد،كند و آثارى از خود نشان مىكارهايى مى

ن ارتباط و اينكه گفتيم اي. كند، تا كارش بالا گرفته انسانى سعيد و يا شقى تمام عيار گردداش اعمالش را كمك مىآثار ماده
ند و سلطنت خداو بنحو اقتضا است نه به طور عليت براى اين است كه خاصيت و اثر ماده در نحوه عمل انسان مانع از اراده

تر از اسباب فعال موجود را بر انسان مسلط نمايد كه مجراى سير تواند در اين مورد سبب ديگرى قوىو خداوند مى. نيست
فعلى انسان را مبدل به مجراى ديگرى نمايد، زيرا اسباب و شرايطى كه در سرنوشت نيك و بد انسان دخالت دارند يكى و دو 

ادرى اى بيش نيست، به شهادت اينكه نوكه ما سراغ داريم در قبال آنچه كه از حيطه علم ما بيرون است ذرهتا نيستند، و آنچه را 
 الَمَْي تِِ  نَ مِ  الَحََْ يَُرِْجُ ﴿ پنداريم، آرى،از افراد سراغ داريم كه نشو و نمايشان بر خلاف آن مقتضياتى است كه ما آن را منشا مى

 .2﴾الَحَْ ِ  مِنَ  الَمَْي تَِ  يَُرِْجُ  وَ 
اش صالح و سالم باشد و در رحمى انسانى كه نطفه: از جمله اسباب و شرايطى كه ما از آن اطلاع داريم اين است كه

 سالم پرورش يابد، و در دوران جنينى و همچنين بعد از ولادت
  

                                                      
 .48ابراهيم، آيه  -... ها نيزروزى كه زمين به غير آن تبديل شده و آسمان 1
 .18روم، آيه  -. كند مرده را از زندهكند زنده را از مرده و خارج مىخارج مى 2



شده باشد چنين انسانى استعدادش آب، هوا و غذايش سالم باشد و در محيط سالم زندگى كند و در مناطق اعتدالى متولد 
بر . ستتر و نيرويش براى عمل به وظايف انسانى بيشتر ابراى سلوك طريق انسانيت بيشتر و فهمش تيزتر و ادراكش لطيف

اش آلوده و يا مريض باشد و يا در رحم ناپاك و ناسالم پرورش يابد و يا غذاى سالم به آن نرسد، يا عكس انسانى كه نطفه
دت محيط زندگيش سالم نباشد و يا در مناطق استوايى و قطبى به وجود آمده باشد آن استعداد و آن فهم و ادراك پس از ولا

هاى سالمى كه از عوامل مذكور و ساير علاوه بر اين، مزاج .تر استرا ندارد، و بخشونت و قساوت قلب و كم فهمى نزديك
ترند، و اين روح و عقل و اين عواطف، عقلى كاملتر و عواطفى رقيقتر و موانع و مزاحمات دورترند داراى روحى لطيف

انسان را به عقايد و تصميمات و كارهايى واميدارد كه صلاح انسانيتش در آن است و او را نخست به تحصيل مواد غذايى 
 م اعمال صالح و تصميماتصالح و استفاده صالح و شايسته از آن واداشته سپس از همين راه روح او را تكميل نموده در انجا

كند و اين تاثير طرفينى يعنى تاثير مواد غذايى صالح در روح و تاثير عمل روح در استفاده صحيح از مواد شايسته تاييد مى
 .غذايى هم چنان ادامه دارد تا آنكه او را به سعادت واقعيش برساند

 .عين اين حرف در طرف شقاوت نيز صحيح است
 لمََعَ  الََلَّ  إنَِ  وَ  سُبُلَنَا لَنهَْدِيَنَهُمْ  فيِنَا جَاهَدُوا الَََِّينَ وَ ﴿ :باره نسبت بطرف سعادت فرمودهقرآن كريم در اين 

سَاؤُا الَََِّينَ  عَقبَِةَ  كََنَ ثُمَ ﴿ :فرمايدو نسبت بطرف شقاوت مى 1﴾الَمُْحْسِنيَِ 
َ
واىَ  أ نْ  الَس 

َ
 بهَِا واكََنُ  وَ  الََلِّ  بآِياَتِ  كَذَبوُا أ

 .و نظاير اين دو آيه در دو طرف بسيار است 2﴾يسَْتَهْزِؤُنَ 
كوتاه سخن، سعادت انسان در زندگى خاص انسانيش يعنى سعادتش در علم و عمل ارتباط تامى به پاكيزه بودن مواد 

كنند، هم چنان كه اصليش دارد، چون حامل روح انسانى همين موادند و همين موادند كه او را به سوى بهشت هدايت مى
دهد و همچنين شقاوتش در علم كه همان ترك عقل و سرگرمى به اوهام و خرافاتى كه شهوت و غضب را در نظرها جلوه مى

بندوبارى در شهوات حيوانى و استكبار از هر حقى است كه مزاحم شقاوتش در عمل كه همان سرگرمى به لذات مادى و بى
 ط مستقيمى با آب و گلو مخالف با هواى او است، ارتبا

  
                                                      

 .69عنكبوت، آيه  -. كنيم، و خداوند با نيكوكاران استكنند ما آنان را بطور قطع به راههاى خود هدايت مىد مىو كسانى كه در باره ما جها 1
 .10روم، آيه  -. ورزيدند اين شد كه آيات خدايى را تكذيب نموده و آن را مسخره كنندپس از آن سرانجام كسانى كه در بدكارى اصرار مى 2



او دارد، اين دو قسم آب و گل است كه يكى انسان را به حق و سعادت و بهشت، و ديگرى به باطل و شقاوت و دوزخ سوق 
و البته اين سوق دادن بنحو اقتضاء است نه عليت تامه، چون خداى تعالى است كه اين آثار را در آب و گل قرار داده . دهندمى

 .تر از آن به كار ببرد و اثر آن را خنثى سازدسبب ديگرى قوى تواندو او مى
كند گذشت، و روايات مطالبى كه دلالت بر اين معنا مى« آل عمران» سابقا در حديث خلقت جنين در اوايل سوره

 .كندديگرى نظير آن هست كه براى خدا مشيت و قدرت بر محو و اثبات در هر امرى را اثبات مى

 در بيان روايات گذشتهترى وجه دقيق
ترى كه تعقلش محتاج به صفاى ذهن و قدم راسخ در معارف حقيقى است البته روايات مورد بحث را به وجه دقيق

شود كه ادراك او فعليت پيدا كرده و سعادت و شقاوت وقتى در انسان محقق مى: توان توجيه نمود، و آن اين است كهمى
مستقر شده باشد، و ادراك هم از آنجايى كه مجرد از ماده است قهرا مقيد به قيود ماده و محكوم به احكام آن كه يكى از آنها 

ت يرسد كه سعادت بعد از حركت ماده به سوى فعل، گو اينكه ما بنظرمان چنين مىبنابراین. است، نيست( مقدار حركت)زمان 
 .شود، و ليكن حقيقت امر اين است كه منشا سعادت يعنى ادراك از آنجايى كه مجرد است مقيد به زمان نيستموجود مى

شود عينا قبل از حركت نيز وجود داشته، نظير نسبت دادن ما امور حادث را به پس سعادتى كه پس از حركت ماده پيدا مى
و يا  «خداوند زيد را در فلان روز آفريده» :گوييماين نسبت مقيد به زمان كرده مىفعل خداى تعالى، كه اگر ما فعل خدا را در 

را  (صلى الله عليه وآله و سلم) رسول الله در فلان تاريخ قوم نوح را هلاك كرد، و يا قوم يونس را نجات داد، و يا» :گوييممى
، و دهيم نظرمان به خود حادثه استر اين نسبتى كه مىاين تقييد در حقيقت تقييد از نظر ما است، چون ما د «مبعوث فرمود

گيريم، و گر نه فعل خداى تعالى مقيد به زمان نيست، مجموع زمان و حركتى را كه منتهى به حدوث آن شده در نظر مى
عمل  حوادث و همچنين زمان حدوث هر حادثه و ساير قيود و شرايطى را كه دارد او ايجاد كرده، آن وقت چطور ممكن است

گوييم امروز فلان مطلب را درك كردم و يا الآن فلان چيز را فهميدم خود او مقيد و محدود به حدود زمان شود؟ پس اينكه مى
كنيم، و گر نه اصل علم و ادراك در حقيقت عمل سلولهاى دماغى و يا عصبى خود را كه امورى مادى هستند مقيد به زمان مى

 .شوديد نمىمجرد است، و به روز و ساعت مق
توان آنها را پس از آنجايى كه سعادت و شقاوت انسان از راه تجرد علمى او است كه مجرد و بيرون از زمان است مى

 .تتوان متاخرتر از آنها گرفپيش از امتداد زمان زندگيش گرفت چنان كه به واسطه ارتباط آنها به اعمال و حركات انسان مى
  



 .دانداز روايات اين باب رواياتى است كه خلقت انسان را منتهى به آب گوارا و آب تلخ و شور مى دسته سوم
ل خداى عز و ج: كند كه فرمودنقل مى( علیه السلام)از آن جمله روايتى است كه در كتاب علل الشرائع از امام صادق 

 سپس. آب تلخى آفريد و از آن اهل معصيت را خلق كردبار ديگر . آب گوارايى آفريد و از آن آب اهل طاعت را خلق فرمود
  1شدكرد مؤمن جز از مؤمن و كافر جز از كافر متولد نمىامر كرد تا اين دو آب بهم در آميزند و مخلوط شوند، كه اگر چنين نمى

ق تعالى خل پرسيدم اولين چيزى كه خداى( علیه السلام)و نيز از محمد بن سنان نقل كرده كه گفت از امام صادق 
اولين چيزى كه خداى عز و جل آفريد چيزى بود كه تمامى موجودات عالم از آن آفريده : فرمود چه بود؟ حضرت فرمود

شد. عرض كردم آن چه بود؟ فرمود: آب بود، خداى تبارك و تعالى نخست دو درياى آب يكى گوارا و يكى تلخ آفريد آن 
درياى آب گوارا عرض كرد: لبيك و سعديك. فرمود: بركت و رحمت من در تو گاه به آب گوارا نظر انداخته صدايش زد، 
كنم. آن گاه به درياى شور نظر افكنده او را صدا زد، دريا جواب نداد، بار ديگرش است، بهشتم و اهل طاعتم را از تو خلق مى

ه بار كنم. آن گاهل معصيتم را از تو خلق مىلا جرم فرمود لعنتم بر تو باد، من دوزخيان و ا -تا سه بار  -صدا زد جواب نداد 
بينيم مؤمن از كافر و سپس امام )علیه السلام( اضافه كرد: از همين جهت است كه مى ديگر امر نمود تا بهم مخلوط شدند.

 .2آيدكافر از مؤمن پديد مى
خداى  :نقل كرده كه فرمود( علیه السلام)در تفسير عياشى از عثمان بن عيسى از بعضى از اصحابش از امام صادق 

تعالى به آبى فرمود: شيرين و گوارا باش تا از تو بهشتم و اهل طاعتم را خلق كنم. و به آبى فرمود: شور و تلخ شو تا از تو 
 .3آتشم و اهل معصيتم را بيافرينم آن گاه آن دو آب را بر گل جارى ساخت...

 ب گوار و آب تلخ و شور استگويند خلقت انسان منتهى به آبررسى رواياتى كه مى
علیه )در معناى هر يك از اين سه حديث احاديث بسيار ديگرى از امير المؤمنين و امام باقر و امام صادق : مؤلف

 .هست، و ما اين سه حديث را بعنوان نمونه در اينجا آورديم( السلام
  مِنْ  ثُمَ  ترَُاب   مِنْ  خَلقََكُمْ  الََلُّ وَ ﴿ بر طبق اين دسته از اخبار نيز آياتى هست، مانند آيه

  
                                                      

 بيروت.ط  7، ح84، ص علل الشرائع 1
 ط بيروت. 6، ح83، ص علل الشرائع 2
 .18، ح358، ص 1، جتفسير عياشى 3



زْوَاجاا  جَعَلكَُمْ  ثُمَ نُطْفَة  
َ
نْثَ  مِنْ  تََمِْلُ  مَا وَ  أ

ُ
 كتَِاب   فِ  إلَِ  عُمُرِهِ  مِنْ  يُنْقَصُ  لَ  وَ  مُعَمَر   مِنْ  يُعَمَرُ  مَا وَ  بعِِلمِْهِ  إلَِ  تضََعُ  لَ  وَ  أ

ابهُُ  سَائغِ   فُرَات   عَذْب   هَذَا الََِْحْرَانِ  يسَْتَوِي مَا وَ  يسَِيُ   الََلِّ  عَََ  ذَلكَِ  إنَِ  جَاج   مِلحْ   هَذَا وَ  شَََ
ُ
   مِنْ  وَ  أ

كُلُونَ  كُ 
ْ
 طَرِيًّا لَْْماا  تَأ

َ  لعََلكَُمْ  وَ  فَضْلهِِ  مِنْ  لِِبَْتَغُوا مَوَاخِرَ  فيِهِ  الَفُْلكَْ  ترََى وَ  تلَْبَسُونَهَا حِلْيَةا  تسَْتَخْرجُِونَ  وَ  به طورى كه ملاحظه  1﴾شْكُرُونَ ت
كنيد آيه دومى به منزله مثالى است براى بيان مضمون آيه قبليش، و اينكه چطور مردم با اينكه در جامع انسانيت و در بعضى مى

 .رسانداشتراك را مىنيز اين  ﴾حَ    ء  شَْ  كَُ  الَمَْاءِ  مِنَ  جَعَلْنَاوَ ﴿ از منافع و آثار مشتركند با هم اختلاف دارند، آيه
جَاج   ملِحْ   هَذَا وَ  فُرَات   عَذْب   هَذَا الََِْحْرَيْنِ  مَرَجَ  الَََِّي هُوَ وَ ﴿ و نيز مانند آيه

ُ
 مَُْجُوراا  حِجْراا  وَ  برَْزخَاا  بيَنَْهُمَا جَعَلَ  وَ  أ

 .بيان اين آيات به زودى در محل خود خواهد آمد 2﴾قَدِيراا  رَب كَ  كََنَ  وَ  صِهْراا  وَ  نسََباا  فَجَعَلهَُ  بشَََاا  الَمَْاءِ  مِنَ  خَلقََ  الَََِّي هُوَ  وَ 
اى كه نقل شد و همچنين روايات ديگرى كه به آن مضمون وارد شده از جهت معنا به دو قسم گانهو اما روايات سه

ن دو را بر گلى كه انسان را از آكه خداوند آن » فرمودكرد، و مىكه آب گوارا و تلخ را ذكر مى يكى رواياتى: شوندتقسيم مى
اين قسم از اخبار برگشت معنايش به همان طايفه از  «ها مختلف شدندها به جهت اختلاف آبآفريد جارى ساخت و گل

ود ، حرفهايى كه در اين روايات بايد زده شبنابراین. دانستاخبار است كه اختلاف خلقت بشر را از ناحيه اختلاف طينت مى
 .ى است كه در اخبار طينت زديمهمان حرفهاي

است كه تنها متعرض خلقت انسان نيست، بلكه خلقت هر موجودى را حتى خلقت بهشت و دوزخ  قسم دوم اخبارى
 ها منشا اختلافاختلاف آب» :فرموددانست، و مىرا از آب مى

  
                                                      

كند، و شود و وضع حمل نمىاى جز با علم او باردار نمىخدا شما را از خاك آفريد، سپس از نطفه، پس از آن شما را زوج قرار داد، هيچ ماده 1
گردد مگر آنكه در مكتوبى نوشته شده است و آگاهى بر اين جزئيات بر خدا آسان شود و يا از عمر او كاسته نمىهيچ سالمندى عمرش دراز نمى

و هرگز آن دو دريا كه آب اين يك شيرين و نوشيدنش گوارا و آب آن يك شور و زننده است يكسان نيستند، در عين حال شما از هر دو . است
كرم وى  شكافند تا از فضل وبينى كه آب را مىيد، و كشتيها را در آن دريا مىكنخوريد، و مرواريد استخراج نموده پيرايه خود مىگوشت تازه مى

 .12-11فاطر آيات  -. روزى جوييد، و شايد سپاس داريد
 ت آنكهو او اس. او همان كسى است كه دو دريا را به هم پيوست، اين شيرين و گوارا است و آن شور و تند، و ميانشان حايلى نفوذناپذير قرار داد 2

 .54-53فرقان آيات  -. از آب انسانى آفريد و آن را نژادى قرار داده بين افرادش پيوند برقرار نمود، آرى پروردگار تو هميشه قادر و توانا است



يات بود، در نتيجه حرفهايى كه و اين همان معنايى است كه در قسم اول از روا «خصوص مردم در سعادت و شقاوت است
فسر ، و هر دو به منزله مدسته دومبه منزله مفسر براى اخبار  دسته اولآنجا زديم در اينجا نيز جريان دارد، و در حقيقت اخبار 

انتهاى خلقت به سوى آب است همانطورى كه ابتدايش از آب بود، به زودى در : فرمودو اما اينكه مى. براى اخبار طينتند
 .- ان شاء  الله -جاى مناسب بحثش خواهد آمد 

داند، مانند روايتى كه در رواياتى است كه برگشت اختلاف در خلقت را به اختلاف در نور و ظلمت مى دسته چهارم
يز نخداى تبارك و تعالى ما را از نورى آفريد كه آن نور : نقل شده كه فرمود( علیه السلام)كتاب علل الشرائع از امام صادق 

هاى هاى شيعيان ما را از آب و گلى آفريد كه با آن بدناز نور ديگرى خلق شده و اصلش از طينت اعلى عليين است و دل
تر از آن آفريد، به همين جهت است كه دلهاى شيعيان همواره متمايل به هاى آنان را از طينتى پايينما را خلق كرد، و بدن

 ابَ كتَِ  إنَِ كََلَ ﴿ ايم. آن گاه امام )علیه السلام( آيه:اند كه ما آفريده شدهچيزى آفريده شدهسوى ما است، براى اينكه از همان 
بْرَارِ 
َ
دْرَاكَ  مَا وَ  عِل يِ يَِ  لفَِ  الَْْ

َ
را تلاوت نمود و سپس اضافه كرد كه خداى  1﴾الَمُْقَرَبُونَ  يشَْهَدُهُ  مَرْقُوم   كتَِاب   عِل يِ ونَ  مَا أ

تر از آن آفريد، دلهاى شيعيان آنان را هم از آب هايشان را از طينتى پستى دشمنان ما را از طينتى از سجين و بدنتعالى دلها
إنَِ ﴿ و گلى آفريد كه بدن آنان را از آن خلق فرموده، و از همين جهت دلهاى شيعيان ايشان متمايل به آنان است، آن گاه آيه

ي   لفَِ  الَفُجَارِ  كتَِابَ  دْرَاكَ  مَا وَ  سِج ِ
َ
ي   مَا أ بيَِ  يوَْمَئذِ   وَيْل   مَرْقُوم   كتَِاب   سِج ِ  .3را تلاوت فرمود 2﴾للِْمُكَذ ِ

برگشت اين دسته از روايات در حقيقت به همان رواياتى است كه . 4در اين معنا روايات ديگرى نيز هست: مؤلف
ات اين باشد، با اين تفاوت كه در اين روايعليين و طينت سجين مىكنند بر اينكه انتهاى خلقت و ريشه آن، طينت دلالت مى

و شايد جهتش اين باشد كه طينت سعادت . شودمعنا اضافه شده است كه انسان پس از خلقت مبدل به نور و يا ظلمت مى
 باعث ظهور حق و انجلاى معرفت، و طينت شقاوت ملازم با جهل است و جهل هم همان ظلمت

  
                                                      

 .21، آيه مطففين - .كنندها است و تو چه دانى كه دفتر نيكى چيست كتابى است نوشته كه مقربان مشاهده مىحاشا كه نامه نيكان در دفتر نيكى 1
مطففين،  - .حاشا كه نامه بدكاران در دفتر بدان است و تو چه دانى كه دفتر بدان چيست؟ كتابى است نوشته، آن روز واى بر تكذيب كنندگان 2

10. 
 .14، ح111، ص 1، جعلل الشرائع 3
 .15و  13و  12، ح111، ص 1، جعلل الشرائع 4



م ه. نامدقرآن كريم هم غالبا علم و هدايت را نور مى. پس طينت سعادت نور و طينت شقاوت ظلمت است .و كورى است
 ﴿ :فرمايداز آن جمله مى. خواندچنان كه ايمان را زندگى مى

َ
حْيَينَْاهُ  مَيْتاا  كََنَ  مَنْ  وَ أ

َ
 اسِ الَنَ  فِ  بهِِ  يَمْشِ  نوُراا  لَُ  جَعَلْنَا وَ  فَأ

لُمَاتِ  فِ  مَثَلُهُ  كَمَنْ  لُمَاتِ  مِنَ  يَُرْجُِهُمْ  آمَنُوا الَََِّينَ  وَلِ  الََلُّ ﴿ :فرمايدو نيز مى 1﴾مِنْهَا بِِاَرِج   ليَسَْ  الَظ   الَََِّينَ  وَ  الَن ورِ  إلَِ  الَظ 
وْلَِاَؤهُُمُ  كَفَرُوا
َ
لُمَاتِ  إلَِ  الَن ورِ  مِنَ  يَُرْجُِونَهُمْ  الَطَاغُوتُ  أ اى از موجودات از قبيل در اينكه نور اصل خلقت طايفهو  2﴾الَظ 

 .دنقل خواهد ش - ان شاء  الله -انبيا، ملائكه، لوح، قلم، عرش، كرسى و بهشت است، اخبار بسيارى وارد شده كه به زودى 
ه عمل افراد ناماز اخبار اين باب رواياتى است كه دلالت دارد بر انتقال حسنات افراد شقى در روز قيامت به  دسته پنجم

سعيد و بعكس، انتقال سيئات افراد سعيد به نامه عمل افراد شقى، مانند روايتى كه علل الشرائع به سند خود از ابراهيم ليثى از 
اى ابراهيم! بگو ببينم وقتى قرص خورشيد : نقل كرده كه آن جناب در ضمن حديث طويلى فرمود( علیه السلام)امام باقر 
تاباند آيا شعاعش از خود قرص جدا است يا نه؟ عرض كردم آرى، در حال عاع خود را به همه جا مىكند، و شطلوع مى

كند دامنه شعاعش نيز برچيده شده به طلوع شعاعش از خودش جدا است. فرمود: آيا جز اين است كه وقتى غروب مى
كند، و وقتى و جوهر خود بازگشت مى فرمود: به همين نحو هر موجودى به سوى اصل رود. عرض كردم چرا.دنبالش مى

ها و از طينت آنان است از نامه مؤمنين به نامه ها را كه از سنخ وجود ناصبىكند خداى تعالى وزر و وبالقيامت قيام مى
ها و مساعى خيرى كه در نامه عمل ناصبيها است از آنجايى كه از سنخ وجود مؤمن ناصبيها منتقل نموده و حسنات و نيكى

رمود . فرسول الله كند آيا اين ظلم و تعدى است؟ عرض كردم نه، يا ابناز جنس طينت او است به نامه مؤمنين منتقل مىو 
 وَ  عَلُ يَفْ  عَمَا يسُْئَلُ لَ ﴿ به خدا سوگند نه تنها ظلم و عدوان نيست، بلكه قضاء فاصل و حكم قاطع و عدالت آشكار است:

 ين حقى است از ناحيه پروردگارت، و حكمى است از احكام ملكوت او.اى ابراهيم! ا ﴾يسُْئَلُونَ  هُمْ 
 چيست؟ فرمود حكم خدا و انبياى او« حكم ملكوت» !رسول الله عرض كردم: يا بن

  
                                                      

( بودن)رود با كسى كه صفت او در ظلمات كرده برايش نورى قرار داديم كه به كمك آن ميان مردم راه مىاش آيا آن كسى كه مرده بود و ما زنده 1
 .122انعام، آيه  -. است و از آن بيرون شدنى نيست يكسان است؟

رانند د سرپرست ايشان طغيانگانبرد، و كسانى كه كافر شدهاند، آنان را از ظلمات به سوى نور مىخداوند سرپرست كسانى است كه ايمان آورده 2
 .257بقره، آيه  -. برندكه آنها را از نور به ظلمات مى



 مَعَِ  تسَْتَطِيعَ  لَنْ إنِكََ ﴿ است، همان حكمى است كه خضر در جواب موسى )علیه السلام( به آن تمسك جست و گفت:
كنى كه موسى )علیه السلام( از كارهاى خضر سر در تو اى ابراهيم فكر مى 1﴾خُبّْاا  بهِِ  تَُطِْ  لمَْ  مَا عَََ  تصَْبُِّ  كَيْفَ  وَ  صَبّْاا 

 دانسته. نه، او از وجهه اعمال خضر آگاه نبود، تا آنكه خضر در جوابش گفت:آورد مع ذلك اعمالش را منكر و شنيع مىمى
 .2«و اذن خداى تعالى انجام دادممن اين كارها را به دستور »

بررسى رواياتى كه به انتقال حسنات اشقياء به نامه اعمال سعداء و انتقال سيئات سعداء به نامه عمل 
 اشقياء دلالت دارند

اين بود قسمتى از آن حديث، و در قبال اين دسته از روايات آياتى از قرآن كريم هست كه بعضى از آنها در خود اين 
 بيِثَ الََْْ  يََعَْلَ  وَ  الَطَي بِِ  مِنَ  الَْْبَيِثَ  الََلُّ لََِمِيَز ﴿ اد شده است، و از جمله آياتى كه در متن حديث ايراد نشده آيهحديث اير
خبيث جدا  فرمايد خداى تعالى در روز قيامت طيب را ازاست، كه مى 3﴾جَهَنَمَ  فِ  فَيَجْعَلهَُ  جَِْيعاا  فَيَُْكُمَهُ  بَعْض   عَََ  بَعْضَهُ 

اى از جنس طيب در خبيث باقى نماند، آنچه از آلودگيها اى از خباثت در طيب مخلوط نباشد، و ذرهسازد به طورى كه ذرهمى
و خباثت متفرق در بنى نوع بشر است، يك جا جمع نموده و شاخ و برگهايى را كه از ريشه درخت خباثت در آنان دويده 

، نتيجه اين جدا ساختن طيب از خبيث اين است كه همه حسنات در يك طرف گرد آمده گرداندشده به اصل درخت باز مى
شائبه ذات برگردند و همه سيئات نيز در جانبى گرد آمده به منشا و اصل خود رجوع كنند و اين بيان به سعادت خالص و بى

 .بعينه همان بيانى است كه در حديث بود
ن مثال خواست تا با اي «كند...بگو ببينم وقتى قرص خورشيد طلوع مى» ابراهيماى : فرمود( علیه السلام)اينكه امام 

 :محسوس بفهماند هر اثرى مظهر مؤثر و هم سنخ آن و وجودش قائم به وجود آن و ملازم وجود آن است، و اين هم كه فرمود
اهر و با اين كه بظ «عين عدالت استاين عمل نه تنها ظلم و عدوان نيست، بلكه به خدا سوگند قضاء فاصل و حكم قاطع و »

چون  .رسد، مبنى بر همان سنخيت بين فعل و فاعل و اثر و مؤثر استبه حسب نظر ابتدايى عملى مخالف عدالت بنظر مى
لى كند به اينكه هر فعكند، هم چنان كه حكم مىاين سنخيت از چيزهايى است كه عقل به ضرورت و بداهت، حكم به آن مى

 كند كه ذاتش تناسب با آن فعل را داشته باشد، و اگر نظر سطحى برفرض شود، فاعلى آن را از خود ابراز مى از افعال كه
  

                                                      
 .68كهف، آيه  -. توانى همراهى و رفاقت با مرا تحمل كنى، چگونه خواهى توانست تحمل كردن چيزى را كه به آن آگاهى ندارىتو هرگز نمى 1
 .ط نجف 491، ص علل الشرائع 2
 .37انفال، آيه  -. كيزه ممتاز كند و بعضى از پليدها را بر بعضى ديگر انباشته و آن را توده كرده در جهنم قرار دهدتا خدا پليد را از پا 3



لذا  بيند، وخلاف اين حكم كند براى اين است كه انسان به نظر سطحى از هر فعلى همان حركات و سكنات ظاهريش را مى
ك در نامه عمرو كافر نوشته شود؟ و ليكن اگر دقيق شود و درك كند گويد اين شرابخوارى از زيد مؤمن سر زده به چه ملامى

كه اين فعل داراى معنويتى است كه آن معنا يا از معانى حسنه است و از آثار سعادت و يا از معانى سيئه و از آثار شقاوت 
آن عمل است، و اگر  است، آن وقت تصديق خواهد كرد كه اين اثر اثر ذاتى است كه در وصف سعادت و شقاوت هم سنخ

كنيم، براى اختلاط و امتزاجى است كه بين دو در باره يك عمل زشتى كه از ذات انسان سعيدى سر زده دو جور حكم مى
و حال آنكه عامل اصلى  «آب گرم است» :گوييمموضوع رخ داده عينا نظير حرارتى است كه ما آن را به آب نسبت داده و مى

 .است آن آتش و يا تابش خورشيد

توضيح اينكه جميع حسنات از هر كس سر بزند، در حقيقت عمل كسانى است كه محسن و سعيدند و 
 جميع سيئات نيز از هر كس صادر شود عمل كسانى است كه ذاتا بد كار و شقى هستند

يكوكار و ن، در نظر يك دانشمند آشنا به حقايق، جميع حسنات از هر كس سر بزند عمل كسانى است كه ذاتا بنابراین
اند، عدالت واقعى و همچنين سراى سعيدند، و جميع سيئات از هر كس صادر شود عمل كسانى است كه ذاتا بدكار و شقى

 .كندآخرت كه ظرف حق و حقيقت است نيز همين را اقتضا مى
ا ذَرَة   مِثْقَالَ  يَعْمَلْ  مَنْ  وَ  يرََهُ  خَيُْاا  ذَرَة   مِثْقَالَ  يَعْمَلْ فَمَنْ ﴿ البته اين معنا با امثال آيه لَ ﴿ و آيه 1﴾يرََهُ  شًََّ

َ
 وِزْرَ  وَازِرَة   تزَِرُ أ

خْرىَ 
ُ
داند، كه ثواب و عقاب هر عمل نيك و بدى را عايد فاعل آن عمل مى 3﴾اكِْتسََبَتْ  مَا عَليَْهَا وَ  كَسَبَتْ  مَالهََا ﴿ و آيه 2﴾أ

 .محل خود صحيح و بجا است زيرا مفاد اين قبيل آيات هم در. منافاتى ندارد
البته بر حسب نظر اجتماعى دنيوى، فاعل هر فعلى همان كسى است كه حركت و سكون فعل از او سر زده و پيامدهاى 

شود، و ليكن اين را هم بايد دانست كه اين حكم در فعل و آثار آن هم اگر مدح و ثواب و يا ذم و عقاب است به او عايد مى
حيح است، و اما در ظرف حقيقت و واقع، فاعل هر فعلى آن اصلى است كه متسانخ و متناسب آن فعل ظرف اجتماع دنيوى ص

ه گوييم آثار حسنه و سيئو اگر مى .است، و آن اصل ممكن است غير آن كسى باشد كه حركات و سكنات فعل از او سر زده
 گردد معنايش اين نيست كه ثواب وعمل به اصلش بر مى

  
                                                      

 .8زلزال، آيه  -. بينداى عمل بد كند آن را مىبيند و هر كس بقدر ذرهاى عمل خير كند آن را مىپس هر كس بقدر ذره 1
 .38نجم، آيه  -. داردنمىكه هيچ باربردارى گناه ديگرى را بر  2
 .282بقره، آيه  -. شودكاريهاى بدش به خود او عايد مىسود كارهاى نيكش و زيان 3



لیه ع)شود، تا كسى بگويد اين حرف منافات با آن آيات دارد، و لذا در حديث بالا هم امام ر فاعل آن عايد مىعقاب عمل بغي
 .كه در طول حكم ظاهرى دنيوى و احكام زندگى اجتماعى آن قرار دارد «اين حكم حكم ملكوتى است» فرمود( السلام

ا در آن روز احكام هم ملكوتى خواهد بود، يعنى هر ها و ظهور حق باشد قهرآرى وقتى روز قيامت روز بروز باطن
 امَ  الََلِّ  مِنَ  لهَُمْ  بدََاوَ ﴿ :گردد، هم چنان كه فرمودهحكمى به موضوع حقيقى خود ملحق شده، هر چيزى به اصل خود باز مى

كَ  غِطَاءكََ  عَنْكَ  فَكَشَفْنَا هَذَا مِنْ  غَفْلةَ   فِ  كُنْتَ لقََدْ ﴿ :و 1﴾يََتْسَِبُونَ  يكَُونوُا لمَْ  لْْقَْنَا ﴿ :و نيز 2﴾حَدِيد   الََْوَْمَ  فَبَصَُ
َ
 بهِِمْ أ

يَِتَهُمْ  لَِنَْاهُمْ  مَا وَ  ذُر 
َ
ثْقَالهَُمْ  لََحَْمِلُنَ وَ ﴿ و 3﴾ء  شَْ  مِنْ  عَمَلهِِمْ  مِنْ  أ

َ
ثْقَالا  وَ  أ

َ
ثْقَالهِِمْ  مَعَ  أ

َ
از اينجا وجه اختصاص حكم . 4﴾أ

شود، زيرا ظاهر كلام است نيز معلوم مى الله با اينكه عالم برزخ هم از ظرفهاى مجازات و جزء ايام ملكوتى به روز قيامت
رضِْ  فِ  لَِثِتُْمْ  كَمْ قاَلَ ﴿ :فرمايدخداى تعالى كه مى

َ
وْ  يوَْماا  لَِثِنَْا قاَلوُا سِنيَِ  عَدَدَ  الَْْ

َ
ِينَ  فَسْئَلِ  يوَْم   بَعْضَ  أ  إنِْ  الَ قَ  الَْعَاد 

 وَ  يؤُْفَكُونَ  كََنوُا كَذَلكَِ  سَاعَة   غَيَُْ  لَِثُِوا مَا الَمُْجْرِمُونَ  يُقْسِمُ  الَسَاعَةُ  تَقُومُ  يوَْمَ وَ ﴿ و همچنين ظاهر آيه 5﴾قَليِلا  إلَِ  لَِثِْتُمْ 
وتوُا الَََِّينَ  قاَلَ 

ُ
يمَانَ  وَ  الَعِْلْمَ  أ اين است كه عالم برزخ و زمانى  6﴾الَِْعَْثِ  يوَْمُ  فَهَذَا الََِْعْثِ  يوَْمِ  إلَِ  الََلِّ  كتَِابِ  فِ  لَِثِْتُمْ  لقََدْ  الَِْْ

اى از احكام با زندگى دنيوى شركت كه فاصله بين مرگ و قيامت است تتمه زندگى دنيا و مكث در زمين است، و در پاره
 دارد، و

  
                                                      

 .47زمر، آيه  -. دادندو از ناحيه خداى متعال چيزهايى برايشان آشكار شد كه هرگز احتمال نمى 1
 .22ق، آيه  -. داشتيم و اينك چشمت تيزبين شده استتو در دنيا از اين صحنه غافل بودى، ما امروز پرده از جلو چشمت بر 2
 -. كنيمكنيم و از عمل آنان چيزى كم نمىشان را به ايشان ملحق مىاند فرزندانشان كردهشان به ايمان پيروىكسانى كه ايمان دارند و فرزندان 3

 .21طور، آيه 
 .13عنكبوت، آيه  -. كشندبارهاى خويش بدوش مىو به طور مسلم بارهاى گران خويش و بارهاى گرانى همراه  4
 -. ايددهجز اندكى بسر نبر: ايد؟ گفتند يا يك روز و يا قسمتى از روز، از شمارگران بپرس گفتپرسيد به تعداد سالها چه مدت در زمين بوده 5

 .114مؤمنون، آيه 
سانى گويند و كاند، اين چنين از حق رو گردانيده و دروغ مىدرنگ نكردهخورند كه جز ساعتى كند مجرمين سوگند مىروزى كه قيامت قيام مى 6

 .56روم، آيه  -. ايد، و اينك روز رستاخيز استدر كتاب خدا است كه شما تا روز رستاخيز بسر برده: اند گويندشان دادهكه علم و ايمان



و يا شقاوت خالص هستند، و جاى حكم قطعى زمانى  مردم در آن عالم هنوز در راه تصفيه و تكامل به سوى سعادت خالص
 .شان يكسره شده يا سعادت خالص و يا شقاوت خالص كسب كرده باشند، و آن خانه آخرت استاست كه مردم تكليف

دهد، و در آخرت ميزانى خداوند جزاى حسنات كفار را در دنيا مى» :و نيز از اينجا سر اين گفته قرآن و حديث كه
 .-دقت فرماييد  -شود معلوم مى «اى ندارندكند، و در آنجا جز آتش بهرهپا نمى برايشان بر

ا ي سْئَل  لَا ﴿ :وجه استشهاد در روايت به آيه مْ  وَ  يَفْعَل   عَمَّ براى اينكه نقل حسنات سعداء به  ﴾ي سْئَل ونَ  ه 
 اشقيا و به عكس، ظلم و خلاف عدل نيست

وتى فرمود به منظور تعليل بيان حكم ملك ﴾يسُْئَلُونَ  هُمْ  وَ  يَفْعَلُ  عَمَا يسُْئَلُ لَ ﴿ آيه به( علیه السلام)استشهادى كه امام 
 .بود

حقيقت سؤال از هر چيزى، چه فعلى باشد كه از فاعلى سر زده، و يا حكمى كه از حاكمى صادر شده، : توضيح اينكه
يا مخبر، كردار و گفتار خود را با واقع تطبيق نموده، و نحوه  و يا خبرى كه از مخبرى رسيده، اين است كه فاعل و يا حاكم و

 و اما در جايى كه فعل و يا حكم. مطابقت آن را با واقع بيان نمايد، و مادامى كه اين معنا را بيان ننموده جاى سؤال باقى است
 .نا نخواهد داشتنياز از بيان فاعل و يا حاكم و يا مخبر باشد البته سؤال معو يا خبر عين واقع و بى

پرسد چرا اين يتيم را زدى؟ و يا چرا حكم كردى به اينكه فلان چيز مال زيد است؟ و يا مثلا وقتى سائل از شما مى
دارد و هم چنان حق سؤال دارد تا شما عمل بپرسد اين كه خبر آوردى زيد ايستاده از كجا گفتى؟ دست از اين سؤال بر نمى

كنى، مثلا بگويى من اگر يتيم را زدم منظورم تاديب او بود، و يا اگر حكم كذايى را دادم براى اين  خود را با واقع و حق تطبيق
 .بود كه زيد آن مال را از پدرش ارث برده بود، و يا اگر گفتم زيد ايستاده براى اين بود كه من به چشم خود ديدم كه ايستاده

ق ندارد و اما مطالبى كه احتياج به تطبي. با حق و واقع است صحيح استسؤال از اينگونه مطالب كه محتاج به دفاع و تطبيق 
از قبيل جفت بودن عدد چهار و بيشتر بودن عدد ده از عدد پنج و مردن زيد پس از جدا شدن سرش از بدن از آنجايى كه عين 

عدد ده بيشتر از عدد پنج  واقع و حق است سؤال از آن معنا ندارد، و صحيح نيست كسى بپرسد چرا عدد چهار جفت و چرا
ن فعل خداى سبحان عي: گوييماست؟ و يا چرا فلان علت تامه فلان معلول را به وجود آورد؟ اين معنا كه روشن شد اينك مى

حق و واقع است و قولش عين موجود خارجى و واقعى است، فعل و قول او مستند به چيز ديگرى نيست تا سؤال از آن به 
يت دهيم و بدين وسيله حقاناشد، آرى جميع قضاياى حقى كه ما عقايد و افعال خود را بر آن تطبيق مىچرا و چطور صحيح ب

 كنيم همه از موجودات خارجى كه همان فعل خداى سبحانآن را اثبات مى
  



د دار است اخذ شده، با اين حال چگونه ممكن است فعل خود او محكوم به آن شود؟ نسبتى كه فعل خداوند با آن قضايا
 . -قت فرماييد د -نسبت محكوم به حاكم نيست، بلكه نسبت ملزوم به لازم و متبوع به تابع و منشا انتزاع به منتزع است 

زارى يابد، و اسباب تكوينى به منزله آلات و اببه عبارت ديگر فعل خداى تعالى به وسيله اسباب تكوينى تحقق مى
شود، و اگر سائلى از يكى از افعال خدا سؤال كند قطعا سؤالش از علتى است نمى هستند كه فعل خدا جز به توسط آنها ظاهر

 .كه برايش مجهول است
پرسد چرا خدا اين جوان را از بين برد و چرا مثلا اگر ديوارى بر سر زيد فرو ريزد و زيد در اين حادثه بميرد سائل مى

د چرا گويديوار بر سرش فرو ريخت، مى: ر در جوابش گفته شودبه جوانى او و به حال پدر و مادر فقيرش رحم نكرد؟ و اگ
ديوار را خراب كرد، و اگر كسى بگويد باران باريد و بن ديوار سست شد و سنگينى ديوار ديوار را متمايل و ساقط كرد، در 

سؤالش از علتى است كه دهد و در هر بار كند، و همچنين به سؤال خود ادامه مىجواب نقل كلام به مساله باريدن ابر مى
او از در نادانى براى زيد عمر و حياتى قائل است كه مستند به عللى است كه هيچكدام آنها باعث مرگ . برايش مجهول است

ا جهت بوده، و لذكند اين مرگ گزاف و بىشود پيش خود خيال مىناگهانى او نيست و وقتى با مرگ ناگهانى او مواجه مى
 يسُْئَلُ  لَ ﴿ در تفسير آيه -كرد داشت قطعا سؤال نمىاى احاطه مىگشايد، و اگر به علل هر حادثهض مىلب به سؤال و اعترا

 .در بحث از اعتراضات ابليس مطالبى مناسب با اين بحث گذشت ﴾...يَفْعَلُ  عَمَا
ش اين است كه قضاى معناي« ...حكم خدا و حكم انبياى اوست» :در ضمن گفتارش فرمود( علیه السلام)اينكه امام 

اند، به حسب حقيقت امر و باطن آن است، نه به حسب ظاهر و مانند احكام خداى تعالى و قضايى كه انبياى او به اذن او رانده
 .ما به اعتماد بر شواهد و امارات

مت و ظلپس معناى لحوق حسنات و آثار حسنه به ذوات طيبه و لحوق سيئات و آثار آن به ذوات خبيثه، و از سنخ 
 اى هم كه ممكن استجواب شبهه ﴾يسُْئَلُونَ  هُمْ  وَ  يَفْعَلُ  عَمَا يسُْئَلُ لَ ﴿ فساد معلوم گرديد، و همچنين با روشن شدن معناى

 .به ذهن خلجان كند معلوم شد
ء آن آثار سوو آن شبهه اين است كه چرا حسنات و آثار آن تنها از ذواتى صادر شود كه از سنخ نورند، و چرا سيئات و 

اختصاص به ذواتى داده شد كه از سنخ ظلمتند؟ و چرا اثر حسنات نعمت دائم و بهشت جاويد، و ثمره سيئات نقمت و دوزخ 
 شود، زيرا گفتيم بين حسنات و آثارش و همچنين بين سيئات و آثار سوء ـشد؟ از بيان قبلى ما جواب اين شبهه نيز داده مى

  



و اگر در لسان شارع از آن آثار به لسان . عى برقرار است، و صرف احكام وضعى و قراردادى نيستآن يك رابطه حقيقى و واق
ير كرده كنيم، تعباحكام وضعى و قراردادى و به نظائر تعبيراتى كه ما از تبعات احكام وضعى موجود در ظرف اجتماعمان مى

هاى هاى قراردادى نظامها و پاداشثار مذكور مانند مجازاتبه منظور تعميم نظام تشريع بوده، نه از اين جهت كه تبعات و آ
 .دنيوى، صرف اعتبار و خالى از حقيقت و واقعيت است

اختصاص حسنات به ذوات طيبه و اختصاص سيئات به ذوات خبيثه از جهت روابط تكوينى و خارجى 
 است و معناى آن استغناء از خداى سبحان در ابراز اثر نيست

علوم شد و بدست آمد كه اختصاص حسنات به ذوات طيبه و سيئات به ذوات خبيثه و همچنين اختصاص اين معنا كه م
بهشت به حسنات و دوزخ به سيئات از جهت روابط تكوينى و خارجى است، كه بين ذوات اشياء و آثار ذاتى آنها است، و 

لت كنيم كه مبادا از مطالب گذشته ما غفاده تاكيد هم مىتوان مورد سؤال قرار داد، اينك بخواننده محترم تذكر دذاتيات را نمى
ورزيده و خيال كند معناى اختصاص هر اثرى به ذات هم سنخ و متناسبش اين است كه آن ذات در ابراز آن اثر، مستقل به 

 همان معنايى استذات و مستغنى از خداى سبحان است، چون بطلان اين معنا را ما از بيانات خود قرآن اثبات نموديم، و اين 
كند، و براى اين معنا به آن اشاره مى 1﴾نكَِداا  إلَِ  يََرُْجُ  لَ  خَبُثَ  الَََِّي وَ  رَب هِِ  بإِذِْنِ  نَبَاتهُُ  يََرُْجُ  الَطَي بُِ  الَِْلََُ وَ ﴿ كه آيه شريفه

رده، براى دفع ك «باذن ربه» مقيد به قيدبينيد كه اقتضاى مزبور را و اگر مى. كه هر ذاتى داراى اقتضايى است مثل آورده است
ليه صلى الله ع)اين توهم است كه، لزوم ذاتى به معناى استقلال و استغناء از خداى سبحان است، هم چنان كه از رسول خدا 

ه دقلم بر سعادت كسى كه ايمان آورده و تقوا پيشه ساخته خشكي» :اندهم روايت شده كه در اين باره فرموده( وآله و سلم
 .يعنى چنين تقدير شده است. 2«است

  
                                                      

اعراف،  - .آيدزار و ناپاك است گياهش به سختى در مىن سرزمينى كه شورهرويد، و اما آسرزمين پاكيزه گياه و اشجارش به اذن پروردگارش مى 1
 .58آيه 

 ط بيروت. 4، ح154، ص 5، جبحار الانوار 2



 [53تا  37آيات (:7)سوره الأعراف ]

ظْلَمُ فَمَنْ ﴿
َ
وْ  كَذِباا  الََلِّ  عَََ  افِْتََىَ  ممَِنِ  أ

َ
ولئَكَِ  بآِياَتهِِ  كَذَبَ  أ

ُ
 لُنَارسُُ  جَاءتَْهُمْ  إذَِا حَتَ  الَكِْتَابِ  مِنَ  نصَِيبُهُمْ  يَنَالهُُمْ  أ

يْنَ  قاَلوُا يَتَوَفَوْنَهُمْ 
َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  شَهِدُوا وَ  عَنَا ضَل وا قاَلوُا الََلِّ  دُونِ  مِنْ  تدَْعُونَ  كُنْتُمْ  مَا أ

َ
نَهُمْ  أ

َ
 ادُْخُلُوا قاَلَ  ٣٧ كََفرِِينَ  كََنوُا أ

مَم   فِ 
ُ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  قَبْلكُِمْ  مِنْ  خَلتَْ  قَدْ  أ مَة   دَخَلتَْ  كُُمََا الَناَرِ  فِ  الَِْْ

ُ
خْتَهَا لَعَنَتْ  أ

ُ
 قاَلتَْ  جَِْيعاا  فيِهَا ادَِارَكُوا إذَِا حَتَ  أ

خْرَاهُمْ 
ُ
ولهَُمْ  أ

ُ
ضَل وناَ هَؤُلءَِ  رَبَنَا لِْ

َ
   قاَلَ  الَناَرِ  مِنَ  ضِعْفاا  عَذَاباا  فَآتهِِمْ  أ

ولهَُمْ  قاَلتَْ  وَ  ٣٨ تَعْلَمُونَ  لَ  لكَِنْ  وَ  ضِعْف   لكُِ 
ُ
 أ

خْرَاهُمْ 
ُ
وا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  إنَِ  ٣٩ تكَْسِبُونَ  كُنْتُمْ  بمَِا الَعَْذَابَ  فَذُوقُوا فَضْل   مِنْ  عَلَيْنَا لكَُمْ  كََنَ  فَمَا لِْ  عَنْهَا اسِْتَكْبَُّ
بْوَابُ  لهَُمْ  تُفَتَحُ  لَ 

َ
 جَهَنَمَ  مِنْ  لهَُمْ  ٤٠ الَمُْجْرمِِيَ  نََزِْي كَذَلكَِ  وَ  الَْْيَِاطِ  سَم ِ  فِ  الََْْمَلُ  جَ يلَِ  حَتَ  الََْْنَةَ  يدَْخُلُونَ  لَ  وَ  الَسَمَاءِ  أ

ولئَكَِ  وُسْعَهَا إلَِ  نَفْساا  نكَُل فُِ  لَ  الَصَالِْاَتِ  عَمِلُوا وَ  آمَنُوا الَََِّينَ  وَ  ٤١ الَظَالمِِيَ  نََزِْي كَذَلكَِ  وَ  غَوَاش   فَوْقهِِمْ  مِنْ  وَ  مِهَاد  
ُ
 أ

صْحَابُ 
َ
ونَ  فيِهَا هُمْ  الََْْنَةِ  أ    مِنْ  صُدُورهِمِْ  فِ  مَا نزَعَْنَا وَ  ٤٢ خَالُِِ

نْهَارُ  تََتْهِِمُ  مِنْ  تََرِْي غِل 
َ
ِ  الَْْمَْدُ  قاَلوُا وَ  الَْْ  هَدَاناَ الَََِّي لِلَّ

نْ  لَ  لوَْ  لِنَهْتَدِيَ  كُنَا مَا وَ  لهَِذَا
َ
نْ  نوُدُوا وَ  باِلَْْق ِ  رَب نَِا رُسُلُ  جَاءتَْ  لقََدْ  الََلُّ  هَدَاناَ أ

َ
ورثِْتُمُوهَا الََْْنَةُ  تلِكُْمُ  أ

ُ
 ونَ تَعْمَلُ  كُنْتُمْ  بمَِا أ

صْحَابُ  ناَدىَ  وَ  ٤٣
َ
صْحَابَ  الََْْنَةِ  أ

َ
نْ  الَناَرِ  أ

َ
ا رَب نَا وَعَدَناَ مَا وجََدْناَ قَدْ  أ ا رَب كُمْ  وَعَدَ  مَا وجََدْتُمْ  فَهَلْ  حَقًّ ذَنَ  نَعَمْ  قاَلوُا حَقًّ

َ
 فَأ

نِ   نْ  بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 
َ
ونَ  الَََِّينَ  ٤٤ الَظَالمِِيَ  عَََ  الََلِّ  لعَْنَةُ  أ ِ  هُمْ  وَ  عِوجَاا  يَبْغُونَهَا وَ  الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  يصَُد   وَ  ٤٥ كََفرُِونَ  باِلِْخِرَة

عْرَافِ  عَََ  وَ  حِجَاب   بيَنَْهُمَا
َ
  الَْْ

  



صْحَابَ  ناَدَوْا وَ  بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ  يَعْرفُِونَ رجَِال  
َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
بْصَارُهُمْ  صُِفَِتْ  إذَِا وَ  ٤٦ يَطْمَعُونَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَا لمَْ  عَليَْكُمْ  سَلمَ   أ

َ
 أ

صْحَابِ  تلِقَْاءَ 
َ
صْحَابُ  ناَدىَ  وَ  ٤٧ الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلْنَا لَ  رَبنََا قاَلوُا الَناَرِ  أ

َ
عْرَافِ  أ

َ
 قاَلوُا بسِِيمَاهُمْ  يَعْرفُِونَهُمْ  رجَِالا  الَْْ

غْنَ  مَا
َ
  ٤٨ تسَْتَكْبُِّونَ  كُنْتُمْ  مَا وَ  جَْعُْكُمْ  عَنْكُمْ  أ

َ
قْسَمْتُمْ  الَََِّينَ  هَؤُلءَِ  أ

َ
 خَوفْ   لَ  الََْْنَةَ  ادُْخُلوُا برِحَْْةَ   الََلُّ  يَنَالهُُمُ  لَ  أ

نْتُمْ  لَ  وَ  عَلَيْكُمْ 
َ
صْحَابُ  ناَدىَ  وَ  ٤٩ تََزَْنوُنَ  أ

َ
صْحَابَ  الَناَرِ  أ

َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
فيِضُوا أ

َ
وْ  الَمَْاءِ  مِنَ  عَليَْنَا أ

َ
 قاَلوُا الََلُّ  رَزقَكَُمُ  ممَِا أ

نْيَا الََْْيَاةُ  غَرَتْهُمُ  وَ  لعَِباا  وَ  لهَْواا  دِينَهُمْ  اتَُِذَُوا الَََِّينَ  ٥٠ الَكََْفرِِينَ  عَََ  حَرَمَهُمَا الََلَّ  إنَِ   لقَِاءَ  نسَُوا كَمَا ننَسَْاهُمْ  فَالَْوَْمَ  الَِ 
 هَلْ  ٥٢ يؤُْمِنُونَ  لقَِوْم   رحَْْةَا  وَ  هُدىا  عِلمْ   عَََ  فَصَلنَْاهُ  بكِِتَاب   جِئْنَاهُمْ  لقََدْ  وَ  ٥١ يََحَْدُونَ  بآِياَتنَِا كََنوُا مَا وَ  هَذَا يوَْمِهِمْ 
ويِلهَُ  إلَِ  يَنْظُرُونَ 

ْ
تِ  يوَْمَ  تَأ

ْ
ويِلُهُ  يَأ

ْ
 يشَْفَعُوافَ  شُفَعَاءَ  مِنْ  لَناَ فَهَلْ  باِلَْْق ِ  رَب نَِا رُسُلُ  جَاءتَْ  قدَْ  قَبْلُ  مِنْ  نسَُوهُ  الَََِّينَ  يَقُولُ  تَأ

وْ  لَناَ
َ
وا قَدْ  نَعْمَلُ  كُنَا الَََِّي غَيَُْ  فَنَعْمَلَ  نرَُد   أ نْفُسَهُمْ  خَسُِِ

َ
  ﴾٥٣ يَفْتََُونَ  كََنوُا مَا عَنْهُمْ  ضَلَ  وَ  أ

 ترجمه آيات

كيست ستمگرتر از آن كس كه به دروغ بر خداى تعالى افتراء ببندد؟ و يا آيات او را تكذيب كند؟ نصيب مقررشان به 
ن چيزهايى كجاست آ: پرسندبه سويشان رفته بخواهند جانشان را بگيرند از ايشان مى رسد، تا آنكه فرستادگان ماايشان مى

 (.37)اند بينيم، و با اين اعتراف عليه خود گواهى دهند كه كافر بودهخوانديد؟ گويند آنها را نمىكه غير از خدا مى
اند به جهنم وارد شويد، وقتى گروهى ههايى از جن و انس كه پيش از شما درگذشتبا گروه: فرمايدمى( خداى تعالى)

 :وارد شود گروه هم عقيده خويش را لعنت كند، و چون همگى در آنجا مجتمع شوند پيروانشان در باره پيشروانشان گويند
و . دو چندان است( عذاب)پروردگارا اينان ما را به گمراهى كشيدند، عذاب ايشان را از جهنم دو چندان كن، گويد همه را 

 (.38)دانيد ن شما نمىليك
ا تحمل كرديد اين عذاب رپس شما را بر ما برترى نبوده اينك به سزاى اعمالى كه مى: شان به پيروان گويندپيشروان

 (.39)كنيد 
هاى ما را تكذيب كرده و نسبت به آنها تكبر ورزيدند درهاى آسمان را به رويشان نگشايند و به بهشت كسانى كه آيه

 آرى، بدكاران را اين چنين سزا. ا طناب كشتى به سوراخ سوزن داخل شودوارد نشوند ت
  



 (.40)دهيم مى
بر بالاى آنان پوششهاى آتشينى است، آرى ستمگران را چنين كيفر ( بجاى روپوش)براى ايشان از آتش بسترى و 

 (.41)دهيم مى
ان اهل كنيم، آنه اندازه تواناييش تكليف نمىاند، هيچ كس را جز بو كسانى كه ايمان آورده و كارهاى شايسته كرده

 (.42)بهشتند و همانها در بهشت جاودانند 
ه ما ستايش خدايى را ك: گويند. هايشان بود برون كرديم، و اينك در جايگاهشان جويها روان استاى كه در سينهكينه

يافتيم، راستى پيامبران پروردگار ما به حق آمده بودند، را به اين نعمت هدايت كرد، كه اگر خداوند هدايتمان نكرده بود راه نمى
 (.43)ايد كرديد ميراث بردهو ندايشان كنند كه اين بهشت را به پاداش اعمالى كه مى

اهل بهشت به اهل جهنم بانگ زنند كه ما وعده پروردگار خويش را درست يافتيم آيا شما نيز وعده پروردگارتان را 
 (.44)زند كه لعنت خدا بر ستمگران باد اى ميان آنان بانگ مىرى، پس اعلام كنندهآ: درست يافتيد؟ گويند

 (.45)خواهند و خود هم به آخرت كافرند همان كسانى كه سد راه خدا شده آن را منحرف مى
ناسند، شميان بهشتيان و دوزخيان حائلى است و بر بالاى آن مردمى هستند كه همه خلائق را به سيما و رخسارشان مى

 (.46)اند اما طمع آن را دارند و اهل بهشت را ندا دهند كه سلام بر شما، اينان به بهشت در نيامده
 (.47)و چون ديدگانشان به سوى اهل جهنم بگردد گويند پروردگارا ما را قرين گروه ستمگران مكن 

ى كرديد كارشما و آن تكبرى كه مى شناسند ندا دهند و گويند جماعتاصحاب اعراف مردمى را كه به سيمايشان مى
 (.48)براى شما نساخت 

د به بهشت وارد شوي( تحقير شدگان)رسد؟ شما خورديد كه رحمت خدا به آنان نمىها بودند كه شما قسم مىآيا همين
 (.49)شويد كه نه بيمى داريد و نه غمگين مى

خداوند : گويند. ها كه خدا روزيتان كرده براى ما بريزيدو اهل جهنم اهل بهشت را ندا زنند كه از آن آب يا از آن چيز
 (.50)آن را بر كافران حرام كرده است 

و كافران همانهايند كه دين خويش را سرگرمى و بازيچه گرفته، و زندگى دنيا فريبشان داد، امروز ايشان را به فراموشى 
 (.51)نمودند ه آيات ما را انكار مىسپاريم، هم چنان كه در دنيا ديدار امروزشان را فراموش كردمى

ايم، كتابى است كه براى آنان كه ايمان بياورند، مايه هدايت كتابى به سوى آنان بياوريم كه شرح آن را از روى علم داده
 (.52)و رحمت است 

: ويندفراموش كردند گبرند، روزى كه تاويل آن بيايد كسانى كه از پيش آن را آن، انتظارى مى( هاىآيه)مگر جز تاويل 
 فرستادگان پروردگار ما به حق آمده بودند، آيا شفيعانى داريم كه از ما شفاعت

  



كرديم بكنيم؟ به خويشتن ضرر زدند و از آن خدايان دروغين كه كنند؟ و يا ممكن است برگرديم و اعمالى غير آنچه مى
 (.53)خواندند خبرى و اثرى نديدند مى

 بيان آيات

است، نظير تفريعاتى كه پس از هر كدام از خطابهاى عام  ﴾آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ تفريع و استخراج از آخرين خطاب عام آيه اولى
و آيات بعدى همه راجع به پيامدهاى دروغ بستن به خدا و عواقب وخيم تكذيب آيات او و همچنين بيان . قبلى ذكر شد

شود، الا دو آيه آخر كه در آن دو به اول كلام برگشت شده و با ذكر ىآثارى است كه بر ايمان به خدا و عمل صالح مترتب م
 .مساله نزول كتاب، حجت را بر آنان تمام كرده است

ظْلَم  فَمَنْ ﴿ مراد از افتراء بر خدا به كذب در آيه
َ
نِ  أ شرك ورزيدن به خدا و انكار توحيد  ﴾...افِتََْىَ  مِمَّ

 است
ظْلمَُ فَمَنْ ﴿

َ
وْ  كَذِباا  الََلِّ  عَََ  افِْتََىَ  ممَِنِ  أ

َ
  ﴾بآِياَتهِِ  كَذَبَ  أ

اين آيه همانطورى كه خاطر نشان ساختيم متفرع بر مضمون آيه قبل است كه جميع بنى نوع آدم را مخاطب قرار داده 
ال كه خداوند ح: فرمايدمى و اينك در اين آيه. ما به وسيله پيغمبران شرايع را به همه شما بنى نوع بشر ابلاغ نموديم: فرمودمى

سانى كنند، و كيفر كشان عمل مىدين عمومى خود را به جميع اولاد آدم ابلاغ كرده و آنان را به پاداش كسانى كه به احكام دين
شود؟ پس با اين حال آيا ستمگرتر از كسى كه از عمل به دين استنكاف بورزد يافت مى. كنند خبر دادهكه شانه خالى مى

عوت بندد و يا بجاى پذيرفتن دين توحيد كه انبيا به سوى آن دكيست ستمگرتر از كسى كه يا به دروغ به خدا افترا مى !هرگز
ن او و بين هاى بيواسطه( علیه السلام)دهد؟ با اينكه خداوند اعلام كرده به اينكه انبيا كنند، دين ديگرى به خدا نسبت مىمى

شود كه گر چه افتراى كذب بر خداى تعالى هر بدعتى را چه در اصول باشد و جا معلوم مى از اين. خلق و مبلغين دين اويند
لوُا قاَ﴿ شود، الا اينكه مورد آيه خصوص اصول دين و انكار توحيد و شرك ورزيدن به خدا است، جملهچه در فروع شامل مى

يْنَ 
َ
 .اين اختصاص داردنيز دلالت بر  ﴾الََلِّ  دُونِ  مِنْ  تدَْعُونَ  كُنْتُمْ  مَا أ

ولئَكَِ ﴿
ُ
 ﴾...رسُُلُنَا جَاءتَْهُمْ  إذَِا حَتَ  الَكِْتَابِ  مِنَ  نصَِيبُهُمْ  يَنَالهُُمْ أ

ال نيازى، صحت، مقضايى است كه خداوند گذرانيده، و مقدراتى است كه در مورد عمر، معيشت، بى «كتاب» منظور از
فرموده كه مراد از آن  «رسل» نموده، بدليل اينكه آن را مقيد و محدود به آمدنهاى حياتى او حتمى و اولاد انسان و ساير بهره

 همان فرا رسيدن اجل و مرگ است، و معلوم است كه با فرا رسيدن مرگ، زندگى دنيا با همه شؤونش خاتمه پيدا ـ
  



 .كندمى
بهره هر يك از آنان از كتاب » :ودو اينكه فرم. سهمى است كه هر فردى از مقدرات دارد« نصيب از كتاب» و منظور از

ها به انسان، براى اين است كه دلالت كند رسد نه آن بهرهها مىو حال آنكه به حسب ظاهر انسان به آن بهره« رسدبه ايشان مى
 .بر اينكه نصيب هر كس بطور مسلم به او خواهد رسيد، و چيزى كه براى او مقدر نشده مسلما برايش دست نخواهد داد

ها به خداوند دروغ بسته و يا با رد همه كسانى كه با ارتكاب شرك و عبادت بت: شود، معناى آيه چنين مىبراینبنا
شان از كتاب و آنچه كه از خير و شر در حقشان مقدر شده در احكام دين و يا بعضى از آن آيات او را تكذيب نمودند، بهره

آنكه اجلهايشان سر آمده و فرستادگان ما كه همان ملك الموت و ياران اويند خلال زندگى دنيويشان به آنان خواهد رسيد، تا 
شود كجايند آن شركايى كه براى خداوند اتخاذ بر ايشان نازل شده جانشان را بستانند، آن وقت است كه از ايشان سؤال مى

 دانستيد؟ كرده آنها را شفيع درگاه خدا مى
ه خود آرى، علي. يابيمرا، يعنى آنها را آن اوصافى كه برايشان قائل بوديم نمى بينيم آنهاما نمى: گوينددر جواب مى

داى شود كه غير از خبينند، و معلومشان مىاند، چون با مشاهده حقيقت امر را مىدهند به اينكه در دنيا كافر بودهشهادت مى
 .دادند همه خطا بودهبه اولياى خود مى ها كهسبحان چيزى نيست كه مستقلا داراى نفع يا ضررى باشد، و آن نسبت

شود، و در آن جهاتى از بحث هست كه در ذيل آيات ديگرى كه از حيث اين آن مطالبى است كه از آيه استفاده مى
 .هاى ديگر بحث شده استو سوره« انعام» مضمون شبيه به آنند در سوره

مَم   فِ  ادُْخُلُواقاَلَ ﴿
ُ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  مْ قَبْلكُِ  مِنْ  خَلتَْ  قَدْ  أ   ﴾الَِْْ

مخاطبين به اين . هاى او در مساله موت و غير آننداين خطاب از ناحيه خود پروردگار است، نه ملائكه كه واسطه
، ظاهر اندهايى مانندشان از جن و انس بوده و درگذشتهخطاب به حسب سياق لفظ بعضى از كفارند كه قبل از ايشان امت

داخل شويد در آنچه كه داخل شدند گذشتگان و  :است، و ليكن خطاب در معناى اين است كه فرموده باشدسياق چنين 
آيندگان شما، و اگر سياق را آن طور منتظم نمود، براى اين است كه زمينه را براى ذكر مشاجرات اهل دوزخ و اعتراضاتى كه 

هْلِ  تَُاَصُمُ  لََْق   ذَلكَِ إنَِ ﴿ :فرمايدچنان كه مى هر تازه واردى به دوزخيان قبل از خود دارد فراهم نمايد،
َ
 .1﴾الَناَرِ  أ

  
                                                      

 .64ص، آيه  1



به  -كه تا روز قيامت زنده است  -هايى هستند كه بر خلاف ابليس اين آيه دلالت دارد بر اينكه از طايفه جن امت
 .ميرندهاى معين و معلومى مىاجل

 مشاجره و گفتگوى دوزخيان با يكديگر
مَة   دَخَلتَْ كُُمََا ﴿

ُ
خْتَهَا لَعَنَتْ  أ

ُ
  ﴾أ

اند شوند، كسانى را كه قبل از ايشان وارد شدهاين يكى از مشاجرات دوزخيان است كه هر كدام كه در آتش داخل مى
در اينجا به معناى مثل و مانند  «اخت» از رحمت خدا و از هر چيز ديگرى دور باشى، كلمه: گويندكنند، يعنى مىلعنت مى

 .است
  ﴾...جَِْيعاا  فيِهَا ادَِارَكُوا إذَِاحَتَ ﴿

 .بوده، و معنايش رسيدن به يكديگر است، يعنى تا آنكه همه در آتش جمع شوند« تداركوا» در اصل« اداركوا» كلمه
خْرَاهُمْ قاَلتَْ ﴿

ُ
ولهَُمْ  أ

ُ
ائمه كفر رؤساى ضلالت و « اولى» يا به حسب رتبه است، و منظور از «اخرى» و «اولى» - ﴾لِْ

كنند، و يا به حسب زمان و مراد اسلاف و پيشينيان است كه براى آيندگان خود است كه پيروان خود را در گمراهى كمك مى
نده هر تكرار كن -به كسر ضاد و سكون عين  -« ضعف» كلمه. سازندفتح باب ضلالت كرده و راه كج را براى آنان هموار مى

ه تكرار كننده عدد يك است و عدد چهار كه تكرار كننده عدد دو است، و گاهى آن را تنها به چيزى را گويند، مانند عدد دو ك
و گاهى هم آن را به معناى چيزى . گويند عدد دو ضعف عدد يك و عدد چهار دو ضعف آن استيك چيز سنجيده، مثلا مى

ند، و به كنانضمام واحدى ديگر عدد يك را تكرار مىدانند كه به انضمام چيز ديگرى باعث تكرار شود، مانند واحد كه به مى
در . گويندمى« زوجين» خوانند، و همچنين عدد دو را كه زوج استمى «ضعفان» و عدد دو را «ضعف» اين اعتبار عدد يك را

ن آ ﴾الَعَْذَابِ  مِنَ  ضِعْفَيِْ ﴿ و در آيه، «ضعف» قرآن كريم هم اين دو اعتبار به كار رفته، در آيه مورد بحث عذاب دو چندان را
 .خوانده «ضعفين» را

خْرَاهُمْ قاَلتَْ ﴿ در جمله
ُ
ولهَُمْ  أ

ُ
ضَل وناَ هَؤُلءَِ  رَبَنَا لِْ

َ
يك نوع التفات لطيفى بكار رفته، و آن اينكه در حين مخاطبه  ﴾...أ

اين التفات هم كار اشاره به ملزوم و و مشاجره با يكديگر، خداى تعالى را مخاطب قرار داده و به يكديگر نفرين كردند، و 
افاده ملازمه را كرده و هم باعث ايجاز كه نكته ادبى ديگرى است گرديده و در نتيجه از نقل دو محاوره و گفتگو، به نقل يكى 

هم  اينكه تريد، براىها گفتند شما از ما ظالمطبقه بعدى نخست به قبلى: اكتفاء شده است، چون تقدير كلام اين است كه
آن گاه رو به درگاه  -خودتان گمراه بوديد و هم ما را گمراه كرديد، لذا اميدواريم خداوند عذاب آتش شما را دو برابر كند 

 پروردگارا اينان» :خدا آورده و عرض كردند
  



دان است و ما را گمراه ساختند، پس عذابشان را دو چندان كن. خداوند هم در جوابشان فرمود: عذاب هر دوى شما دو چن
 .«فهميد. آن گاه طبقه قبلى در جوابشان گفتند: شما از جهت خفيف بودن عذاب فضيلتى بر ما نداريد...ليكن نمى

وزخ و در د «فيها» تا آنكه طبقه قبلى و بعدى با هم جمع شدند ﴾ادَِارَكُوا إذَِاحَتَ ﴿ :شود، معناى آيه چنين مىبنابراین
خْرَاهُمْ قاَلتَْ ﴿ مشاجره را به راه انداختند

ُ
 و گفتند طبقه بعدى كه يا به حسب مرتبه و يا به حسب زمان تابع طبقه قبلى بودند ﴾أ

د، و زيسته و طريق ضلالت را براى آنان هموار كرده بودنيعنى نياكان و پدرانى كه قبل از آنان مى -به طبقه قبليشان « لاوليهم»
كرديد پس خداوند عذابتان را از عذاب ما شديدتر كند، آن گاه به درگاه خدا روى  شما ما را گمراه -يا رؤسا و پيشوايان خود 

ضَل وناَ هَؤُلءَِ رَبَنَا ﴿ :آورده و گفتند
َ
خدايا عذاب ايشان را دو برابر عذاب ما كن، چون هم  ﴾الَناَرِ  مِنَ  ضِعْفاا  عَذَاباا  فَآتهِِمْ  أ

« ضعف» عذاب براى اولى و آخرى هر دو «لكل» :خداى تعالى فرمود «قال» .خود گمراه بودند و هم باعث گمراهى ما شدند
است اما براى اولى، به جهت اين كه هم خودشان گمراه بودند و هم ديگران را در گمراهى اعانت كردند، و اما براى شما، از 

و حرفهايشان را پذيرفته و اين جهت كه هم خودتان گمراه بوديد و هم در اين گمراهى به گمراه كردن آنان كمك كرديد 
توانيد مىفهميد و ننمى ﴾تَعْلمَُونَ  لَ  لَكِنْ وَ ﴿ دعوتشان را اجابت كرديد، و با پيوستن به آنان باعث سياهى لشكرشان شديد،

توانيد نسبت بفهميد، چون فهميدن مقدار عذاب فرع علم و ادراك است، و عذاب خود شما، شما را چنان احاطه كرده كه نمى
ب كنيد كه عذاب آنان مثل عذابينيد كه آنان نيز در آتشند، و لذا خيال مىمقدار عذاب آنان علم پيدا كنيد، تنها از دور مى به

 .كنند و حال آنكه چنين نيست، هم عذاب آنان ضعف است، و هم عذاب شماشما است، آنان نيز همين خيال را مى
ا بنا تر شوند، لذتر و معذبدر قهر، تا هر دو طايفه با شنيدن آن ذليلبايد دانست كه اين خطاب الهى خطابى است از 

ولهَُمْ قاَلتَْ ﴿ به حكايت قرآن طبقه قبلى پس از شنيدن جوابى كه خداوند به نفرين طبقه بعدى داد
ُ
خْرَاهُمْ  أ

ُ
فَمَا ﴿ :تندگف ﴾لِْ

 ﴾بُونَ تكَْسِ  كُنْتُمْ  بمَِا الَْعَذَابَ فَذُوقُوا ﴿ تر از عذاب ما نيستخفيفكار شما بهتر از ما و عذابتان  ﴾فَضْل   مِنْ  عَلَيْنَا لَكُمْ  كََنَ 
 .بچشيد عذاب را به كيفر گناهانى كه در دنيا كرديد

وا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ إنَِ ﴿   ﴾...لهَُمْ  تُفَتَحُ  لَ  عَنْهَا اسِْتَكْبَُّ
نفيى كه . به معناى سوزن است« مخيط» مانند «خياط» است، و كلمه «سموم» به معناى سوراخ و جمع آن «سم» كلمه

 خداوند از فتح درهاى آسمان كرده با قطع نظر از
  



كه دنبال آن ذكر شده مطلق است، هم شامل فتح آن براى ورود و صعود ادعيه و اعمال آنان  ﴾الََْْنَةَ  يدَْخُلُونَ  لَ وَ ﴿ جمله
شان، الا اينكه جمله مزبور قرينه است بر اينكه مقصود از نگشودن درهاى صعود ارواح شود، و هم شامل فتح آن براىمى

بر  1﴾توُعَدُونَ  مَا وَ  رِزْقُكُمْ  الَسَمَاءِ  فِ وَ ﴿ آسمان تنها براى ورودشان به بهشت است، چون از ظاهر اين آيه و همچنين آيه
 .آيد كه بهشت در آسمان استمى

در اين جمله ورودشان به بهشت تعليق بر محال شده، و اين تعليق بر محال كنايه  ﴾الَْْيَِاطِ  سَم ِ  فِ  الََْْمَلُ  يلَجَِ حَتَ ﴿
ين كار من ا» شوداست از اينكه چنين چيزى محقق نخواهد شد، و بايد براى هميشه از آن مايوس باشند، هم چنان كه گفته مى

در آيه مورد بحث اين معنا را به كنايه فهمانده، چنان كه  «ود، و يا موش تخم بگذاردكنم مگر بعد از آنكه كلاغ سفيد شرا نمى
مطلب ديگرى كه تذكرش لازم باشد در آيه نيست، جز اينكه اين آيه به . تصريح نموده 2﴾الَناَرِ  مِنَ  بِِاَرجِِيَ  هُمْ  مَاوَ ﴿ در آيه

 .منزله تعليل مضمون آيه قبلى است
  ﴾...غَوَاش   فَوْقهِِمْ  مِنْ  وَ  مِهَاد   جَهَنَمَ  مِنْ لهَُمْ ﴿
 «جهنام» اند اين لفظ از قول عرب كه به چاه بسيار عميقبعضى گفته. اسمى است از اسماى آتش آخرت «جهنم»

بسترى  «دمها» .اند كه اين كلمه لغتى است فارسى كه در زبان عربى شايع شده استبعضى ديگر گفته. گويد اخذ شدهمى
و به معناى ساتر و هر چيز پوشاننده  «غاشية» جمع «غواشى» .گويندگستردنى، گهواره اطفال را هم از اين جهت مهد مى است

 .گويند «غاشية السرج» است، روپوش زين را هم از اين جهت
 .فهماند كه عذاب به اهل دوزخ از پايين و بالا احاطه دارداين جمله مى

مفيد رفع نگرانى از عدم قدرت بر انجام دادن جميع اعمال صالح  ﴾و سْعَهَا إلِاَّ  نَفْسا   ن كَلُفِ  لَا ﴿ جمله:
 است

 ﴾...وُسْعَهَا إلَِ  نَفْساا  نكَُل فُِ  لَ  الَصَالِْاَتِ  عَمِلُوا وَ  آمَنُوا الَََِّينَ وَ ﴿

صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿ كند تا زمينه را براى آيهاين آيه و آيه بعدش مقدمه حال مؤمن و كافر را بيان مى
َ
صْحَابَ  الََْْنَةِ  أ

َ
 أ

 .فراهم سازد ﴾...الَناَرِ 
هاى مؤمنين و اميدوار ساختن آنان است، چون قبلا ايمان را مقيد براى تقويت دل ﴾وُسْعَهَا إلَِ  نَفْساا  نكَُل فُِ لَ ﴿ جمله

 جميع اعمال صالح را انجام داده و به مقتضاى كلمهشود به عمل صالح كرده بود، و معلوم است كمتر كسى از مؤمنين موفق مى
 كه جمع با الف و لام و مفيد استغراق است هيچ يك از اعمال صالح را ترك نكند، و اين خود باعث «الصالحات»

  
                                                      

 .22ذاريات، آيه  -. شويدهم رزق شما در آسمان است، و هم بهشتى كه وعده داده مى 1
 .167بقره، آيه  -. شوندآنان هرگز از آتش بيرون نمى 2



تكليف هر كس به قدر وسع و : فرمايدنوميدى بيشتر مؤمنين است، لذا در جمله مورد بحث بخاطر رفع اين نگرانى مى
عت او است، پس هر كس اعمال صالح به قدر طاقت خود انجام دهد و لو خود را به مشقت هم نيندازد باز از اهل اين استطا

 .آيه و از اصحاب بهشت جاودان خواهد بود

 و اشاره به اينكه غل از بزرگترين ناملايمات است« غل» معناى
   مِنْ  صُدُورهِمِْ  فِ  مَا نزَعَْنَاوَ ﴿

نْهَارُ  تََتْهِِمُ  مِنْ  تََرِْي غِل 
َ
  ﴾الَْْ

به معناى كينه و عداوت و خشم درونى است، در ماده اين كلمه معناى توسط به لطف و حيله خوابيده، يكى از  «غل»
 .شودپوشيده مى 1است كه به معناى لباسى است كه بين شعار و دثار« غلاله» مشتقات آن كلمه

سازد، چون هيچ كسى نيست كه از آميزش و دوستى با ديگران مكدر مى از بزرگترين ناملايماتى است كه آدمى را «غل»
نياز باشد، و دوستى با اشخاص تا زمانى قابل دوام است كه از يكديگر حركاتى كه موافق طبع نيست نبينند، چون اگر بى

ن سازد، روى ايمى حركات و توقعات طرف مطابق ميل نباشد الفت به خشم مبدل شده و همين خشم بر او عيش را ناگوار
ت اش تنگى نكند در حقيقحساب اگر خداى تعالى انسان را طورى كند كه هر چه هم از ديگران حركات ناملايم ببيند سينه

 .بزرگترين نعمت را به انسان ارزانى داشته است
نْهَارُ  تََتْهِِمُ  مِنْ تََرِْي ﴿ جمله

َ
ح در آخرت در قصرهاى رفيع و عالى كنايه است از اينكه صاحبان ايمان و عمل صال ﴾الَْْ

 .برندبسر مى
ِ  الََْْمْدُ  قاَلوُاوَ ﴿ نْ  لَ  لوَْ  لِنَهْتَدِيَ  كُنَا مَا وَ  لهَِذَا هَدَاناَ الَََِّي لِلَّ

َ
 ﴾باِلَْْق ِ  رَب نَِا رسُُلُ  جَاءتَْ  لقََدْ  الََلُّ  هَدَاناَ أ

آنان را خالص براى خود كرده، يعنى كارشان را به جايى رسانيده اينكه نسبت حمد را به آنان داده دلالت دارد بر اينكه 
لَ ﴿ :در باره آنان فرموده «واقعه» كه هيچ اعتقاد باطل و همچنين هيچ عمل زشت و باطلى ندارند، هم چنان كه در سوره

ثيِماا  لَ  وَ  لَغْواا  فيِهَا يسَْمَعُونَ 
ْ
توانند خدا را آن طور كه بايد تنها چنين كسانى هستند كه مى ،بنابراین 2﴾سَلمَاا  سَلمَاا  قيِلا  إلَِ  تَأ

و شايد توصيف و تحميد كنند، و توصيف خداى تعالى امر مبتذلى نيست كه هر كسى از عهده آن بر آيد، هم چنان كه خود 
اجع به معناى حمد خداى تعالى و خصوصيات آن در ما ر. 3﴾الَمُْخْلصَِيَ  الََلِّ  عِبَادَ  إلَِ  يصَِفُونَ  عَمَا الََلِّ سُبْحَانَ ﴿ :فرموده

 .ايمتفسير سوره حمد بحث كرده
  

                                                      
 .به عكس آن است"دثار " شود ولباسى است كه در زير همه لباسها پوشيده مى"شعار "  1
 .26واقعه، آيه  -. در آنجا ياوه و ناروا نشنوند مگر گفتار سلام، سلام 2
 .160صافات، آيه  -. گوينداش گويند، مگر آنچه كه بندگان خاص او در حقش مىمنزه است خداوند از آنچه در باره 3



نْ  لَ  لوَْ  لِنهَْتَدِيَ  كُنَا مَا وَ  لهَِذَاهَدَاناَ ﴿ :اينكه گفتند
َ
اشاره است به اينكه هدايت كار خداى تعالى است، و  ﴾الََلُّ  هَدَاناَ أ

 هايىاعتراف به حقيقت داشتن وعده ﴾باِلَْْق ِ  رَب نَِا رُسُلُ  جَاءتَْ لقََدْ ﴿ جمله. انسان هيچ قدرت و اختيارى در باره آن ندارد
است كه خداوند به وسيله انبياى خود داده، و اين اعتراف و همچنين ساير اعترافاتى كه در روز قيامت از طرف مصدر عظمت 

خداى تعالى و تماميت ربوبيت او، و اين اعتراف شود خود ظهورى است براى قهاريت و كبريايى از مؤمن و كافر گرفته مى
از ناحيه اهل بهشت شكر و از ناحيه اهل بهشت شكر و از ناحيه دوزخيان اقرار به تماميت حجت پروردگار است، شايد به 

هد در د ها اعتراف دسته اول امرى پيش پا افتاده و مبتذل آيد، و ليكن چنين نيست، اگر خداوند به ما توفيقنظر ساده بعضى
ذيل اين آيات بحثى مختصر در باره آن ايراد نموده اثبات خواهيم كرد كه اين اعتراف يكى از حقايق عالى قرآن و بسيار قابل 

 .اهميت است
نْ  نوُدُواوَ ﴿

َ
ورثِْتُمُوهَا الََْْنَةُ  تلِْكُمُ  أ

ُ
  ﴾تَعْمَلُونَ  كُنْتُمْ  بمَِا أ

رساند نه دورى آن را، است در اينجا رفعت قدر و علوشان بهشت را مىكه مخصوص اشاره به دور « تلكم» اسم اشاره
نزل شود كه خود در بهشت مآيد كه اين ندا وقتى به آنان مىاند چنين بر مىزيرا از ظاهر سياق به طورى كه ديگران هم گفته

 .اند، و با اين حال اشاره براى افاده دورى مسافت نخواهد بودگرفته

 برندتعبير به اينكه مؤمنين بهشت را به ارث مىتوضيحى در مورد 
آيد و آن اينكه چرا اين آيه بهشت را در مقابل اعمال صالحشان ارث آنان قرار داده؟ و حال در اينجا سؤالى پيش مى

ى منتقل رآنكه معناى ارث تملك مال و يا هر چيز قابل انتفاعى است از كسى كه قبلا او مالك بوده و با زوال، ملك او به ديگ
از دنيا  برد، و يا انبيا كهگذارد و فرزند آن را ارث مىميرد و مالى باقى مىبرد يعنى پدر مىشده، مانند فرزند كه از پدر ارث مى

ميرند و زمين و آنچه را كه در گذارند و يا مردم مىروند و علم را براى بازماندگان و ورثه خود يعنى علما به ارث باقى مىمى
در همه اين موارد معناى انتقال از غير در كلمه ارث نهفته . گذارندت براى مالك اصليش خداى تعالى به ارث باقى مىآن اس
توان اين معنا را اعتبار كرد، براى اينكه خداى تعالى بهشت را جواب اين سؤال اين است كه در آيه مورد بحث نيز مى. است

صالح آن را بدست آورند، ولى كفار با ارتكاب شرك و معاصى، خود را از آن محروم آفريد تا تمامى بندگانش با سرمايه عمل 
اند چنان ساختند در نتيجه بهشت به ارث مؤمنين در آمد، پس در حقيقت مؤمنين با عمل صالح خود آن را از ديگران ارث برده

ولئَكَِ ﴿ :فرمايدكه مى
ُ
ِ  الَْْمَْدُ ﴿ :فرمايدو از قول اهل جنت مى 1﴾الَفِْرْدَوْسَ  يرَِثوُنَ  الَََِّينَ  الَوَْارِثوُنَ  هُمُ أ  لِلَّ

  
                                                      

 .11مؤمنون، آيه  -. برندايشانند آن وارثان كه بهشت راى به ارث مى 1



وْرَثَنَا وَ  وَعْدَهُ  صَدَقَنَا الَََِّي
َ
رضَْ  أ

َ
  الَْْ

ُ
 . 1﴾نشََاءُ  حَيْثُ  الََْْنَةِ  مِنَ  نتََبَوَأ

انتقال قهرى و بدون به معناى « وراثت» و «ارث» :راغب در مفردات در باره معناى آيه مورد بحث وارث بهشت گفته است
بالف  با قلب واو -« ميراث» شودمعامله دسترنج كسى است به غير، و به همين جهت مالى را كه از ميت به وارثش منتقل مى

كُلُونَ وَ ﴿ گويند، مانند آيه -با قلب واو به تاء  -« تراث» و -
ْ
َاثَ  تَأ اثبتوا على مشاعركم فانكم على ارث » و روايت ﴾الَتَ 

 :و قول شاعر 2«ابيكم
 فيهن ارث كتاب محي***      فتنظر فى صحف كالرباط

راغب اضافه كرده كه اين كلمه به معناى منافعى كه در تحصيلش . به معناى اصل و بقيه آمده است «ارث» كه در آن
ورثِْتُمُوهَا الَتَِ  الََْْنَةُ تلِْكَ ﴿ رنج و زحمتى تحمل نشده نيز آمده، و در آيه

ُ
ولئَكَِ ﴿ آيهو  ﴾أ

ُ
ه معناى ب ﴾يرَِثوُنَ  الَََِّينَ  الَوَْارِثوُنَ  هُمُ أ

نبوت و فضيلت است، نه مال دنيا، چون مال دنيا در نظر  ﴾يَعْقُوبَ  آلِ  مِنْ  يرَثُِ وَ ﴿ نعمت گوارا است، و منظور از ارث در آيه
ارزش آن را ندارد كه دل بر او ببندند و به آن افتخار كنند، كمتر كسى از انبيا در صدد تحصيل مال بر آمده، ( علیه السلام)انبيا 

برد و آنچه از خود باقى گذاريم كسى از ما گروه انبيا ارث نمى» :فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)هم چنان كه رسول خدا 
كه  «علما ورثه انبيايند» و نيز فرموده. اى است مشترك ميان همه امته صدقهيعنى آنچه از ما بماند علم است ك« صدقه است

 .برنداز آنان علم و فضيلت را به ارث مى
يز به على و ن. آورندو اگر لفظ ارث را به كار برده براى اين است كه اين علم و فضيلت را بدون ثمن و منتى بدست مى

همان چيزى كه من از » برم؟ فرمودپرسيد از تو چه چيز ارث مى« برادر و وارث منى! تو اى على» :فرمود( عنه الله رضى)
و اگر خداى تعالى در قرآن كريم خود را « برىانبياى قبل از خودم ارث بردم، تو نيز از من كتاب خدا و سنت مرا ارث مى

  3.وارث خوانده براى اين است كه بازگشت جميع موجودات به سوى اوست
يان ما فهمد كه بمحترم با مقايسه آنچه كه ما گفتيم با آنچه وى در باره معانى اين كلمه گفته به خوبى مىخواننده 

 تر است، زيرا معانيى كه او براى اين كلمه كرده به يك اصلروشن
  

                                                      
آيه  زمر، -. و گويند ستايش خدايى را كه وعده خويش با ما راست كرد و زمين را به ارث به ما داد تا در بهشت هر كجا كه خواهيم جاى گيريم 1

74. 
 .باشيدش مىكنيد ثابت بمانيد زيرا شما بر اصل پدر خويبر آنچه درك مى 2
 «.ورث»ماده  518راغب، ص  مفردات 3



 .گرددواحدى بر نمى
صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿

َ
صْحَابَ  الََْْنَةِ  أ

َ
  ﴾...الَناَرِ  أ

كند، و كلام مزبور، هم اقرار گيرى از دوزخيان است كلامى را كه بهشتيان با دوزخيان دارند حكايت مىاين آيه شريفه 
كنند، و اين نوع مسخره كردن لغو و باطل نيست تا صدورش از اهل بهشت و هم استهزايى است كه بهشتيان از دوزخيان مى

ور اما اگر منظ. حيحى منظور نباشد مانند استهزاى حقمعقول نباشد، چون سخريه وقتى باطل است كه از آن هيچ غرض ص
  هِ عَليَْ  مَرَ  كُُمََا وَ  الَفُْلكَْ  يصَْنَعُ وَ ﴿ معارضه به مثل و يا غرض حق ديگرى باشد البته لغو نخواهد بود، هم چنان كه در آيه

 
 مَلََ

جْرَمُوا الَََِّينَ إنَِ ﴿ و آيه 1﴾تسَْخَرُونَ  كَمَا مِنْكُمْ  خَرُ نسَْ  فَإنِاَ مِنَا تسَْخَرُوا إنِْ  قاَلَ  مِنْهُ  سَخِرُوا قوَْمِهِ  مِنْ 
َ
 آمَنُوا الَََِّينَ  مِنَ  كََنوُا أ

وا إذَِا وَ  يضَْحَكُونَ  سخريه دو قسم آمده يكى حق و يكى  2﴾يضَْحَكُونَ  الَكُْفَارِ  مِنَ  آمَنُوا الَََِّينَ فَالَْوَْمَ ...  يَتَغَامَزُونَ  بهِِمْ  مَر 
 .باطل

مْ وعََدَ ﴿ و ﴾رَب نَاوعََدَناَ ﴿ وجه اختلاف تعبير در  در آيه شريفه ﴾رَب ك 
و مفعول را كه  ﴾رَب كُمْ  وَعَدَ مَا ﴿ :اى كه خداوند به دوزخيان داده گفتندو اما اينكه چرا اهل بهشت نسبت به وعده

د؟ را ذكر كردن( نا)و مفعول  ﴾رَب نَا وَعَدَناَمَا ﴿ :گفتنداى كه به خود آنان داده همان دوزخيانند ذكر نكردند، و نسبت به وعده
اوند هايى است كه خدنيز ظاهر در جميع وعده «الله ما وعدنا» شايد براى اين بوده كه دلالت كند بر تشريف و احترام، و گر نه

 .به جميع مردم داده چه وعده ثواب و چه وعده عقاب
متعلق اعتراف مؤمنين با متعلق انكار كفار داشته باعث اين اختلاف تعبير شده، ممكن هم هست بگوييم اختلافى كه 

، و كفار اصل كردندتوضيح اينكه مؤمنين جميع جزئيات و خصوصياتى را كه خداوند از امر معاد براى آنان بيان كرده اثبات مى
هر جا خداوند در باره معاد عليه كفار احتجاج نمودند، به شهادت اينكه معاد را كه مؤمن و كافر در آن مشتركند انكار مى

  قاَلَ  رَب هِِمْ  عَََ  وُقفُِوا إذِْ  ترَىَ  لوَْ وَ ﴿ :فرموده به جزئيات آن نپرداخته، مثلا فرموده
َ
و نيز  3﴾ارَب نَِ  وَ  بلََ  قاَلوُا باِلَْْق ِ  هَذَا ليَسَْ  أ

  الَناَرِ  عَََ  كَفَرُوا الَََِّينَ  يُعْرَضُ  يوَْمَ وَ ﴿ :فرموده
َ
  قاَلوُا باِلَْْق ِ  هَذَا ليَسَْ  أ

  
                                                      

ه كنيد ما نيز شما راى بكردند، گفت اگر ما راى مسخره مىاش مىگذشتند مسخرهاى از قومش بر او مىو كشتى همى ساخت و هر وقت دسته 1
 .38هود، آيه  -. كنيمكنيد مسخره مىهمانطور كه شما ما راى مسخره مى

و ليكن ... ردندكگذشتند به يكديگر با چشم اشاره مىزدند، و چون بر آنان مىبودند به مردمى كه ايمان آورده بودند پوزخند مىكار كسانى كه بزه 2
 .34مطففين، آيه  -. خندندامروز مردم با ايمان به كافران مى

را، به چ: حق نيست؟ گويند( قيامت)پرسند مگر اين مىشان داشته از آنان ديدى ايشان راى آن دم كه در پيشگاه پروردگارشان نگاهو اگر مى 3
 .30انعام، آيه  -. پروردگارمان سوگند



نْ ﴿ :انداز همين جهت مؤمنين در مقام اعتراف گفته 1﴾رَب نَِا وَ  بلََ 
َ
ا رَب نَا وَعَدَناَ مَا وجََدْناَ قَدْ أ و بدين وسيله به حقيت  ﴾حَقًّ

يكن در اند، و لمعاد بيان كرده اعتراف نمودهجميع خصوصيات و جزئياتى كه خداوند به زبان انبياى كرامش براى آنان از امر 
 كُمْ رَب   وعََدَ  مَا وجََدْتُمْ فَهَلْ ﴿ :اندسؤال از كفار اسمى از خصوصيات معاد و جزئيات عذابش نبرده و در باره اصل آن پرسيده

ا به  هايى را كه پروردگارتاندهفهل وجدتم ما وعدكم ربكم حقا آيا وع «:و نگفتند» آيا وعده پروردگارتان را حق يافتيد؟ ﴾حَقًّ
هايى كه خداوند فقط به كفار داده همان خصوصيات عذاب قيامت است نه اصل براى اينكه وعده شما داده بود حق يافتيد؟

 .اى است كه هم به كفار داده و هم به مؤمنينقيامت، چون اصل قيامت وعده
ه در بنا بر آنچه ك: شود، و آن اشكال اين است كهجواب داده مىاند ها به آيه كردهبه همين بيان اشكالى هم كه بعضى

علم كلام به ثبوت رسيده وفاى به وعده پاداش واجب است، نه وفاى به وعده عذاب و كيفر، و با اين حال چرا اين آيه از كفار 
وده؟ اين وقتى صحيح است كه گيرد به اينكه آنچه كه در دنيا در باره عقاب و كيفر آخرت وعده داده بود حق باعتراف مى

  2تحقق دادن به آن وعيدها مانند وفاى به وعده خير، لازم باشد و حال آنكه لازم نيست؟
نجيزش اند تهاى خصوصى و بين اصل عقاب، آن عقابى كه علماى كلام گفتهگوييم فرق است بين عقابدر جواب مى
تواند صرفنظر كند، بخلاف ثواب كه حق عامل است مى هاى خصوصى است كه چون حق خداى تعالىواجب نيست، عقاب

تواند به عمل صالح است و ابطالش روا نيست و اما اصل عقاب بر گناه و ابطال اساس مجازات بر نافرمانى هيچ متكلمى نمى
 .آن را تجويز كند، زيرا مستلزم ابطال اصل تشريع اديان و اخلال به نظام عام بشرى است

ه هايى است كوعده« وعدنا» منظور از وعده، در: اندگفته ﴾رَب كُمْ وَعَدَ ﴿ و بين ﴾رَب نَاوَعَدَناَ ﴿ بين برخى در توجيه فرق
هايى است كه به مؤمنين و كفار ها و ثواب و عقابعموم وعده ﴾رَب كُمْ وَعَدَ ﴿ خداوند فقط به متقين داده، و منظور از آن در

 .3«وعدكم ربكم» :ها مخصوص كفار نيست تا گفته شودوعدهداده، و معلوم است كه همه اين 
  

                                                      
قاف، اح -. گويند چرا به پروردگارمان سوگندشود آيا اين آتش دوزخ حق نيست؟ مىو روزى كه كفار را عرضه بر آتش نموده از آنها سؤال مى 1

 .34آيه 
 .425، ص 8، جالمنار تفسير 2
 .106-107، ص 8، جمعانىروح ال 3



اشكال اين توجيه اين است كه گر چه براى اصل فرق وجه صحيحى است، و ليكن سؤال سائل و مستشكل را قطع 
چرا اصحاب جنت وقتى اعتراف خودشان را به زبان : پرسدكرد دوباره مىكند، زيرا سائل و آن كسى كه اشكال مىنمى
رار خواهند از كفار اقكنند به اعتراف به حقانيت ثوابهايى كه مخصوص خودشان است، و اما وقتى مىآورند اكتفاء مىمى

 كنند؟ بگيرند از ثواب و عقاب هر دو سؤال مى
داوند خهايى است كه هم همان وعده ﴾رَب كُمْ  وَعَدَ مَا ﴿ منظور از: اندبعضى ديگر در توجيه فرق بين اين دو تعبير گفته

اين وجه  1بينندبينند، بهشت اهل ايمان را نيز مىبه مؤمنين اهل بهشت داده، چون اهل جهنم همانطورى كه آتش خود را مى
 .در سخافت و بطلان به حدى است كه احتياجى به ابطال ندارد

ذَنَ ﴿
َ
نِ  فَأ نْ  بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 

َ
جمله فرعى است كه بر تحقق اعتراف آن دو طايفه بر حقانيت اين  - ﴾الَظَالمِِيَ  عَََ  الََلِّ  لعَْنَةُ  أ

« نهمبي» :فرمايداعلامى است كه به هر دو طايفه شده، براى اينكه مى« اذان» هاى خداى سبحان متفرع شده، و مقصود ازوعده
ونَ ينَ الَََِّ ﴿ راندن و دور كردن ستمكاران است از رحمت الهى، و اين ظالمين با آيه« لعنت» و منظور از.  الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  يصَُد 
عبارتند از كفار و منكرين آخرت و معاندين حق كه  «ظالمين» تفسير شده، پس ﴾كََفرُِونَ  باِلِْخِرَةِ  هُمْ  وَ  عِوجَاا  يَبْغُونَهَا وَ 

و اين وصف . سازندخواهند، و ديگران را نيز از سلوك آن بازداشته منصرف مىهمواره راه خدا را ناهموار و منحرف مى
شود، براى اينكه خداى سبحان در كتاب مجيدش مكرر فرموده كه دين او و راهى كه دينان هم مىشامل منكرين صانع و بى

كند، و جز آن دين و راهى كند همان راه انسانيتى است كه فطرت خود انسان به آن دعوت مىبندگان را به آن هدايت مى
 .نيست

پيمايد همانا راه خدا و دين الهى است، ليكن اگر آن را مطابق آنچه فطرت به زندگى خود مى پس راهى كه انسان در
كند و سعادتش نيز در آن است سلوك كرد همان صراط مستقيم و اسلام است، كه راه راست و دين سوى آن دعوت مى

انى به خدا و عبادت معبودى باشد، مانند باشد و اگر آن را مطابق فطرت سلوك نكرد خواه در خلال آن ايمپسنديده خدا مى
هاى باطل و خواه خضوع و عبادتى در آن نباشد، مانند ماديت، در هر حال همان راه خدا است كه كج گرفته شده و دين

 .-دقت فرماييد  -اسلامى است كه تحريف شده و نعمت خدا است كه كفران شده 
  

                                                      
 .164، ص 3، جروح البيانتفسير  1



 اشاره به نفوذ حكم و امر انسان در قيامت
اى تعالى در اين آيه تصريح نفرموده به اينكه اين مؤذن و منادى از جنس بشر است و يا از جن است و يا از ملائكه، خد

ر اما جن، براى اينكه د. آيد كه اين مؤذن از جنس بشر باشد، نه جن و نه ملكو ليكن از تدبر در كلام مجيدش چنين بر مى
شود كه جن از طرف او متصدى امرى از امور آخرتى انسان شده باشد، پس سرتاسر كلام خداى تعالى هيچ كجا ديده نمى

هاى امر خدا و و اما ملائكه، اين طايفه گر چه واسطه. وجهى استاحتمال اينكه مؤذن مزبور از طايفه جن باشد احتمال بى
ر مخلوقات محول به ايشان، و قرآن حاملين اراده او هستند، و انفاذ اوامر او به دست ايشان است، و اجراى قضا و قدر او د

 :گويندكريم هم در باره نفوذ تصرفات آنان در مساله مرگ و بهشت و دوزخ تصريحاتى دارد، از آن جمله مثلا به ستمكاران مى
خْرجُِوا ﴿
َ
نْفُسَكُمُ أ

َ
 :گويددوزخ به دوزخيان مىو مالك  2﴾...الََْْنَةَ  ادُْخُلُوا عَلَيْكُمْ سَلَم  ﴿ :گويندو به اهل بهشت مى 1﴾...أ

و امثال اينها، الا اينكه در باره محشر كه معركه بعث و سؤال و تطاير كتب و وزن و حساب و جاى حكم  3﴾...مَاكثُِونَ إنِكَُمْ ﴿
فصل است هيچ تصرف و امر و نهيى را براى ملائكه و هيچ موجود ديگرى اثبات نكرده، جز انسان كه در ذيل آيات مورد 

صْحَابَ  ناَدَوْاوَ ﴿ :كنداو چنين حكايت مى بحث از
َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
كند كه و نيز از اصحاب اعراف حكايت مى.  ﴾عَليَْكُمْ  سَلَم   أ

نْتُمْ  لَ  وَ  عَلَيْكُمْ  خَوْف   لَ  الََْْنَةَ ادُْخُلُوا ﴿ :گويندبه يك دسته از مؤمنين مى
َ
را  انسانو اين خود نفوذ حكم و امر  ﴾تََزَْنوُنَ  أ

وتوُا الَََِّينَ قاَلَ ﴿ :فرمايدرساند، و همچنين در باره اوصاف روز قيامت مىدر قيامت مى
ُ
وءَ  وَ  الََْوَْمَ  الَْْزِْيَ  إنَِ  الَْعِلْمَ  أ  عَََ  الَس 

وتوُا الَََِّينَ  قاَلَ وَ ﴿ :فرمايدو نيز مى 4﴾الَكََْفرِِينَ 
ُ
يمَانَ  وَ  الَْعِلمَْ  أ  وَ  الَِْعَْثِ  يوَْمُ  فَهَذَا الََِْعْثِ  يوَْمِ  إلَِ  الََلِّ  كتَِابِ  فِ  لَِثِْتُمْ  لقََدْ  الَِْْ

 .5﴾تَعْلمَُونَ  لَ  كُنْتُمْ  لكَِنَكُمْ 
اين آيات و همچنين آيات راجع به شفاعت و شهادت انسان قرائنى است كه احتمال انسان بودن مؤذن مزبور را در 

 .كندآينده نيز رواياتى خواهد آمد كه اين معنا را تاييد مى كند، در بحث روايتىذهن تقويت مى
  

                                                      
 .93انعام، آيه  1
 .32نحل، آيه  2
 .77زخرف، آيه  3
 .27نحل، آيه  -. امروز رسوايى و بدى از آن كافران است: آنان كه از علم برخوردار شدند گويند 4
ايد، اينك امروز روز رستاخيز است ولى شما تا روز رستخيز بسر بردهگويند شما در كتاب خدا ( به كفار)شان دادند آنان كه علم و ايمان 5

 .56روم، آيه  -. دانستيدنمى



 و مراد از آن در آيه شريفه« اعراف» معناى
عْرَافِ  عَََ  وَ  حِجَاب   بيَنَْهُمَاوَ ﴿

َ
  ﴾بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ  يَعْرفُِونَ  رجَِال   الَْْ

هاى بالاى به معناى قسمت« اعراف» روشن است، و آن ساترى است كه بين دو چيز حائل شود، و «حجاب» معناى
شود كه اين كلمه معلوم مى. به معنى يال اسب و تاج خروس و قسمت بالاى هر چيزى است« عرف» هاى شنى وحجاب و تل

و از اينكه حجاب را قبل از اعراف ذكر كرده و همچنين از . به هر معنا كه استعمال شود، معناى علو و بلندى در آن هست
الاى هاى بشود كه منظور از اعراف قسمتاهل اعراف مشرف بر جميع مردم از بهشتيان و دوزخيانند، معلوم مى: اينكه فرموده

 .بينند و هم بهشتيان راحجابى است كه حائل بين دوزخ و بهشت است، بطورى كه اعرافيان در آنجا، هم دوزخيان را مى
به معناى علامت است، هم چنان كه  «سيميا» و «سيما» :گويدبه معناى علامت است، راغب در مفردات مى «سيما»

 و «اعلمته« »سومته» ، معناىبنابراین.  ﴾وجُُوهِهِمْ  فِ سِيمَاهُمْ ﴿ :فرمايدو در قرآن مى 1«له سيمياء لا تشق على البصر» شاعر گفته
 .2است« معلمين« »مسومين» معناى

دهد كه حجاب مزبور بين دوزخيان و اهل بهشت قرار دارد، و دقت در اين آيه و آيات بعديش اين معنا را بدست مى
ينَ  الَمُْنَافقَِاتُ  وَ  الَمُْنَافقُِونَ  يَقُولُ يوَْمَ ﴿ از آيه. است همان اهل دوزخ و بهشت است« بينهما» مرجع ضميرى كه در  واآمَنُ  للََِِّ

 مِنْ  اهرُِهُ ظَ  وَ  الَرحَْْةَُ  فيِهِ  باَطِنُهُ  باَب   لَُ  بسُِور   بيَنَْهُمْ  فَضُُبَِ  نوُراا  فَالِْمَِسُوا وَرَاءكَُمْ  ارِجِْعُوا قيِلَ  نوُرِكُمْ  مِنْ  نَقْتَبسِْ  انُْظُرُوناَ
شود، و اين حجاب از اين جهت هم كه در باره محاوره و گفتگوى مؤمنين با منافقين است اين معنا استفاده مى 3﴾الَعَْذَابُ  قبَِلهِِ 

اى هاى دنيا پارچهكه حائلى است بين دو طايفه اهل دوزخ و بهشت، نه از اين جهت كه مانند حجاب حجاب خوانده شده
 .باشد كه از نخ بافته شده و در بين بهشت و جهنم آويزان شده باشد

هاى بالاى حجاب رجالى هستند كه بر هر دو طرف مشرفند، چون در در قسمت: شود كهمعناى آيه اين مىبنابراين 
 .شناسندهايشان مىمرتفعى قرار دارند، مردانى هستند كه اهل جهنم و بهشت را به قيافه و علامتمحل 

  
                                                      

 .اى است كه ديدنش سخت نيستاو را نشانه 1
 «.سام»راغب ماده مفردات 2
شود به پشت رتان برگيريم، گفته مىگويند نظرى بما نماييد تا مقدار كمى از نواند مىروزى كه مردان و زنان منافق به كسانى كه ايمان داشته 3

 - .باشدشود كه درى دارد كه درونش در آن رحمت و بيرونش از پيش او عذاب مىشان ديوارى زده مىبرگرديد و نور بطلبيد، سپس در ميان
 .13حديد، آيه 



كند كه رجال اعراف منحاز و متمايز از دو طايفه نامبرده هستند، و خلاصه و اين سياق بدون ترديد اين معنا را افاده مى
جهت است كه اصلا انسان نيستند، و يا از اين جهت است كه از حيث  حال يا از اين. اينكه نه از اهل بهشتند و نه از اهل دوزخ

 :و در حقيقت اهل محشر سه طايفه هستند. سؤال و جواب و ساير شؤون و خصوصيات قيامت از آن دو طايفه بيرونند
عنى مستضعفين، يمؤمنين، كفار و : شدنددوزخيان، اهل بهشت و اهل اعراف، هم چنان كه در دنيا هم به سه طايفه تقسيم مى

كسانى كه از جهت ضعف عقل حجت بر ايشان تمام نيست مانند برخى از زنان و اطفال و پيران ناتوان و ديوانگان و سفهاء و 
و يا از اين جهت است كه مقام و مرتبه آنان ما فوق مقام اين دو طايفه است، پس در اصحاب اعراف سه احتمال . امثال آنان

 :هست

 ايفه جن يا ملك نيستندرجال اعراف از ط
اعتناء  توان به آنكه انسان نباشند، و از يكى از دو طايفه جن و ملك بوده باشند، احتمالى است كه نمى اما احتمال اول
ه اگر چ. گردندشود، چون اين دو طايفه متصف به رجوليت و انوثيت نمىشامل ملك نمى «رجال» نمود، زيرا اطلاق لفظ
ظاهر شوند، و ليكن صرف تمثل به صورت انسان مصحح اطلاق نيست، علاوه بر اينكه دليل معتبرى  گاهى به شكل مردانى
 .هم بر اين معنا نداريم

آنهم بطور نكره و بدون الف و لام به حسب عرف لغت دلالت بر احترام و اعتنا به  «رجال» ناگفته نگذاريم كه تعبير به
دلالت بر انسان قوى در اراده و تعقل دارد، هم چنان كه  «رجل» چون عادتا كلمهشان اشخاصى كه مقصود از آن هستند دارد، 

نْ  يَُبِ ونَ  رجَِال  فيِهِ ﴿ و 1﴾الََلِّ  ذكِْرِ  عَنْ  بَيْع   لَ  وَ  تَِاَرَة   تلُهِْيهِمْ  لَ رجَِال  ﴿ :در امثال آيات
َ
 مَا صَدَقُوارجَِال  ﴿ و 2﴾يَتَطَهَرُوا أ

رسَْلْنَا مَاوَ ﴿ و 3﴾عَليَْهِ  الََلَّ  عَهَدُوا
َ
هُمْ  كُنَا رجَِالا  نرَىَ  لَ  لَناَمَا ﴿ و حتى در مثل آيه 4﴾إلََِْهِمْ  نوُحِ  رجَِالا  إلَِ  قَبْلكَِ  مِنْ  أ  نَعُد 

ارِ  مِنَ  شََْ
َ
نَهُ وَ ﴿ و آيه 5﴾الَْْ

َ
نسِْ  مِنَ  رجَِال   كََنَ  أ  پس منظور از. شوداين معنا بخوبى مشاهده مى 6﴾الَِْْن ِ  مِنَ  برِجَِال   يَعُوذُونَ  الَِْْ

باشند، و اگر در ميان آنان افرادى از زنان فرض شود از باب افرادى هستند كه در انسانيت خود در سر حد كمال مى «رجال»
 .رودتغليب، لفظ رجال در مورد مجموع ايشان به كار مى

  
                                                      

 .37نور، آيه  -. سازدمردانى كه تجارت و بيع آنان را از ياد خدا غافل نمى 1
 .108توبه، آيه  -. مردانى هستند كه دوست دارند خود را پاكيزه كننددر آن  2
 .23احزاب، آيه  -. مردانى كه وفا كردند آن عهدى را كه با خداى تعالى بستند 3
 .109يوسف، آيه  -. فرستاديمشان وحى مىو ما نفرستاديم پيش از تو مگر رجالى كه به سوى 4
 .62ص، آيه  -. شمرديمانى را كه ما آنها را از اشرار مىبينيم آن مردچه شد ما را كه نمى 5
 .6جن، آيه  -. بردند به مردانى از جنو چنين بود كه مردانى از آدميان پناه مى 6



غالبا از جنس زنان و يا اطفال و يا مردان ديوانه و خرف هستند، لذا اما مستضعفين، چون مزيت قابل اعتنايى ندارند، و 
بلكه  ﴾ونَ يَعْرفُِ رجَِال  ﴿ فرمود:را چنين كسانى بدانيم زيرا اگر مراد چنين كسانى بود نمى ﴾يَعْرفُِونَ رجَِال  ﴿ توانيم مراد ازنمى
لمَِ ﴿ يا تعبيرات ديگرى كه از قرآن كريم معهود است، مانند:و  «اناس يعرفون» و يا «طائفة يعرفون» يا« قوم يعرفون» فرمود:مى

وْ  مُهْلكُِهُمْ  الََلُّ  قوَْماا  تعَِظُونَ 
َ
بُهُمْ  أ ِ نَاس  إنَِهُمْ ﴿ و 1﴾مُعَذ 

ُ
ائيِلَ  بنَِ  مِنْ  طَائفَِة  فَآمَنَتْ ﴿ و 2﴾يَتَطَهَرُونَ  أ  . 3﴾طَائفَِة   كَفَرَتْ  وَ  إسََِْ

دهد امورى كند و تذكراتى كه به آنان مىخداى تعالى در آيات بعد براى رجال مزبور ذكر مىعلاوه بر اينكه اوصافى كه 
تواند قائم باشد تا چه رسد به اينكه مردم متوسط و مستضعفين را هم است كه جز به اهل منزلت و مقربين درگاه خدا نمى

 .شامل شود

 مراد از رجال اعراف، مستضعفين نيستند
 : توان گفت مراد از رجال اعراف مردم مستضعفنداز چند جهت نمىخلاصه كلام اينكه 

اين رجال در محلى قرار دارند به نام اعراف، و در مقامى هستند كه از خصوصياتى كه در سيماى فرد فرد  يكى اينكه
ن به پس از رفتبرند و حتى اهل دوزخ و بهشت را اهل محشر است به جميع امتيازات نفسانى و تفاصيل اعمال آنان پى مى

بينند، و اين مقام بدون شك مقام و منزلت رفيعى است مخصوص آنان، نه دوزخيان داراى چنان دوزخ و بهشت نيز مى
 نَاكُ  رجَِالا  نرَىَ  لَ  لَناَمَا ﴿ :فرمايدخصوصيتى هستند و نه اهل بهشت، به شهادت اينكه قرآن كريم از زبان اهل دوزخ مى

هُمْ  ارِ  مِنَ  نَعُد  شََْ
َ
رِناَرَبَنَا ﴿ :فرمايدو نيز مى 4﴾الَْْ

َ
ينِْ  أ ضَلَناَ الََََّ

َ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  أ قْدَامِنَا تََتَْ  نََعَْلْهُمَا الَِْْ

َ
 منَِ  لَِكَُوناَ أ

سْفَليَِ 
َ
ِ ﴿ :فرمايدو نيز مى 5﴾الَْْ

ن   يوَْمَئذِ   مِنْهُمْ  امِْرِئ  لكُِ 
ْ
 .6﴾يُغْنيِهِ  شَأ

 اين نيست كه در قيامت اهل بهشت را به علامتى و اهل دوزخ را به« سيما» معناى
  

                                                      
 .164اعراف، آيه  -. شان خواهد نمود؟دهيد قومى را كه خداوند هلاك و يا معذبچه پند مى 1
 .82اعراف، آيه  -. خود هستندو آنان مردمى هستند كه در صدد پاك كردن  2
 .14صف، آيه  -. اى ديگراى از بنى اسرائيل و كفر ورزيد طايفهپس ايمان آورد طايفه 3
 .62ص، آيه  -. پنداشتيمبينيم مردانى را كه در دنيا از اشرارشان مىاين چيست كه نمى 4
حم  - .پرداختند نشانمان ده آنان را زير پاى خود لگد كنيم تا حقير و خوار شوندپروردگارا آن كسانى را از جن و انس كه در دنيا به گمراهى ما  5

 .29سجده، آيه 
 .27عبس، آيه  -. تواند به كار ديگران توجهى داشته باشددر آن روز هر كسى را آن قدر كار و گرفتارى است كه ديگر نمى 6



علامتى ديگر از قبيل رو سفيدى و رو سياهى نشان كرده باشند تا هر كس بتواند از آن علامت پى به بهشتى بودن و يا دوزخى 
صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿ بودن اشخاص ببرد، چون از آيه

َ
عْرَافِ  أ

َ
غْنَ  مَا قاَلوُا بسِِيمَاهُمْ  يَعْرفُِونَهُمْ  رجَِالا  الَْْ

َ
 مَا وَ  جَْعُْكُمْ  عَنْكُمْ  أ

  تسَْتَكْبُِّونَ  كُنْتُمْ 
َ
قْسَمْتُمْ  الَََِّينَ  هَؤُلءَِ  أ

َ
شود كه اصحاب اعراف نه تنها از سيماى اشخاص استفاده مى ﴾برِحَْْةَ   الََلُّ  يَنَالهُُمُ  لَ  أ

ها به جميع خصوصيات احوال و اعمال آنان پى كنند بلكه از قيافهوزخى بودن آنان را درك مىكفر و ايمان و بهشتى بودن و د
 آورى مالفهمند كه اين شخص از آنهايى است كه در دنيا همش همگى صرف جمعبرند، حتى از ديدن سيماى شخص مىمى

 .يستندشده، و ناگفته پيدا است كه مردم مستضعف هرگز داراى چنين قدرتى ندنيا مى
رجال اعراف هم با دوزخيان محاوره دارند و هم با بهشتيان، محاوره آنان با اهل دوزخ به اين است كه آنان  دوم اينكه

با اهل  و محاوره آنان. كنندپروا شماتت و سرزنش مىشان بىرا كه همان پيشوايان كفر و ضلالت و طغيانند به احوال و اقوال
مَُونَ يَ لَ ﴿ گويند، با اين حال و با اينكه به مقتضاى آيههاى بهشتى درود مىبا تحيت بهشت به اين است كه آنان را ََ  مَنْ  إلَِ  تَ

ذنَِ 
َ
گوى خدا حق دانيم كه در روز قيامت هر كسى مجاز به حرف زدن نيست، و تنها بندگان حقمى 1﴾صَوَاباا  قاَلَ  وَ  الَرحََْْنُ  لَُ  أ

 ان گفت مراد از رجال اعراف مردم مستضعفند؟ توتكلم را دارند، چگونه مى
هشت شان به اهل بشود كه اصحاب اعراف آن قدر مقامشان بلند است كه سلاماز سياق آيه بعد استفاده مى سوم اينكه

 شوند، چنين مقامى چطور ممكن است براى مستضعفين دست دهد؟ شود، و به فرمان آنها وارد بهشت مىباعث ايمنى آنان مى
شان و محاوره آنها با اصحاب جنت و اصحاب جهنم اى كه جاى اين رجال و مقام و منزلتآيات كريمه چهارم اينكه

و ( احضار شدگان)دهد و ايشان را اصلا داخل در محضرين كند هيچگونه قلق و اضطرابى در باره ايشان نشان نمىرا بيان مى
ونَ فَإنَِهُمْ ﴿ :ايدفرمداند، بلكه مىدر هول و فزعى كه دارند نمى و بندگان مخلص خود را  2﴾الَمُْخْلصَِيَ  الََلِّ  عِبَادَ  إلَِ  لمَُحْضَُُ

بْصَارُهُمْ  صُِفَِتْ  إذَِاوَ ﴿ كند و از اينكه در جملهاز حكم كلى احضار و هر گرفتارى و هول ديگرى استثنا مى
َ
صْ  تلِقَْاءَ  أ

َ
 حَابِ أ

 دعايشان را ﴾الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلنَْا لَ  رَبَنَا قاَلوُا الَناَرِ 
  

                                                      
 .38نبا، آيه  -. صواب بگويد اش دهد وكسى سخنى نگويد مگر آن كس كه خداى رحمان اجازه 1
 .128صافات، آيه  2



شود كه رجال اعراف در هر حرفى كه بخواهند بزنند مجاز هستند و دعايشان هم نقل نموده و آن را رد نفرموده، استفاده مى
هاى اهل و خواستهكرد هم چنان كه هر جا دعاى اهل جمع مستجاب است، چون اگر اينطور نبود قطعا دعايشان را رد مى

 .نمايدكند، بلافاصله آن را جواب داده و رد مىدوزخ را حكايت مى

مْر  وَ ﴿ اصحاب اعراف از جنس بشر هستند و خصوصياتى كه براى آنان ذكر شده با جمله:
َ
ِ  يوَمَْئذِ   الَْْ  ﴾لِلَّّ

 منافات ندارد
ى از جمع ثانيارجال اعراف از جنس ملائكه نيستند و اولا : شود كهاز دقت در اين آيات اين خصوصيات استفاده مى

بندگان مخلصند كه مقام و منزلتشان از ساير اهل جمع بالاتر است، مردمى هستند كه هر دو طايفه بهشتى و دوزخى را 
ن رجال ه ايو اما اينك. توانند شهادت دهند، و شفاعت كنند، امر كنند و حكم نمايندشناسند، و در تكلم به حق مجازند مىمى

توان از جنس بشر هستند يا از جنس جن و يا مختلط از اين دو جنس، الفاظ اين آيات از آن ساكت است، و از خود آيات نمى
جز اينكه در هيچ جاى از قرآن كلامى هم كه دلالت كند بر تصدى جن نسبت به شانى از شؤون بشر . اين معنا را استفاده كرد

شود، پس وقتى از جنس ملائكه و جن نبوده باشند، قهرا از قبيل شهادت و شفاعت، ديده نمى و وساطتش در كار آخرتى او
 .از جنس بشر خواهند بود

مْ  وَ  شَيئْاا  لِنفَْس   نَفْس   تَمْلكُِ  لَ يوَْمَ ﴿ اثبات اينگونه خصوصيات براى بشر با امثال آيه: خواهيد گفت
َ
ِ  يوَْمَئذِ   رُ الَْْ  1﴾لِلَّ

جواب اين است كه اين گونه آيات به آيات ديگرى تفسير شده كه دلالت دارند بر اينكه مقصود از آنها بيان اين . منافات دارد
شود و در آن روز مردم به جهت است كه در روز قيامت احاطه ملك خداى تعالى بر جميع موجودات براى مردم ظاهر مى

سته شود، زيرا خداوند پيواين مالكيت در روز قيامت براى خدا پيدا مىكنند، نه اينكه تنها احاطه و اطلاق ملك خدا اعتراف مى
آن روز  ملائكه در. مالك على الاطلاق است و كسى هيچگاه به نفع كسى مالك چيزى نيست، نه اينكه در آخرت چنين باشد

دارد،  اين معنا تصريح باشند و قرآن كريم بهدر وساطت خود و شهداء بر شهادت خويش و شفعاء داراى شفاعت خويشتن مى
شْهَادُ  يَقُومُ يوَْمَ ﴿ :و نيز فرموده 2﴾توُعَدُونَ  كُنْتُمْ  الَََِّي يوَْمُكُمُ  هَذَا الَمَْلَئكَِةُ  تَتَلقََاهُمُ وَ ﴿ :چنان كه فرموده

َ
 :و نيز فرموده 3﴾الَْْ

  شَهِدَ  مَنْ  إلَِ  الَشَفَاعَةَ  دُونهِِ  مِنْ  يدَْعُونَ  الَََِّينَ  يَمْلكُِ  لَ وَ ﴿
  

                                                      
 .19انفطار، آيه  -. تواند براى ديگرى قدمى بردارد، چون در آن روز همه امور به دست خدا استروزى كه هيچ كس نمى 1
 .031انبياء، آيه  -. دادنداين همان روزى است كه به شما وعده مى: گويندو فرشتگان به استقبالشان شتافته، مى 2
 .51مؤمن، آيه  -. خيزندروزى كه گواهان برمى 3



مانند  -پس در عين اينكه ملكيت و حكم براى خدا است، ديگران هم به اذن او داراى حكم هستند . 1﴾يَعْلمَُونَ  هُمْ  وَ  باِلَْْق ِ 
با اين تفاوت كه در دنيا حكم خداوند براى همه افراد ثابت و ظاهر و خلاصه مورد قبول نبود، و در آخرت بطور عيان  -دنيا 

 .گشته ديگر كسى در باره آن دچار شك و يا خطا نخواهد شدظاهر 
ى هافهميم، البته ديگران در اين باره حرفاين است آن معنايى كه ما از آيات كريمه قرآن در باره اصحاب اعراف مى

 اره نموده،گويى نيست، و اينك ما به طور فهرست به آن اقوال اشاند كه بعضى از آن حرفها خالى از بيهودهديگرى زده
 :گذريممى

 اشاره به اقوال متعددى كه در باره معناى اعراف و مراد از اصحاب اعراف گفته شده است
 .اعراف چيزى است كه بر هر دو طايفه مشرف است - 1
 .ديوارى است كه مانند خروس داراى تاج است - 2
 .نشيننداى از گنهكاران بر آن تل مىتلى است بين بهشت و جهنم كه عده - 3
 .اشاره به آن دارد ﴾باَب   لَُ  بسُِور   بيَنَْهُمْ فَضُُبَِ ﴿ اين همان ديوار بين مؤمنين و منافقين است كه آيه - 4
 .اعراف به معنى تعرف و آشنايى است، يعنى در قيامت رجالى آگهى از حال مردم دارند - 5
 .اعراف همان صراط معروف است - 6

اند، در باره رجالى هم كه بر اعراف قرار دارند اختلافاتى است كه باره معناى اعراف زدهاينها حرفهايى است كه در 
 :شايد به دوازده قول بالغ شود

 .انداينكه آنها اشراف و بزرگانى هستند كه از بين خلائق به كرامت خداوندى مخصوص و ممتاز شده .1
نه  تشان بر سيئاتشان ترجيح دارد تا داخل بهشت شوند، وقومى هستند كه حسنات و سيئاتشان برابر است، نه حسنا .2

هشت و اى است بين بسيئاتشان بر حسناتشان فزونى گرفته تا به دوزخ در آيند، ناچار خداوند تا مدتى بر اعراف كه درجه
 .نمايددوزخ بازداشتشان نموده، سپس به رحمت خود، آنها را داخل بهشت مى

 .اهل فترتند .3
  

                                                      
هادت تواند شفاعت كند كه به حق شخوانند، مالك شفاعت نيستند، تنها در قيامت كسى مىكسانى كه كفار آنان را به سواى خدا، به خدايى مى 1

 .86زخرف، آيه  -. داده باشد و به آن عارف هم باشد



 .از طايفه جن هستندمؤمنين . 4
 .اندكودكانى هستند از كفار كه قبل از رسيدن به حد تكليف از دنيا رفته. 5
 .زنا زادگانند. 6
 .باليدندكسانى هستند كه در دنيا به خوبى خود مى. 7
ى از سو اگر ك. شناسنداش مىاى هستند كه بر بالاى اعراف ناظر اشخاصند و هر كسى را از سيما و قيافهملائكه. 8

كرده؟ در « رجال» شوند، چطور آيه از آنها تعبير بهصاحبان اين قول بپرسد با اينكه ملائكه متصف به رجوليت و انوثيت نمى
 .آيندگويند درست است كه ملائكه مرد و زن ندارند و ليكن به شكل مرد در مىجواب مى

و هم براى اينكه گواهان بر خلايقند از مردم جدا شده، و  اند كه هم به خاطر احترامى كه دارند( علیه السلام)انبياء . 9
 .گيرندبر اعراف قرار مى

 .روندمردمان عادل از هر امتى هستند كه براى شهادت دادن بر افراد امت خود بدانجا مى .10
 .صلحا و فقها و علما هستند -11

 المنار آن را بى اعتبار دانسته استروايتى كه آلوسى در باره مراد از رجال اعراف نقل كرده و صاحب 
ايستند تا اى از صراط مىو جعفر طيار كه در نقطه( علیه السلام)عباس، حمزه، على : رجال اعراف عبارتند از .12

دوستان خود را به سفيدى روى و دشمنان خود را به سياهى روى بشناسند، اين قول را آلوسى در روح المعانى از ضحاك از 
 .1نقل كرده استابن عباس 

اين قول  و. من اين قول را در كتب تفسير نيافتم، و ظاهرا آلوسى آن را از تفاسير شيعه نقل كرده: گويددر المنار مى
شناسند و ديگر حاجتى نيست در اينكه اين هايشان مىصحيح نيست، زيرا رجال اعراف اهل بهشت و دوزخ را به قيافه

اند از و هواخواهان بنى اميه( علیه السلام)تا منافقين و ناصبيان را كه همان دشمنان على  بزرگواران سر راه صراط بايستند
.  2ديگران بشناسند؟ علاوه بر اينكه از سياق آيه و نظم كلام خداوند خيلى دور است كه مرادش از اعراف، صراط بوده باشد

يعه نقل شده صحيح نيست، زيرا هيچ يك از تفاسير ش اينكه صاحب المنار گفته است كه روايت مذكور از كتب شيعه: مؤلف
اين روايت را به طريقى كه شيعه به ضحاك دارد از ضحاك نقل نكرده، بلكه اگر هم متعرض نقل آن شده از يكى از تفاسير 

 عامه نقل كرده
  

                                                      
 .ط بيروت 124، ص 8، جروح المعانىتفسير  1
 .ط بيروت 433، ص 8، جالمنار تفسير 2



و ما به زودى ، 1كرده است است، مثلا مجمع البيان روايت را از تفسير ثعلبى و او به سند خود از ضحاك از ابن عباس نقل
 .-تعالى  ان شاء  الله -رواياتى را كه شيعه در باره رجال اعراف دارد در بحث روايتى آينده ايراد خواهيم نمود 

سخن ما با صاحب المنار كه با مقايسه مسائل قيامت با نظام جارى در دنيا روايت مذكور را مردود 
 دانسته است

المنار گفتارى است، و آن اين نيست كه چرا روايت مذكور را طرح كرده و قابل قبول ندانسته، در اينجا ما را با صاحب 
آيد چون روايت مزبور قابل اعتماد نيست، بلكه گفتار ما با او در آن علتى است كه براى طرح روايت ذكر كرده، چه از آن بر مى

كند با نظام جارى در دنيا مقايسه اديث براى روز قيامت بيان مىكه گويا وى در ابحاث راجع به معاد، نظامى را كه آيات و اح
نموده و آن را از نوع همين نظام پنداشته، و در نتيجه هر جاى آن با نظام دنيا وفق داشته قبول نموده، و هر كجايش وفق نداشته 

 .-دقت بفرماييد  - طرح كرده، و اين جمود در فهم، و گزاف گويى عجيبى است
حيح باشد بگوييم با بودن اهل اعراف و تشخيص افراد نيك و بد از هم ديگر چه حاجت به اينكه آن چون اگر ص

با بودن اهل » :بزرگواران در صراط بنشينند و آن گاه نتيجه بگيريم كه پس اين روايت باطل است، چرا صحيح نباشد بگوييم
و نيز چرا صحيح نباشد بگوييم حالا « به اهل اعراف؟ شان افراد نيك و بد را از يكديگر، ديگر چه حاجتصراط و تشخيص

ها هاى اعمال و نصب ميزانكنند ديگر چه حاجت به سؤال و حساب و باز كردن نامهكه اهل اعراف نيك و بد را از هم جدا مى
سنجيدن اعمال  و حضور اعمال و اقامه شهود و به زبان در آوردن اعضاى بدن؟ و يا بگوييم اين همه راههاى گوناگون براى

و يا بگوييم با بودن علم خدا به هيچ يك از اين راهها حاجت نبود همانطورى كه . براى چه؟ يكى از اين راهها كافى بود
 .گفتيم

هاى دنيا مقايسه كرده و با خود گفته است چطور ممكن است گويا صاحب المنار صحنه قيامت را به يكى از صحنه
ه شده با صراط، متحد باشد؟ و يك نفر در عين اينكه در بالاى ديوار اعراف است بر سر راه اعراف و ديوار بلندى كه كشيد

و حال آنكه جزئيات امور آخرت هيچ « اعراف كجا و صراط كجا؟» :صراط هم ايستاده باشد؟ لذا از در تعجب گفته است
زيرا  شد تازه باز اشكال وى بر روايت وارد نيست،ربطى به امور دنيا نداشته و قابل قياس با آن نيست، و اگر قابل قياس هم با

ممكن است صراط و اعراف را طورى معنا كنيم كه با هم متحد شده و در نتيجه روايت مورد بحث از كار نيفتد، و آن معنا اين 
باس و عاست كه بگوييم صراط به همان معناى معروف است و اعراف حجابى است كه بر بالاى صراط و پل مزبور زده شده، 

 و حمزه و
  

                                                      
 .ط تهران 423، ص 4، جمجمع البيانتفسير  1



گيرند، علاوه بر اينكه صاحب المنار فراموش كرده كه اصلا يكى از اقوال و جعفر در آن حجاب قرار مى( علیه السلام)على 
در تفسير خود از ابن مسعود، و سيوطى در الدر  1در مساله اعراف اين است كه اعراف همان صراط است، و اين قول را طبرى

 .2اندحاتم از ابن جريح نقل كرده المنثور از ابن ابى
 «علاوه بر اينكه از سياق آيه و نظم كلام خداوند بسيار دور است كه بگوييم مرادش از اعراف، صراط است» :و اما اينكه گفت

تر است، براى اينكه اين قبيل آيات از جزئيات معاد تنها كليات و صفات عامى را بيان فسادش از حرفهاى قبلى او روشن
اى اى از جزئيات با صفاتى كه در پارهممكن است پارهبنابراين كند كه معانيش معلوم ولى حقايقش مبهم و مجهول است، مى

 اى از بياناتاشخاص هست منطبق بوده و مراد از آن جزئيات و صفات آن اشخاص بوده باشد، هم چنان كه ممكن است پاره
 .اعراف، همان صراط باشد، هم چنان كه مقصود از ميزان، عدل استبا بيان ديگرى منطبق شود، مثلا مقصود از 

كه يكى اين: اين بود آن دوازده قولى كه در معناى اعراف بود، و ممكن است دو قول ديگر زير را نيز به آن اضافه كرد
كليف ف به تبگوييم مقصود از رجال اعراف، مستضعفينى هستند كه از جهت ضعف عقل، حجت بر آنها تمام نشده و مكل

نشدند، مانند مردان و زنان ضعيف و اطفال غير بالغ، البته ممكن هم هست اين قول را با دومين قول از دوازده قول متقدم يكى 
نان تمام اى ندارند، و حجت بر آگرفته بگوييم اين دسته از مردم هم حسنات و سيئاتشان برابر است چون اصلا حسنه و سيئه

 .انديف شرع نبودهنشده و مكلف به تكال
اند، از جهت خروج مراد از رجال اعراف كسانى هستند كه بدون اذن پدر به جهاد رفته و در جهاد شهيد شده دوم اينكه

بدون اذن پدر اهل آتش، و از جهت كشته شدن در راه خدا اهل بهشت هستند، و بر طبق اين قول روايتى هم هست، البته اين 
توان در عده ديگر آن گانه را مىهم چنان كه تعدادى از اقوال دوازده. همان قول دوم ارجاع دادقول را نيز ممكن است به 

ت گفدانست و همچنين قول سوم را كه مىتوان قول پنجم را كه مقصود از رجال اعراف را اولاد كفار مىگنجانيد، مثلا مى
چنين و هم. د كفار ترجيحى در حسنات و يا سيئاتشان نيستمراد اهل فترتند به قول دوم ارجاع داد، چون اهل فترت و اولا

 شوند، و نيز قولگفت منظور، اولاد زنا هستند از آن جهت كه نه مؤمن و نه كافر شمرده مىتوان قول ششم را كه مىمى
  

                                                      
 .100، ص 8، جتفسير طبرى 1
 .ط بيروت 76، ص 3، جالدر المنثور 2



 .نهم، دهم، و يازدهم و دوازدهم را به قول اول برگردانيد
اول اينكه مراد از رجال اعراف صاحبان : عراف هست، سه قول خواهد بود، اصول اقوالى كه در مساله رجال ابنابراین

اند ى گفتههستند، و بعض( علیه السلام)اند دارندگان اين مقام و منزلت، انبيا مقام و منزلت است، چيزى كه هست بعضى گفته
 .ى هستنداند اشخاص ديگراند علماء و فقهايند، و بعضى گفتهگواهان بر اعمالند، و بعضى گفته

 .آنها كسانى هستند كه نه حسناتشان بر سيئاتشان ترجيح دارد و نه سيئاتشان بر حسناتشان دوم اينكه
 .آنها ملائكه هستند سوم اينكه

اند رواياتى است كه آنها را به زودى در اغلب مفسرين قول دوم را اختيار كرده و عمده چيزى كه به آن استناد كرده
 .ايراد خواهيم كردبحث روايتى آينده، 

و اگر به خاطر داشته باشيد گفتيم سياق آيات اعراف با قول اول سازگار است، حتى بعضى از مفسرين از قبيل آلوسى 
اى نديده جز اينكه اعتراف كند به اينكه اين قول با سياق آيات با اينكه به قول دوم تمايل داشته مع ذلك از نظر سياق چاره

صْحَابَ  وْاناَدَ وَ ﴿ .سازدنمى
َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
شود كه اين از سياق آيات استفاده مى ﴾يَطْمَعُونَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَا لمَْ  عَليَْكُمْ  سَلَم   أ

دو جمله است كه هر دو حال براى اصحاب جنت  ﴾يَطْمَعُونَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ مناديان همان رجال اعراف هستند، و جمله
و معنايش اين است كه: اصحاب جنت در حالى كه ، ﴾يَطْمَعُونَ  هُمْ وَ ﴿ و ديگرى جمله ﴾يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ جملهباشند، يكى مى

 هم چنان كه -شوند. و ممكن هم هست بگوييم اند و اشتياق دارند هر چه زودتر برسند، ندا مىهنوز به بهشت داخل نشده
َ ﴿ ل از ضمير جمع دركه اين دو جمله، حا -زمخشرى هم در كشاف گفته  است و همان فعل عامل در حال است  ﴾يدَْخُلُوهَا مْ ل

و معنايش اين است كه: اصحاب جنت به اين مطلب ندا شدند در حالى كه در بهشت بودند و ليكن دخولشان در بهشت در 
 1ميدى برايشان نمانده بودحال ياس و نوميدى بوده، براى اينكه از مشاهده موقف هولناك قيامت و مساله دقت حساب ديگر ا

 ﴿ جمله . و ليكن
َ
شود كه سلام رجال اعراف به اهل بهشت كند، و از آن استفاده مىاحتمال اول را تاييد مى ﴾...الَََِّينَ  هَؤُلءَِ أ

فى ضعياحتمال  «نادوا» و اما احتمال اينكه دو جمله مزبور حال باشند از ضمير جمع در. قبل از ورود ايشان به بهشت است
 است، براى اينكه

  
                                                      

 .ط بيروت 107، ص 2، جكشافتفسير  1



رجال اعراف كه نه اهل بهشتند و نه اهل دوزخ » :شود جمله از افاده معنا ساقط گردد، و برگشت معنا به اين شود كهباعث مى
و مكانشان در حجاب و حائل بين بهشت و دوزخ است، اهل بهشت را ندا كردند در حالى كه خود داخل بهشت نشدند، و 

 ﴾نَ يَطْمَعُو هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ دهد لا بد بايد جملهعلاوه بر اين، كسى كه چنين احتمالى را مى« خل شوندخيلى ميل دارند دا
ه و يا جمله وصفيه است ك. دهد از حال رجال اعرافاين جمله ابتداى مطلب است و خبر مى: را استينافيه بگيرد، و بگويد

 .بر اعراف رجالى هستند كه داخل بهشت نشده و آرزوى آن را دارند: كلام اين است كهكند اوصاف آنان را، و تقدير بيان مى
اى رفع اشتباه فاعل بايستى برو اين بسيار بعيد است كه جمله مزبور استينافيه باشد، چون اگر استينافيه بود قاعدتا مى

صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿ كرد، نه آنكه با ضمير به آن اشاره كند، هم چنان كه دررا اظهار مى
َ
عْرَافِ  أ

َ
اى است كه جمله ﴾رجَِالا  الَْْ

 .استينافيه، فاعل كه همان اصحاب است اظهار شده است
صْحَابَ  ناَدَوْاوَ ﴿ وصفيه بودن آن نيز بعيد است، زيرا جمله

َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
بدون هيچ ضرورتى بين وصف  ﴾عَلَيْكُمْ  سَلَم   أ

 عُونَ يَطْمَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ و همين احتمال يعنى احتمال برگشتن معناى. جائز نيست و موصوف فاصله شده است، و اين
بْصَارُهُمْ  صُِفَِتْ  إذَِا وَ 

َ
ند، و وقتى كنافتد آرزوى بهشت مىشان به اهل بهشت مىرجال اعراف وقتى چشم» :به اينكه بگوييم ﴾أ

اى اصحاب اعراف را رجالى بدانند كه باعث شده عده «برندبه خدا پناه مى افتد، از رفتن به دوزخشان به دوزخيان مىچشم
 ﴾يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ كنيم، نظر ما اين است كه جملهحسنات و سيئاتشان برابر است، و ليكن ما به هيچ وجه اين احتمال را قبول نمى

بْصَارُهُمْ  صُِفَِتْ  إذَِاوَ ﴿ حال از اصحاب جنت است، نه وصف اصحاب اعراف، و اما جمله
َ
صْحَابِ  تلِقَْاءَ  أ

َ
. ﴾رَبَنَا قاَلوُا الَناَرِ  أ

 .در باره حال بودن آن براى اصحاب اعراف نيز كلامى است كه به زودى خواهد آمد
بْصَارُهُمْ  صُِفَِتْ  إذَِاوَ ﴿

َ
صْحَابِ  تلِقَْاءَ  أ

َ
 ﴾الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلْنَا لَ  رَبَنَا قاَلوُا الَناَرِ  أ

است، و ليكن در اينجا در معناى جهت لقاء استعمال شده، ضمير  «لقى يلقى» بر وزن تبيان و در اصل مصدر از «تلقاء»
بْصَ صُِفَِتْ ﴿ و اگر از نگاه كردن به اصحاب نار به جمله. گردداست به رجال بر مى «قالوا» و در «ابصارهم» جمعى كه در

َ
 ﴾ارُهُمْ أ

فرموده، گويا براى اين بوده كه انسان به اختيار خود ميل ندارد به چيزى كه نگاه به آن باعث ناراحتى است نگاه كند، تعبير 
 ترين و دشوارترين عذابها است، و ليكنآنهم در مثل آتش دوزخى كه تلخ

  



هى بدون اختيار گوشه چشمى شود، گامعمولا در چنين مناظرى از جهت اضطراب نفس و سراسيمگى كه در دل آدمى پيدا مى
ميل است كه گويى شخص ديگرى چشم او را اختيار و بىكند، و در اين باز كردن چشم، آن قدر بىبه سوى آن منظره باز مى

وا و اذا نظر» و نفرموده« شود چشمهايشان به طرف دوزخو زمانى كه گردانيده مى» :فرمايدباز كرده، از اين جهت است كه مى
 .«نگاه كنند به آنان و وقتى كه

ا پناه افتد به خدو زمانى كه اصحاب اعراف به ناگاه چشمشان به اصحاب آتش مى: شود، معناى آيه چنين مىبنابراین
هم بايد  االبته اين ر. ﴾الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلنَْا لَ رَبَنَا ﴿ :گويندبرند از اينكه با آنان محشور شده در آتش شوند، و مىمى

بادا به آتش ترسند مبگوييم كه اين گونه دعا كردنشان دليل بر اين نيست كه از منزلت و مقامشان ساقط شده از همين جهت مى
كردند و اين روانه شوند، براى اينكه از اينگونه دعاها پيغمبران اولوا العزم و انبيا و بندگان صالح خدا و ملائكه مقربين نيز مى

 .كوچكترين اشعار هم ندارد بر اينكه صاحب اين دعا از مقام رفيعش ساقط گشته و فعلا دچار حيرت شده استدلالت بلكه 
را به رجال برگردانيم، و اين صحيح نيست، براى اينكه  «قالوا» و در «ابصارهم» اين در وقتى است كه ضمير جمع در

و نادوا » :دارد، و لازمه اين وحدت سياق اين است كه بفرمايدكلام در اين چهار آيه در باره اوصاف اصحاب اعراف جريان 
ن اى را بفهماند از اينه اينكه بدون هيچ ضرورتى و بدون اينكه بخواهد نكته «...رجالا يعرفونهم -يعنى اصحاب اعراف  -

هرشان تصريح نموده، شد ناگهان به اسم ظابيان عدول نموده و پس از اينكه همه جا با ضمير اشاره به اصحاب اعراف مى
صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿ :بفرمايد

َ
عْرَافِ  أ

َ
 .﴾الَْْ

گردد و جمله مورد بحث از دعاى به اصحاب جنت بر مى «قالوا» و در «ابصارهم» شود كه ضمير جمع درپس معلوم مى
 .رسانيدكند، نه اصحاب اعراف، هم چنان كه جمله قبلى طمع و اميدوارى آنان را مىآنان حكايت مى

صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿
َ
عْرَافِ  أ

َ
 ﴾...بسِِيمَاهُمْ  يَعْرفُِونَهُمْ  رجَِالا  الَْْ

اب شناسند دلالت دارد بر اينكه سيماى اصحاينكه رجال را توصيف كرد به اينكه اصحاب اعراف آنها را به سيمايشان مى
 .ايدنمت ديگرى هم كه دارند راهنمايى مىكند، بلكه به خصوصيادوزخ نه تنها اعرافيان را به دوزخى بودن آنان واقف مى

غْنَ  مَاقاَلوُا ﴿ جمله
َ
كند به اينكه شما در دنيا از قبول دوزخيان را شماتت مى ﴾تسَْتَكْبُِّونَ  كُنْتُمْ  مَا وَ  جَْْعُكُمْ  عَنْكُمْ  أ

 كرديد، و از جهت شيفتگى و مغرورحق استكبار مى
  



 .پنداشتيدبودن به دنيا، حق را ذليل و خوار مى
﴿ 
َ
قْسَمْتُمْ  الَََِّينَ  هَؤُلءَِ أ

َ
 ﴾...برِحَْْةَ   الََلُّ  يَنَالهُُمُ  لَ  أ

اشاره است به اصحاب جنت، و استفهامى كه در اين جمله است، استفهام تقرير، و معنايش اين  «هؤلاء» اسم اشاره
اند گفتيد از اين راهى كه براى عبوديت اتخاذ كردهشان به طور جزم مىاينها همان كسانى هستند كه شما در باره» است كه

 .و خير ديدن همان رسيدن به رحمت خدا است «بينندخيرى نمى
ه از شود كرساند، و معلوم مىدر اين جمله وقوع رحمت كه لفظى است نكره در سياق نفى، استغراق و عموميت را مى

 .اندكردهمؤمنين به طور كلى خير و رحمت را نفى مى
نْتُمْ  لَ  وَ  عَليَْكُمْ  خَوفْ   لَ  الََْْنَةَ ادُْخُلوُا ﴿ ملهج

َ
امرى است از طرف اصحاب اعراف به مؤمنين كه پس از  ﴾تََزَْنوُنَ  أ

هست،  در اين جمله تقديرى» :اندكنند ايشان را تا داخل جنت شوند، و اينكه بعضى گفتهتقرير حال آنها به استفهام، امر مى
شويد كسى از جانب پروردگار به آنها گفت داخل بهشت شويد، نه بيمى بر شما است و نه اندوهگين مى: و آن اين است كه

اند كه حذف قول در قرآن كريم و در كلام تان هيچ بيمى نخواهيد داشت، و آن گاه اضافه كردهشما نسبت به حال و آينده
اى ح نيست، زيرا نه سياق مساعد با آن است، و نه قرينهصحي، «عرب در مواردى كه قرينه حكايت از آن كند، بسيار است

شود، هست كه دلالت بر آن محذوف كند، و اگر در جايى تقدير گرفتن قول جايز باشد چون معناى آن از تبادر كلام فهميده مى
 .ب شويماى هم نباشد بتوانيم چنين تقديرى را مرتكدليل بر اين نيست كه هر جا كه ما بخواهيم اگر چه قرينه

 اعراف در قرآن به چه معنا است؟

اى كه در سوره اعراف است لفظ اعراف در جاى ديگر نيامده است، و ما از بحثى در قرآن كريم در غير اين چهار آيه
كه در اين آيات كرديم اين نتيجه را گرفتيم كه اعراف يكى از مقامات عالى انسانيت است كه خداوند آن را به حجابى كه حائل 
بين بهشت و دوزخ است مثال زده، و معلوم است كه هر حائلى، در عين اينكه مرتبط به دو طرف خود هست، طبعا از حكم 

هايى است، و بر آن اعراف رجالى هستند كه اين حجاب داراى اعراف و بلندى: دو طرف خود خارج است، و لذا فرمود
كنند با اينكه مقامات و ى را در مقام مخصوص خودش مشاهده مىمشرف بر جميع اهل محشر از اولين و آخرينند، و هر كس

 درجات مردم در بين دو حد
  



و با  اند آگاهند،مختلف است با اين حال از حال يك يك اشخاص و اعمالى كه در دنيا كرده «اسفل السافلين» و «اعلا عليين»
توانند ايمنى داده و به اذن خدا اجازه ورود به بهشت ىتوانند حرف بزنند، هر كسى را كه بخواهند مهر كس كه بخواهند مى

شود كه موقف و مقام اين رجال از دو موقف سعادت كه عبارت است از نجات به وسيله عمل صالح از اينجا معلوم مى. دهند
و حاكم و خلاصه مقامى است ما فوق اين دو مقام، . و شقاوت كه عبارت است از هلاكت به خاطر عمل زشت، بيرون است

 .و مسلط بر آن دو
هم چنان  :توانيم اين مقام را به مقام پادشاهان و حكام تشبيه كرده بگوييمبراى تقريب ذهن و روشن شدن مطلب مى

كه در زير سلطه حكام اقوامى سعيد و متنعم به نعمت آنان و مشمول رحمت آنانند، و هر چه را كه بخواهند برايشان فراهم 
هاى دردناكند، و طايفه سومى ما فوق اين دو طايفه مامور شقى و در زندانهاى آنان معذب به انواع عذاب است، و اقوام ديگرى

تنظيم امور آنان و رساندن نعمت به آن طايفه و عذاب به اين طايفه و در عين حال خود نيز از متنعمين هستند، و نيز قوم 
همچنين ممكن است خداى تعالى كه . طبقات ما دون خود هستندديگرى ما فوق اين خدمه و عمال، مامور به تدبير همه 

حاكم در روز جزا است اقوامى را مشمول رحمت خود قرار داده و از آنجايى كه خدايى است آمرزگار و صاحب فضل بزرگ، 
ام كه عزيز ذو انتقشان داخل بهشت نموده، از هر طرف بركات خود را بر آنان نازل كند، و از آنجايى آنان را به پاداش حسنات

است، اقوام ديگرى را به كيفر گناهانشان در آتش خود انداخته و طايفه سومى را اذن دهد كه بين اين دو طايفه واسطه شوند، 
ِ  الََْوَْمَ  الَمُْلكُْ لمَِنِ ﴿ :و احكام و اوامرش را در بين آنان اجرا نمايند، هم چنان كه خودش فرموده براى  ﴾هَارِ الَقَْ  الَوَْاحِدِ  لِلَّ

 .-دقت فرماييد  - كيست سلطنت امروز؟ براى خداى يگانه قهار
صْحَابُ  ناَدىَ وَ ﴿

َ
صْحَابَ  الَناَرِ  أ

َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
فيِضُوا أ

َ
  ﴾...أ

عْيُنَهُمْ ترَىَ ﴿ و به معناى لبريز شدن و ريختن آب است، و معناى آيه «فيض» از ماده «افاضه»
َ
اين  ﴾الََِمْعِ  مِنَ  تفَِيضُ  أ

 .بينى ديدگانشان را كه لبريز از اشك شدهمى: است كه
هايى را كه خداوند به اهل بهشت روزى كرده عطف بر آب نموده، و از اينجا معلوم در آيه مورد بحث ساير نعمت

ه كه هست ب كنند، چيزىها را مىشود كه اهل دوزخ از اهل بهشت تنها انتظار آب ندارند، بلكه تقاضاى همه انواع نعمتمى
 تنها به معناى فرو ريختن آب نيست« افاضه» :ممكن هم هست كسى بگويد. طور عموم مجاز از همه آنها به افاضه تعبير شده

 ، اين اطلاقبنابراین. تا اطلاقش در غير آب مجاز باشد، بلكه به معناى دادن نعمت فراوان است
  



 .به طور حقيقت خواهد بود نه عموم مجاز
و اگر ابتدا از ميان همه . آيه شريفه اشعار دارد بر اينكه مكان اهل جنت بلندتر از مكان دوزخيان است به هر حال،

ها را بر آن عطف نمود، از اين جهت است كه براى دوزخيان و مبتلايان به حرارت ها آب را ذكر كرد و آن گاه بقيه نعمتنعمت
 .تر استدوزخ آب از هر چيز ديگرى ضرورى

ِينَ ﴿ له:دلالت جم واالَََّّ َذ  مْ  اتََِّّ  بر اينكه انسان ناچار از تدين به دين است ﴾لعَِبا   وَ  لهَْوا   دِينَه 
  ﴾...لعَِباا  وَ  لهَْواا  دِينَهُمْ  اتَُِذَُواالَََِّينَ ﴿
 روى به معناى كارى است كه از« لعب» و. به معناى چيزى است كه انسان را از كار لازم و ضروريش باز بدارد« لهو»

به معناى اظهار خيرخواهى كسى است « غرور» و. اش خيالى و خالى از حقيقت بوده باشدخيال انجام شود، و هدف و نتيجه
است،  «ذكر» به حسب اصل لغت به معناى فراموشى و در مقابل« نسيان» كه در دل بناى فريب و خدعه وى را داشته باشد، و

رد شود، هم چنان كه در آيه مواعتنايى به آن نيز اطلاق مىعاره بر ترك چيزى و بىو ليكن در بسيارى از اوقات به طور است
 .به معناى نفى و انكار است« جحد» و. بحث به همين معنا آمده

ارت است از يكى اينكه كفر عب: شودكند، سه قسم تفسير براى كفر استفاده مىاز اين آيه كه حال كفار را تفسير مى
وم س. دوم فراموش كردن روز لقاى خداوند. ا وسيله سرگرمى و بازيچه قرار داده، مغرور حيات دنيا شوداينكه انسان دين ر

 .و هر سه تفسير صحيح، و براى هر يك وجهى است. انكار آيات خدا
ى نياز از دين نيست، حتاحوال بىدلالت دارد بر اينكه انسان در هيچ حالى از  ﴾لَعِباا  وَ  لهَْواا  دِينَهُمْ  اتَُِذَُواالَََِّينَ ﴿ جمله

آن كسى هم كه سرگرم لهو و لعب است و زندگى خود را مخصوص اينكار كرده به دين محتاج است، زيرا همانطورى كه در 
ونَ الَََِّينَ ﴿ تفسير آيه ى دنيا در زندگ دين عبارت است از راهى كه انسان: گفتيم ﴾...عِوجَاا  يَبْغُونَهَا وَ  الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  يصَُد 

اى جز پيمودن آن راه ندارد، براى اينكه خداوند دين را بر طبق فطرت خود بشر تنظيم كرده، پس دين با انسانيت انسان چاره
رساند، و با اين حال اگر آدمى از آن اعراض نمايد و بغير آن يعنى به بستگى دارد و او را به سعادت حقيقى زندگيش مى

رساند سرگرم شود، در حقيقت دين خود را بازيچه جز به نتايج خيالى و لذايذ مادى و ناپايدار نمى چيزهايى كه انسان را
 .گرفته، و زندگى مادى دنيا و سراب لذايذ آن، او را گول زده است

  ﴾هَذَا يوَْمِهِمْ  لقَِاءَ  نسَُوا كَمَا ننَسَْاهُمْ فَالَْوَْمَ ﴿
 معناى فراموشى نيست، چون خداوند در اين آيه به «نسيان» همانطورى كه گفتيم

  



شود، بلكه معنايش اين است كه همانطورى كه اينها در دنيا ما را فراموش چيزى را فراموش نكرده و از حال كسى غافل نمى
رار ق پردازيم، نظير اين آيه در اينكه تكذيب آيات خدا را سبب نسيان خدا در قيامتكردند ما نيز امروز به لوازم زندگيشان نمى

تَتْكَ  كَذَلكَِ قاَلَ ﴿ :داده آيه
َ
است، با اين تفاوت كه در اين آيه بجاى انكار آيات تنها  1﴾تنُسَْ  الََْوَْمَ  كَذَلكَِ  وَ  فَنسَِيتَهَا آياَتُنَا أ

 .نسيان را ذكر كرده است
م   عَََ  فَصَلْنَاهُ  بكِِتَاب   جِئْنَاهُمْ  لقََدْ وَ ﴿

 ﴾...عِلْ

ظْلمَُ فَمَنْ ﴿ كلام يعنى به آيه در اين آيه به ابتداى
َ
وْ  كَذِباا  الََلِّ  عَََ  افِْتََىَ  مِمَنِ  أ

َ
رويهمرفته  برگشت شده، و ﴾بآِياَتهِِ  كَذَبَ  أ

چه كسى از اينها ستمكارتر است كه با اينكه ما حجت را بر ايشان تمام كرديم و اقامه بيان و برهان » :معناى آن دو چنين است
 ؟ « بر ايشان نازل كرديم، مع ذلك دين ما را بازيچه گرفته و آيات ما را تكذيب كردندنموديم و كتابى 

و متضمن احتجاج بر حقانيت كتاب است، و تقديرش چنين  ﴾جِئْنَاهُمْ لقََدْ ﴿ متعلق است به جمله« على علم» جمله
به نظر ما بود و ما به مطالب آن اطلاع  ما كتاب حقى بر آنان نازل كرديم، و چطور حق نيست؟ و حال آنكه نزولش: است كه

 .داشتيم
. يعنى در حالى كه اين كتاب راهنماى جميع و رحمت براى خصوص مؤمنين است - ﴾يؤُْمِنُونَ  لقَِوْم   رحَْْةَا  وَ هُدىا ﴿

 .استتر رساند، البته معناى اول با مقام احتجاج مناسبشان مىو يا خصوص مؤمنين را هم رحمت است و هم به مطلوب
ويِلَهُ  إلَِ  يَنْظُرُونَ هَلْ ﴿

ْ
  ﴾...تَأ

نْزَلَ  الَََِّيهُوَ ﴿ گردد، در تفسير آيهبر مى «كتاب» است به «تاويل» ضميرى كه در
َ
 كَمَات  مُُْ  آياَت   مِنْهُ  الَكِْتَابَ  عَليَْكَ  أ

م   هُنَ 
ُ
خَرُ  وَ  الَكِْتَابِ  أ

ُ
تاويل به معناى حقيقتى است كه حكم و يا خبر و يا امر ظاهر كه در عرف قرآن : گفتيم 2﴾...مُتشََابهَِات   أ

 .ديگرى بر آن اعتماد داشته باشد، همان اعتمادى كه ظاهر بر باطن و مثال بر ممثل دارد
ويِلهَُ  إلَِ  يَنْظُرُونَ هَلْ ﴿ :، اينكه فرمودبنابراین

ْ
و در عين ند بندآيا اينان كه به خداوند افتراء مى: معنايش اين است كه ﴾تَأ

برند كه خداوند همان حقيقتى را كه كنند، انتظار اين را مىاينكه قرآن حجت را بر آنان تمام كرده، آيات او را تكذيب مى
 موجب نزول بيانات قرآن و

  
                                                      

 .126طه، آيه  -. شوىهمانطورى كه در دنيا آيات ما را كه به گوشت خورد فراموش كردى، امروز فراموش مى 1
 .7آل عمران، آيه  2



ر د و گاحكام آن و انذار و تبشير آن شده و در روز قيامت ظاهر خواهد شد، برايشان نمايان كند، لا بد چنين انتظارى را دارن
 .كردندنه هرگز از پيروى و عمل به دستورهاى او سرپيچى نمى

تِ يوَْمَ ﴿ :فرمايدآن گاه از حالشان در روز قيامت كه روز بروز تاويل است خبر داده، مى
ْ
ويِلُهُ  يَأ

ْ
َ  الَََِّينَ  يَقُولُ  تَأ  ﴾...سُوهُ ن

حقانيت شرايعى كه انبيا برايشان آورده بودند اعتراف يعنى وقتى در روز قيامت حقيقت امر برايشان معلوم شد آن وقت به 
اند خود را هلاك هاى زشتى كه مرتكب شدهشان از هر چيزى خالى است و با عملبينند دستخواهند كرد، و وقتى مى

ت كه ما سآيا شفيعى ه: گوينديا مى. نمايند، باشد كه مفاسدشان اصلاح شوداند، ناچار يكى از دو چيز را مسئلت مىساخته
 آيا ممكن است ما را به دنيا برگردانيد تا اين بار عمل: كنندرا از هلاكتى كه بر سرمان سايه افكنده نجات دهد؟ و يا التماس مى

 :دگوينكند كه مىو اين همان چيزى است كه خداوند از ايشان حكايت مى. ايم، انجام دهيمصالح نموده و غير آنچه انجام داده
وْ  لَناَ فَيشَْفَعُوا شُفَعَاءَ  مِنْ  الَنَ فَهَلْ ﴿

َ
 .﴾نَعْمَلُ  كُنَا الَََِّي غَيَُْ  فَنَعْمَلَ  نرَُد   أ

واقَدْ ﴿ نْفُسَهُمْ  خَسُِِ
َ
  ﴾يَفْتََُونَ  كََنوُا مَا عَنْهُمْ  ضَلَ  وَ  أ

واقدَْ ﴿: فرمايدپرسد غرض اينان از اين دو خواهش چه بوده؟ در جواب مىدر اينجا گويى كسى مى نْفُسَهُمْ  خَسُِِ
َ
 ﴾أ

بخاطر اينكه به قيمت جان و گوهر ذات خود ضرر كردند، چون دين خود را لهو و لعب گرفته انكار حق را بر تسليم در برابر 
امروز  پوشاندند،بافتند و روى رسوايى خود را مىها و افتراهايى كه در دنيا بهم مىبينند بهانهحق ترجيح دادند، و حالا مى

بينند نجاتشان در اين است كه يا كسى به دادشان برسد و اعمال فاسدشان را اصلاح كند و يا خودشان اعتبارى ندارد، و نيز مى
 .به دنيا برگشته، جبران نمايند

دلالت  هگفتيم كه اين جمل ﴾لَناَ فَيشَْفَعُوا شُفَعَاءَ  مِنْ  لَناَفَهَلْ ﴿ در جلد اول اين كتاب در بحث شفاعت در ذيل جمله
هل لنا » :فرموددارد بر اينكه در قيامت شفعايى كه براى مردم وساطت كنند بسيارند، چون اگر شفيع روز محشر يكى بود، مى

 .«من شفيع

 (در ذيل آيات شريفه گذشته است)بحث روايتى 

ضَلنََا مَاوَ ﴿ ل آيهروايت كرده كه در ذي( علیه السلام)در كافى به سند خود از محمد بن مسلم از امام ابى جعفر 
َ
 إِ  أ

 لَ
كنند. و اين همان مطلبى است كه خداوند از مجرمين نقل چون مجرمين مردم را دعوت به راه خود مى: فرمود ﴾الَمُْجْرِمُونَ 

 كرده كه موقعى كه همه در دوزخ جمع
  



خْرَاهُمْ قاَلتَْ ﴿ گويند:شوند مىمى
ُ
ولهَُمْ  أ

ُ
ضَل وناَ هَؤُلءَِ  رَبَنَا لِْ

َ
د: فرمايو نيز در باره آنان مى ﴾الَناَرِ  مِنَ  ضِعْفاا  عَذَاباا  فَآتهِِمْ  أ

كند تا آنكه با يكديگر روبرو شوند، آن وقت هر كسى از ديگرى تبرى هر امتى كه داخل دوزخ شود امت ديگر را لعنت مى
جا گويد تو مرا به اينكنند، اين به آن مىج مىكند به اين معنا كه با يكديگر احتجاجسته و هر كس ديگرى را لعنت مى

خواهد كاسه را سر ديگرى بشكند، و ديگرى را به اعتراف وادار سازد گويد، و همچنين هر كسى مىكشانيدى، او جواب مى
نجات بلكه بدين وسيله خود را از عذاب عظيمى كه او را احاطه كرده برهاند، غافل از اينكه امروز روز قبول عذر و روز 

 .1نيست
 .معناى آيه را نقل فرموده« هر امتى كه داخل دوزخ شود» :فرمود( علیه السلام)اينكه امام : مؤلف

بْوَابُ  لهَُمْ  تُفَتَحُ لَ ﴿ و در الدر المنثور در تفسير آيه
َ
: ابن مردويه از براء بن عازب نقل كرده كه گفت: گويدمى ﴾الَسَمَاءِ  أ

 .2قرائت فرمود -با ياء  -« لا يفتح لهم» اين جمله را( وآله و سلمصلى الله عليه )رسول خدا 

 در باره كيفيت مرگ مؤمن و كافر( صلى الله عليه وآله و سلم)روايتى از پيغمبر اكرم 
گويد طيالسى، ابن ابى شيبه، احمد، هناد بن سرى، عبد بن حميد و ابو داوود در سنن خود و و نيز در الدر المنثور مى

، ابن مردويه و بيهقى در كتاب عذاب قبر همگى از براء بن -وى روايت را صحيح شمرده  -ير، ابن ابى حاتم، حاكم ابن جر
ديم، اى از انصار براى تشييع بيرون شبدنبال جنازه( صلى الله عليه وآله و سلم)ما با رسول خدا : اند كه گفتعازب نقل كرده

ده بودند، حضرت نشست ما نيز در اطراف آن جناب نشستيم، ليكن چنان مرعوب و وقتى به قبر رسيديم كه هنوز لحد را نچي
حضرت چوبى در دست داشت و آن . آمدمجذوب بوديم كه تو گويى مرگ بر سر ما سايه افكنده، نفس از كسى بيرون نمى

 .«عذاب قبرپناه ببريد به خداوند از » :زد، ناگاه سر بلند كرد و دو يا سه نوبت فرمودرا به زمين مى
بنده مؤمن اگر در دنيا دل از دنيا كنده باشد و دلبستگيش همه به آخرت باشد در دم مرگ فرشتگانى : سپس فرمود

رى نشينند، بطوانداز مؤمن مىشوند و در چشمهاى بهشتى و حنوطى از حنوط بهشت نازل مىنورانى و سفيد روى با كفن
گويد: اى جان پاك بيرون شو به سوى نشيند و مىوت فرود آمده در بالين او مىبيند. آن گاه ملك المكه مؤمن همه را مى

 ريزد بيرونمغفرت پروردگارت و رضوان او، پس جانش مانند آبى كه از دهان مشك فرو مى
  

                                                      
 .17باب  1حديث شماره  31، ص 2، جاصول كافى 1
 .ط بيروت 3، ص 3، جالدر المنثور 2



جان را آيد. به هر حال، ملك الموت، آن بينيد، و به چشم شما طور ديگرى مىآيد. آرى، شما جان كندن را غير اين مىمى
گيرند و در لاى حنوط و گذارند حتى يك چشم بر هم زدن در دست او بماند، فورا از او مىگرفته، همين كه گرفت نمى

معيتى از برند، از هيچ جگذارند، بويى خوشتر از هر مشكى از آن برخاسته، و به اين ترتيب او را به آسمان بالا مىكفنش مى
سر شنوند اين روح فلان، پگويند: اين چه روح پاكى است! و در جواب مىاز در تعجب مى كنند مگر اينكهملائكه عبور نمى

آورند، تا آنكه به اين منوال به آسمان دنيايش برسانند، در آنجا فلان است. البته در اينجا بهترين اسمهاى او را به زبان مى
م آيند و هر كدامقربين هر آسمانى به پيشوازش مى شوند، در همين منزلاجازه ورود خواسته پس از كسب رخصت وارد مى

كند، و همچنين تا به آسمان هفتم برسد، در آنجا از ناحيه پروردگار تا آسمانى كه مامور آن آسمان است وى را بدرقه مى
ام و هزمين آفريدرسد كه نامه بنده مرا در عليين بنويسيد، و او را به زمين برگردانيد، چون من بندگان مؤمن را از خطاب مى

 دهم.آورم، و آن وقت روحشان را به جسدشان عودت مىگردانم، و در قيامت از زمين بيرونشان مىدوباره به زمين بر مى
 پرسند:نشانند، و از او مىگردانند و آن دو ملك در قبرش فرود آمده او را مىپس روحش را به جسدش برمى

دين من » گويد:مى «دينت چيست؟» گويند:.مى «اللَّه تعالى پروردگار من است» گويد:در جواب مى «پروردگارت كيست؟»
 «و فرستاده خداوند است الله رسول» گويد:.مى «اين مرد كه در بين شما مبعوث شده چكاره است؟» پرسند:مى .«اسلام است

 .در اينجا از آسمان «آورده و تصديقش نمودم كتاب خدا را خواندم، و به او ايمان» گويد:مى .«گويى؟از كجا مى» پرسند:.مى
رسد كه بنده مرا تصديق كنيد، و از بهشت برايش فرش و لباس برده، از قبرش درى به سوى بهشت باز كنيد، در ندايى مى

وزد و قبرش تا آنجا كه چشمش كار كند فراخ شده آن وقت مردى خوش رو و خوش نتيجه نسيم و بوى بهشت تا قبرش مى
گويد: بشارت باد تو را به چيزى كه باعث مسرت تو است، اين بود آن روزى كه آيد و به او مىو خوشبو به نزدش مىلباس 

گويد: من عمل صالح توام. در اينجا بارد؟ آن مرد مىپرسد تو كيستى كه از سر و رويت خير مىدر دنيا وعده داده شدى. مى
 امت را زودتر بپا دار تا زودتر به اهل و مال خود برسم.كند: پروردگارا! قياز فرط خوشحالى عرض مى

يا آورد و از دنسپس رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( فرمود: بنده كافر وقتى به طرف آخرت و مرگ روى مى
ندازش اشود، فرشتگانى سياه چهره با پلاسهايى خشن به استقبالش آمده و تا آنجا كه چشمش كار كند در چشمنااميد مى

 نشينند، آن گاه ملك الموت بر بالينشمى
  



گويد: اى جان خبيث از بدن خود به سوى سخط و غضب پروردگار بيرون آى، و آن گاه مانند شانه كه خس حاضر شده مى
كشد، آن گاه پس از آنكه روحش را گرفت فرشتگان بدون گيرد جان او را از كالبدش بيرون مىو خاشاك را از پشم تر مى

تر از هر مردار از آن خارج برند، در اينجا بويى گنديدهاى درنگ آن را از دست وى گرفته و در آن پلاسها نهاده بالا مىلحظه
گويند پرسند اين روح پليد از كيست؟ مىشود، مگر اينكه از در تعجب مىشده به هيچ جماعتى از فرشتگان عبور داده نمى

برند تا به آسمان آورند و هم چنان او را مىترين اسماء او را به زبان مىاين جواب زشت اين روح فلان بن فلان است، و در
 كنند.شان باز نمىخواهند، و ليكن در را به روىدنيا برسند، در آنجا اجازه ورود مى

بْوَابُ  لهَُمْ  تُفَتَحُ لَ ﴿ در اينجا رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( اين آيه را قرائت فرمود:
َ
رمود: . سپس ف﴾الَسَمَاءِ  أ

س از ترين طبقات زمين بنويسيد. ملائكه پكند به فرشتگان كه نامه اين شخص را در سجين در پايينخداى تعالى خطاب مى
 مَنْ وَ ﴿ اندازند. سپس رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( آيه:بارى دور مىشنيدن خطاب، روح او را به وضع خفت

نَمَا باِلَلِّ  كْ يشَُِْ 
َ
وْ  الَطَيُُْ  فَتَخْطَفُهُ  الَسَمَاءِ  مِنَ  خَرَ  فَكَأ

َ
ِيحُ  بهِِ  تَهْوِي أ  .را تلاوت فرمود 1﴾سَحِيق   مَكََن   فِ  الَر 

انند، نشكنند، سپس دو ملك مامور پرسش قبر، او را مىروحش را در قبر به جسدش ملحق مى آن گاه اضافه كرد كه:
 د:گويدر جواب مى« دين تو چيست؟» پرسند:.مى« هاه هاه» گويد:در جواب مى« پروردگار تو كيست؟» ند:پرسو از وى مى

هاه هاه، » گويد:باز در جواب مى« گفت؟اين مرد كه در بين شما مبعوث شده بود چه مى» پرسند:مى .«دانمهاه هاه، نمى»
دروغگو است، بسترش را از آتش فراهم كنيد و از قبرش درى به دوزخ رسد: اين بنده من آن گاه از آسمان ندا مى« دانمنمى

 هايش در هم خرد شود.باز كنيد تا از حرارت دوزخ و سموم آن به او برسد، و قبر او چنان تنگ گردد كه شانه
د: گويدهد و مىآن گاه مردى زشت رو و كثيف و بدبو در برابرش مجسم شده او را به وضع نكبت بارش بشارت مى

ارد؟ بپرسد: تو كيستى كه از سر و رويت شر مىدادند. مىاين همان روزى بود كه در دنيا انبيا فرا رسيدنش را وعده مى
 .2كند: پروردگارا قيامت را بپا مدارآن گاه سر به آسمان برداشته عرض مى گويد من عمل بد توام.مى

 آن را به همين نحوى نيمؤلف اين روايت از روايات مشهورى است كه غالب: مؤلف
  

                                                      
 .31حج، آيه  1
 .83، ص 3، جالدر المنثور 2



اى نقل شده كه ما پاره( علیه السلام)اند، و در معناى آن، روايات ديگرى از طرق شيعه از ائمه اهل بيت كه ديديد روايت كرده
مْوَات   الََلِّ  سَبيِلِ  فِ  يُقْتَلُ  لمَِنْ  تَقُولوُا لَ وَ ﴿ از آنها را در بحث روايتى تفسير آيه

َ
 .اين كتاب نقل كرديم در جلد اول 1﴾...أ

قر ازدى از جابر بن يزيد جعفى از امام با عبد الله عوف بن: و در تفسير عياشى از سعيد بن جناح روايت شده كه گفت
ان وقتى روح كافر را به آسم: امام فرمود: گويدحديثى در باره جان كندن كافر براى من نقل كرد كه در آن مى( علیه السلام)

بْوَابُ  لهَُمْ  تُفَتَحُ لَ ﴿ شود، چنان كه خداى تعالى فرموده:آسمان به رويش بسته مىبرند، درهاى مى
َ
رمايد: فو خداوند مى ﴾...أ

 .2كنيمگردانيم و دوباره از خاك خارجشان مىايم و به خاك برمىاو را برگردانيد، چون ما آنان را از خاك آفريده
 .3البيان از همان جناب نقل شدهقريب به اين مضمون روايتى در مجمع : مؤلف

 آيه (صلى الله عليه وآله و سلم)و در كتاب الدر المنثور است كه ابن مردويه از عايشه نقل كرده كه گفت رسول خدا 
آنان طبقاتى را تلاوت فرمود و سپس گفت: ما فوق جهنميان طبقاتى و در زير  ﴾غَوَاش   فَوْقهِِمْ  مِنْ  وَ  مِهَاد   جَهَنَمَ  مِنْ لهَُمْ ﴿

شار فهمند كه طبقات زير آنان را به طرف بالا فشود طبقات بالا بزرگتر است يا طبقات پايين، فقط مىاست كه معلوم نمى
 گيرند، همانطورى كه نوك نيزه دردهد، و طبقات بالا آنان را به طرف پايين و آنان در بين اين دو طبقه در تنگنا قرار مىمى

 .4شودبيده مىآهن سرنيزه محكم كو
علیه )اند كه همگى از على و نيز در آن كتاب از عبد الرزاق، ابن جرير، ابن منذر، ابن ابى حاتم و ابو الشيخ روايت كرده

   مِنْ  صُدُورهِِمْ  فِ  مَا نزَعَْنَاوَ ﴿ به خدا سوگند آيه: اند كه فرمودنقل كرده( السلام
 ردر باره ما اهل بدر )شركت كنندگان د ﴾غِل 

 .5جنگ بدر( نازل شده است
با اينكه اين جمله در بين آيات مورد بحث است و آيات مورد بحث هم در مكه نازل شده بسيار بعيد به نظر : مؤلف

رسد كه جمله مزبور در جنگ بدر و يا در باره اهل بدر نازل شده باشد، شاهد ديگر اين معنا اين است كه نظير اين جمله مى
   مِنْ  صُدُورهِمِْ  فِ  مَا نزَعَْنَاوَ ﴿ يعنى آيه

ر   عَََ  إخِْوَاناا  غِل   اى است مكى، واقعكه آن نيز سوره «حجر» در سوره ﴾مُتَقَابلِيَِ  سَُُ
 شده

  
                                                      

 .154بقره، آيه  1
 .15، ص 2، جتفسير برهانو  تفسير عياشى 2
 .418، ص 4، جمجمع البيانتفسير  3
 .85، ص 3، جالمنثورالدر  4
 .85، ص 3، جالدر المنثور 5



 .است
( لمصلى الله عليه وآله و س)شنيدم كه رسول خدا : و نيز در كتاب مزبور از ابن ابى حاتم از حسن روايت شده كه گفت

شوند تا اگر در دنيا به يكديگر ظلمى كرده باشند آن گذرند همه بازداشت مىاينكه اهل بهشت از صراط مى پس از: فرمود
 .1اى در دل نداشته باشندها را جبران نمايند تا در موقع ورود به بهشت از يكديگر بغض و كينهظلم

ز كند كه همگى االموت و ابن مردويه نقل مىباز در همان كتاب از نسايى و ابن ابى الدنيا و ابن جرير در رساله ذكر 
هاى خود را در همه اهل دوزخ منزل: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتابى هريره روايت كرده

هاى خود را در دوزخ بينند، و اين خود حسرت بزرگى است براى آنان، هم چنان كه تمامى اهل بهشت منزلبهشت مى
 .2ند، و اين خود باعث شكرگزارى بيشترى براى آنان استبينمى

و نيز از ابن ابى شيبه، احمد، عبد بن حميد، دارمى، مسلم، ترمذى، نسايى، ابن جرير، ابن منذر، ابن ابى حاتم و ابن 
وَ ﴿ جمله كه در تفسيراند نقل كرده( صلى الله عليه وآله و سلم)كند كه از رسول خدا مردويه از ابى هريره و ابى سعيد نقل مى

نْ  نوُدُوا
َ
ورثِْتُمُوهَا الََْْنَةُ  تلِْكُمُ  أ

ُ
شوند كه هميشه سالم باشيد و مريض نشويد، و همواره ندا مى: فرمود ﴾تَعْمَلُونَ  كُنْتُمْ  بمَِا أ

 .3دبمانيد و نميريمتنعم باشيد و محروم و مايوس نشويد، و دائما جوان بمانيد و دستخوش پيرى نگرديد، و تا ابد زنده 
 .به زودى خواهد آمد ان شاء  الله در باره معناى وراثت بهشت روايات ديگرى است كه: مؤلف

ذَّنَ ﴿ در «مؤذن» رواياتى در اين باره كه مراد از
َ
ؤَذُنِ  فأَ مْ  م   باشدعلى عليه السلام مى ﴾...بيَنَْه 

ذَنَ ﴿ اند كه در ذيلروايت كرده( علیه السلام)در كافى و تفسير قمى به سند خود از محمد بن فضيل از حضرت رضا 
َ
فَأ

نِ   نْ  بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 
َ
 . 5و 4آن مؤذن امير المؤمنين )صلى الله عليه وآله و سلم( است: فرمود ﴾الَظَالمِِيَ  عَََ  الََلِّ  لَعْنَةُ  أ
 .7اندنقل كرده( علیه السلام)نيز از آن جناب و صاحب روضة الواعظين از امام باقر  6روايت را عياشىاين : مؤلف

  
                                                      

 .85، ص 3، جالدر المنثور 1
 .85، ص 3، جالدر المنثور 2
 .85، ص 3، جالدر المنثور 3
 .426، ص 1، جاصول كافى 4
 .231، ص 1، جتفسير قمى 5
 .41، ح17، ص 2، جتفسير عياشى 6
 .91، ص روضة الواعظين 7



: دنقل كرده كه فرمو( علیه السلام)و در معانى الاخبار به سند خود از جابر جعفى از حضرت ابى جعفر محمد بن على 
او خرده  دهد و بره كوفه بازگشت شنيد كه معاويه او را دشنام مىپس از اينكه امير المؤمنين )علیه السلام( از جنگ نهروان ب

كشد. حضرت به خطبه ايستاد و در ضمن بياناتش فرمود: منم مؤذن در دنيا و آخرت، منم آن گيرد و اصحاب او را مىمى
ذَنَ ﴿ فرمايد:اش مىمؤذنى كه خداوند در باره

َ
نِ  فَأ نْ  بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 

َ
ذَان  وَ ﴿ فرمايد:و نيز مى ﴾الَظَالمِِيَ  عَََ  الََلِّ  لَعْنَةُ  أ

َ
 لَلِّ اَ  مِنَ  أ

 .1﴾رسَُولِِ  وَ 
سى از ك (علیه السلام)يعنى مؤذن به آن اذان منم، و اين اذان همان داستان تبليغ آيات برائت است كه جز على : مؤلف

 .عهده انجامش بر نيامد
روايت  (علیه السلام)در مجمع البيان است كه حاكم ابو القاسم حسكانى به سند خود از محمد بن حنفيه از پدرش على 

 .2آن مؤذن منم: كرده كه فرمود
( ه السلامعلی) براى على: و نيز از حسكانى نقل كرده كه به سند خود از ابى صالح از ابن عباس روايت كرده كه گفت

ذَنَ ﴿ است در آيه شريفه« مؤذن» دانند، از آن جملهاسمايى هست كه مردم معناى آن را نمىدر قرآن كريم 
َ
نِ  فَأ ، ﴾بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 

على الذين كذبوا بولايتى و استخفوا بحقى لعنت خداوند بر كسانى كه ولايت مرا تكذيب  الله الا لعنة: حضرت ندا خواهد داد
 .3نموده و حق مرا سبك شمردند

ذَنَ ﴿ آلوسى در تفسير روح المعانى در ذيل جمله: فمؤل
َ
نِ  فَأ گويد: اين مؤذن بنا به روايت ابن عباس مى ﴾...بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 

ب اند: فرشته ديگرى است غير صاحاند: مالك متصدى دوزخ است، و بعضى گفتههمان صاحب صور است. بعضى هم گفته
باشد، و وجهه( مى الله كه از رضا و ابن عباس نقل شده دارد كه اين مؤذن على )كرمصور و خازن دوزخ. و در روايات اماميه 

هاى قدس جاى دارد اين قول از طرف اهل سنت روايت نشده، علاوه بر اينكه از مثل چنين امامى كه در آن روز در حظيره
 .4خيلى بعيد است كه به عرصه محشر در آمده و چنين اعلامى بكند

علماى رجال كه در باره جرح و تعديل راويان : گويدكند، مىمنار وقتى اين كلام را از آلوسى نقل مىصاحب تفسير ال
 اخبار و براى تشخيص راويان موثق و معتبر از غير موثق

  
                                                      

 .3، ح17، ص 2، جبرهانتفسير ، و 58، ص معانى الاخبار 1
 .422، ص 4، جمجمع البيان 2
 .422، ص 4، جمجمع البيان 3
 .123، ص 8، جروح المعانىتفسير  4



ينيم باند، به شهادت اينكه مىاند در قواعد خود اختلافات مذهبى را دخالت ندادههايى نوشته و قواعدى تدوين كردهكتاب
اند، ردههستند تعديل نموده و معتبر شم( علیه السلام)بسيارى از راويان اخبار را از قبيل عبد الرزاق و حاكم كه از شيعيان على 

اينگونه  ، اگر سندبنابراین. اندو هيچيك از اين علما نيست مگر اينكه عده بسيارى از رجال شيعه را توثيق و تعديل كرده
در آن روز ( معلیه السلا)يم و آن را معتبر دانستيم ناگزير بايد مضمون آن را بپذيريم، و صرف اينكه على روايات را قبول كرد

هاى قدس جاى دارد مانع از اين نيست كه در بين اهل محشر مؤذن باشد، علاوه بر اينكه اگر بتوانيم براى چنين در حظيره
كنيم هر از فضائل و مثوبات آن جناب حساب شود روايت را قبول مى، معنايى تصور كنيم كه (علیه السلام)نسبتى به على 

ند و ترى از حيث سچند سندش صحيح هم نباشد، البته اين وقتى است كه روايات مذكور جعلى و يا معارض با روايت قوى
 .1دلالت نبوده باشد

، زيرا تر استاماميه از اين هم متقنرويه ما : صاحب المنار جواب خوبى به آلوسى داده، ليكن بايد بگوييم كه: مؤلف
اى چه اعتقادى و چه تاريخى و چه فضائل و چه غير آن به خبر واحد عمل ما در غير از مسائل فقهى بطور كلى در هيچ مساله

ها نهايى باشد كه يا مفيد علم و يا حد اقل مفيد اطمينان و وثوق شخصى باشد، تكنيم، مگر اينكه همراه خبر واحد قرينهنمى
تى كنيم آن هم بعد از آنكه بدست بياوريم كه روايت، مخالفدر مسائل فقه است كه در حجيت رواياتش به وثوق نوعى اكتفاء مى

 .تفصيل اين بحث در كتب اصول فقه ما موجود است. با قرآن كريم ندارد

رت به حساب مؤذن بودن على عليه السلام و اعلام حكم خداوند توسط او در آخرت از فضائل آن حض
 آيدمى

البته فضيلت « ...اگر بتوانيم براى چنين نسبتى معنايى تصور كنيم كه از فضائل آن جناب حساب شود» :و اما اينكه گفت
بودن چنين سمتى جاى شبهه نيست، براى اينكه اعلام حكم پروردگار در آخرت مانند اعلام حكم يك حاكم دنيوى است در 

 سازد و به نسبت شرافت و پستى حاكم مقام وبطى است كه حكم حاكم را به محكومين مرتبط مىاعلام كننده حكم، را. دنيا
شود، و در اين آيه، حاكم پروردگار متعال است، و معلوم است كه اعلام كننده احكام چنين خدايى منزلت او نيز كم و زياد مى

 .چه مقام و منزلتى را دارا است
نِْ وَ ﴿ :فرمايدمى( علیه السلام)ها اثبات نموده، مثلا در باره ابراهيم بعضىقرآن كريم چنين مقامى را براى  ذ 

َ
 الَناَسِ  فِ  أ

 در( علیه السلام)و در باره وساطت على  2﴾باِلْْجَ ِ 
  

                                                      
 .426، ص 8، جالمنار تفسير 1
 .27حج، آيه  -. اعلام كن در ميان مردم فريضه حج را 2



ذَان  وَ ﴿ :فرمايدابلاغ آيات برائت مى
َ
به معنى اعلام احكام شرعى در اين دو مورد، « اذان» 1﴾...الَناَسِ  إلَِ  رسَُولِِ  وَ  الََلِّ  مِنَ  أ

است كه باعث استقرار حكم حاكم بر محكومين است، هم چنان كه اذان غير تشريعى باعث استقرار بعد از خدا و لعنت مطلق 
ذَنَ ﴿ :و دائم است، مانند

َ
نِ  فَأ نْ  بيَنَْهُمْ  مُؤَذ 

َ
ت براى ستمكاران تثبي كه ظهور حقايق وعد و وعيد را ﴾الَظَالمِِيَ  عَََ  الََلِّ  لَعْنَةُ  أ

، -دقت فرماييد  -هاى الهى را از راه انبياء و پيغمبران خدا بدست آورده و مع ذلك انكار كردند كند، چون حقانيت وعدهمى
 .انگارى نكنيدهاى راسخى هستيد در بحث از حقايق مسامحه و سهلو اگر صاحبان قدم

نقل شد، هم مؤذن بودن در شرايع را براى خود اثبات كرده و هم مؤذن اى كه در آن خطبه( علیه السلام)امير المؤمنين 
 .من مؤذن در دنيا و آخرت هستم: بودن در آخرت را، و فرموده

و اين روايت همانطورى كه گفتيم بطرق متعددى از طرق شيعه از امير المؤمنين و امام باقر و امام رضا )علیه السلام( 
 3و از ابى صالح از ابن عباس روايت شده( علیه السلام)به سند حاكم از ابن حنفيه از على و از طرق اهل سنت . 2روايت شده

و اين حاكم از كسانى است كه رواياتش مورد پسند و در نقل حديث داراى ضبط است، و بيشتر رواياتش مربوط به تفسير، و 
راف نايش بر نقل همه روايات او است با اعتمنقول در كتب تفسير است، و عجيب اينجا است كه شخصى همچون سيوطى كه ب

 .به اين معانى، اين روايت را نقل نكرده، و معلوم نيست چرا از نقل آن خوددارى كرده است

 رواياتى در باره اصحاب اعراف
لى الله ص)رسول خدا : روايت كرده كه گفت عبد الله در الدر المنثور از ابو الشيخ و ابن مردويه و ابن عساكر از جابر بن

 سنجند، كسى كه حسناتش افزون بردر قيامت ميزان را بپا داشته، حسنات و سيئات خلق را مى: فرمود( عليه وآله و سلم
شود و كسى كه گناهانش افزون بر حسناتش باشد اگر چه بسيار كم، به سيئاتش باشد اگر چه بسيار كم، داخل بهشت مى

! كسى كه حسنات و سيئاتش برابر شد چطور؟ فرمود: چنين كسانى رسول الله ارود، شخصى از آن جناب پرسيد: يدوزخ مى
 .4اندبهرهاصحاب اعرافند كه با آرزوى دخول در بهشت، از دخول در آن بى

  
                                                      

 .3برائت، آيه  1
 .ط تهران 16-17، ص 2، جتفسير برهان 2
 .ط بيروت 2و  1ح ،353، ص غاية المرام 3
 .87، ص 3، جالدر المنثور 4



 عليه صلى الله)شخصى از رسول خدا : و نيز از ابن جرير و ابن منذر از ابى زرعة بن عمر و بن جرير نقل كرده كه گفت
رسد، ايشان آخرين كسانى هستند كه خداوند به حسابشان مى: اصحاب اعراف چه كسانى هستند؟ فرمود: پرسيد (وآله و سلم

فرمايد: شما قومى هستيد كه حسناتتان شما را از آتش بيرون كرد پس از آنكه به حساب جميع بندگان رسيد به اين گروه مى
 . 1نيدهاى آن استفاده كمن هستيد، در بهشت آزادانه بگرديد، و از ميوهايد، اينك شما آزاد شدگان و تا كنون وارد بهشت نشده

 شان با هم برابر باشد از ابن مسعود و حذيفهقول به اينكه اصحاب اعراف كسانى هستند كه حسنات و سيئات: مؤلف
 .و ابن عباس نيز نقل شده است

ا آنجا ت -اند مردم شش طايفه: فرمود( علیه السلام)امام صادق : در كافى به سند خود از حمزه طيار نقل كرده كه گفت
ر شان برابمن عرض كردم: اصحاب اعراف چه كسانى هستند؟ فرمود: مردمى هستند كه حسنات و سيئات -گويد كه مى

است، چون اگر خداوند چنين كسانى را به دوزخ ببرد به جهت گناهان خود آنان است و اگر به بهشت داخلشان كند به 
 .2خود با آنان رفتار كرده است رحمت

در باره اصحاب اعراف چه : امام ابو جعفر به من فرمود: و نيز در كافى به سند خود از زراره نقل كرده كه گفت
گويى؟ عرض كردم: بالآخره از دو حال بيرون نيستند، يا مؤمنند يا كافر، اگر داخل بهشت شوند مؤمن، و گر نه كافرند. مى

ماندند، و مانند ساير مؤمنين داخل بهشت سوگند نه مؤمنند و نه كافر، چون اگر مؤمن بودند در اعراف نمىفرمود: به خدا 
ند شدند، و ليكن اينان قومى هستشدند، و اگر كافر بودند، باز در اعراف كارى نداشتند، و مانند ساير كفار داخل دوزخ مىمى

انجام اهل بهشتند يا اهل دوزخ؟ فرمود: همانطورى كه خداوند در شان برابر است. عرض كردم: سركه حسنات و سيئات
باره آنان چيزى نفرموده تو نيز چيزى مگو. عرض كردم: پس امر آنان را به خدا واگذار كنم؟ فرمود: بلى، هم چنان كه 

و اگر بخواهد به  كندخداوند هم آنان را به مشيت خود واگذار كرده، اگر بخواهد آنان را به رحمت خود داخل بهشت مى
 رود؟ فرمود: نه. عرضبرد، و ستمى هم به ايشان نكرده. عرض كردم: آيا كافر به بهشت مىكيفر گناهانشان به دوزخ مى
ى تعجب كن «مگر خدا بخواهد» رود؟ فرمود: نه، مگر خدا بخواهد. اى زراره اگر از اينكه گفتمكردم: غير كافر به جهنم مى

 و آن را قبول نكنى از
  

                                                      
 .87، ص 3، جالدر المنثور 1
 .408، ص 2، جاصول كافى 2



 .1حق خارج خواهى شد، و عقد ايمان و تصديقت گشوده خواهد گرديد

اشكال وارد بر رواياتى كه اصحاب اعراف را به كسانى كه داراى حسنات و سيئات مساوى هستند 
 كنندتفسير مى

ن اكند كه حسنات و سيئاتش در ميزبينيد اصحاب اعراف را به كسى تفسير مىاين روايات همانطورى كه مى: مؤلف
كلام اصحاب اعراف است، با آيات  ﴾يَطْمَعُونَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ برابر هم باشد، و اينكه در بعضى از روايات دارد كه جمله

 .اعراف منطبق نيست، و بيانش گذشت
شود، و يا به رجحان سنگين مىگفتيم كه ميزان يا به رجحان حسنات  2﴾الََْْق   يوَْمَئذِ   الَوَْزْنُ وَ ﴿ علاوه بر اينكه در تفسير

سيئات خفيف، و اما اينكه حسنات و سيئات در ميزان با هم برابر باشد فرض ندارد چون معنا ندارد ميزان هم سنگين شود و 
عفينى شان با هم برابر باشد چنين كسانى مانند كفار و مستضهم سبك و اگر هم فرض كنيم كسانى باشند كه حسنات و سيئات

 .شوداند، اعمالشان سنجيده نمىآنها تمام نشده و در اثر ضعف مشاعر مكلف به تكليف نگرديده كه حجت بر
بله، از روايت اخير چه بسا استفاده شود كه منظور از كسانى كه حسنات و سيئاتشان برابر است همان مستضعفينى 

اده و خلاصه استف. و اگر خواست عذابشان كندهستند كه در انتظار امر خدايند، كه اگر خواست مشمول غفرانشان قرار دهد 
ال ديگرى شود، و ليكن اشك، اشكال وزن بر طرف مىبنابراین. شود كه برابرى حسنات و سيئات كنايه از نبودن رجحان باشد

ى تماند، و آن اين است كه با ظاهر آيات اعراف منطبق نيست، چون در اين آيات براى اصحاب اعراف صفادر روايت باقى مى
م است شود، و معلوذكر شده كه جز بر مردان فوق العاده و مقربين درگاه خدا و صدرنشينان مقام كرامت و سعادت تطبيق نمى

 .كه مستضعفين هر چه هم ما آنان را اهل سعادت بدانيم داراى چنين مقامى نيستند
ه هايى است بين بهشت و دوزخ كاعراف تل: استكند كه فرموده نقل مى( علیه السلام) عبد الله در مجمع البيان از ابو

كر ايستند، مانند سرلشكرانى كه با ضعفاى لشكر خود در قلب لشهر پيغمبر و يا وصى پيغمبر با گناهكاران امتش در آنجا مى
اند ايستاده وگيرند آن وصى پيغمبر به گناهكارانى كه با اگيرند، آن گاه وقتى نيكوكاران امتش راه بهشت را پيش مىقرار مى

وَ ﴿ عناىكنند، اين است مكاران به آنان سلام مىروند، لا جرم گناهگويد: ببينيد برادران نيكوكار خود را، كه به بهشت مىمى
صْحَابَ  ناَدَوْا
َ
نْ  الََْْنَةِ  أ

َ
 و معناى ﴾عَليَْكُمْ  سَلمَ   أ

  
                                                      

 .408، ص 2، جاصول كافى 1
 .8اعراف، آيه  2



كاران هنوز خود داخل بهشت نشدند و اميدوارند كه آن پيغمبر و اين گناه . اين است كه﴾يَطْمَعُونَ  هُمْ  وَ  يدَْخُلُوهَالمَْ ﴿ جمله
رع روند از در تضكاران راه دوزخ را پيش گرفته و مىبينند كه گناهشان كند، و وقتى مىيا امام كه همراه آنان است شفاعت

 .﴾الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلْنَا لَ رَبَنَا ﴿ گويند:مى
گويند: ه اصحاب اعراف يعنى انبياء و جانشينان ايشان، رجالى را از اهل عذاب صدا زده و از در شماتت مىآن گا

نياز نكرد، آيا اين همراهان ما نبودند كه شما آنان را به خاطر فقر و ورزيديد شما را بىجماعت شما و استكبارى كه مى
رده، كشيديد؟ آن گاه رو به مستضعفين كشان مىتان را به رخده، دنياىگرفتيد؟ و آنان را تحقير نموشان به بازى مىفلاكت

نْتُمْ  لَ  وَ  عَليَْكُمْ  خَوْف   لَ  الََْْنَةَ ادُْخُلُوا ﴿ گويند:به امر خداوند مى
َ
 .1﴾تََزَْنوُنَ  أ

 (علیه السلام)مرحوم قمى در تفسير خود از پدرش از حسن بن محبوب از ابى ايوب از مرثد از امام صادق : مؤلف
 .2قريب به اين مضمون را نقل كرده است

كنيد به جاى كسانى كه حسنات و سيئاتشان برابر است صريحا مستضعفين را و اين روايت به طورى كه ملاحظه مى
وزخ د اسم برده، و آن گاه فرموده كه در اين ميان جماعتى از مستضعفين هستند كه اميد رفتن به بهشت را داشته و از رفتن به

كند كه اين مستضعفين همان اصحاب اعرافند كه هر كسى را به سيماى مخصوصش برند، و ديگر تفسير نمىبه خدا پناه مى
، انطباق مضمون اين روايت با آيات اعراف آسان است، فقط يك اشكال در آن هست و آن بنابراین. شناسند يا غير آنانمى

 .باشند نه مستضعفيندهند مقربين اهل اعراف مىه به اهل بهشت سلام مىظهور آيات اعراف است در اينكه كسانى ك
و بعيد نيست كه روايات اين باب دستخوش اشتباهات ناقلين روايت و كج فهمى آنان شده باشد، مثلا ممكن است 

ند آنان را ند كه خداويا بعضى از امامان فرموده باشند كه جماعتى از مستضعفين هست( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا 
سازد، آن گاه راوى فرمايش آن جناب را در اثر نقل به معنى به اين يا به شفاعت شفعاء و يا به مشيت خود داخل بهشت مى

بينى درآورده باشد، مخصوصا اين اختلال در نقل به معنى و مضمون، در روايات وارده از ابن عباس و ابن صورت كه مى
شان برابر باشد، به خوبى به چشم اند كه حسنات و سيئاترجال اعراف كسانى: گويدال آنان كه مىمسعود و حذيفه و امث

 خورد، چون اين دسته از روايات اختلاف فاحشىمى
  

                                                      
 .ط تهران 423، ص 4، جمجمع البيان 1
 .231، ص 1، جتفسير قمى 2



 .گرددو همچنين روايت قمى از امام صادق كه اگر به دقت مطالعه شود صدق ادعاى ما معلوم مى. در متن آنها است

 اينكه ائمه اهل بيت عليهم السلام اصحاب اعراف هستندچند روايت در مورد 
يست؟ پرسيدم اعراف چ( علیه السلام)از امام باقر : در بصائر الدرجات به سند خود از جابر بن يزيد نقل كرده كه گفت

 .1ترين خلق خداى متعال هستندرجال اعراف محترم: فرمود
امام هم در جواب بر طبق ارتكاز او جواب داده، و گويا سائل اعراف سائل رجال را با اعراف يكى دانسته، و لذا : مؤلف

اى از آن در دانسته، هم چنان كه به اين معنا نيز روايات زيادى وارد شده كه پارهرا جمع عرف، به معناى عريف و عارف مى
 .اينجا نقل خواهد شد

عْرَافِ اَ  عَََ وَ ﴿ روايت كرده كه در تفسير( السلامعلیه )و نيز در همان كتاب به سند خود از ابى بصير از امام صادق 
َ
 لْْ

مائيم اصحاب اعراف، چون هر كسى را كه ما بشناسيم )من عرفنا( بازگشتش به سوى : فرموده ﴾بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ  يَعْرفُِونَ  رجَِال  
 .2بهشت و هر كسى را كه ما نشناسيم )من انكرنا( سرانجام كارش به سوى دوزخ خواهد بود

 (او را شناختيم)كه در كلام حضرت است ممكن است به صورت فعل و فاعل  «من عرفنا و من انكرنا» جمله: مؤلف
باشد، در صورت دوم به همان معناى ساير روايات است كه هر كس آنان را ( ما را شناخت)تواند فعل و مفعول باشد و مى

 .شناسندنشناسد ايشان هم او را نمىشناسند و هر كه آنان را بشناسد ايشان هم او را مى
ى الله عليه صل)در محضر مبارك امير المؤمنين  :و نيز در همان كتاب به سند خود از اصبغ بن نباته نقل كرده كه گفت

عْرَافِ  عَََ وَ ﴿ بودم، مردى از آن جناب معناى آيه( وآله و سلم
َ
پرسيد، حضرت در جوابش را  ﴾بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ  يَعْرفُِونَ  رجَِال   الَْْ

ناسد، تواند بششناسيم، اعراف مائيم كه كسى خدا را جز از راه ما نمىاعراف مائيم كه انصار خود را به سيمايشان مى: فرمود
 شود مگر اينكه ما او را شناخته، او نيز ماايستيم و كسى داخل بهشت نمىاعراف مائيم كه در قيامت بين بهشت و دوزخ مى

شود مگر كسانى كه ما را نشناسند و ما آنان را نشناسيم، اين است معناى آيه، و خداوند اگر ، و در آتش داخل نمىرا بشناسد
آمدند، و خداوند شناسانيد، تا قدرتش را بشناسند و از درى كه قرار داده بر وى در مىخواست خود را به همه مردم مىمى

 ه، همان بابى كه هر كس بخواهد به درگاهش راهما را باب خود و صراط و سبيل خود قرار داد
  

                                                      
 .16، ح500، ص بصائر الدرجات 1
 .499، ص بصائر الدرجات 2



 .1يابد، بايد از آن باب وارد شود
و مقصود  2نيز روايت كرده است( علیه السلام)بصائر الدرجات اين روايت را به سند خود از مقرن از امام صادق : مؤلف

شنيدم  (علیه السلام)از امام صادق : كرده كه گفتو اين داستان را كلينى هم در كافى از مقرن نقل . از آن مرد، ابن الكواء است
 .3ابن الكواء نزد امير المؤمنين )صلى الله عليه وآله و سلم( آمد...: كه فرمود

ظاهرا مراد از شناختن و نشناختن كه در روايت است محبت و بغض است، و معنايش اين است كه داخل بهشت 
ى شود مگر كست بشناسد و ما او را به اطاعت بشناسيم، و داخل دوزخ نمىشود مگر كسى كه او ما را به ولايت و محبنمى

 كه او ما را به ولايت نشناسد و ما او را به اطاعت نشناسيم، چون اگر مراد از معرفت صرف شناختن بود آن وقت با جمله
منافات داشت، اينهم باز بعيد نيست كه ناشى از تصرف راوى در الفاظ روايت باشد، به شهادت اين  ﴾بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ يَعْرفُِونَ ﴿

روايت كه صاحب مجمع البيان آن را از حاكم ابو القاسم حسكانى به سندى كه خود داشته و آن را ذكر نكرده از اصبغ بن نباته 
حضرت امير المؤمنين )صلى الله عليه وآله و سلم( نشسته گويد: من در حضور كند، چون در اين روايت اصبغ مىنقل مى

 واى بر تو اى ابن الكواء! اين مائيمبودم كه ناگاه ابن الكواء وارد شد، و از آن جناب معناى اين آيه را پرسيد؟ حضرت فرمود: 
تش اخته داخل بهشايستيم، پس هر كس ما را يارى كرده باشد او را به سيمايش شنكه در قيامت بين آتش و بهشت مى

 .4كنيماش مىشناسيم و به دوزخ روانهداشته مىكنيم، و هر كس ما را دشمن مىمى
عْرَافِ  عَََ وَ ﴿ من از آن جناب معناى آيه: روايت كرده كه گفت( علیه السلام)و در تفسير عياشى از هلقام از ابى جعفر 

َ
 الَْْ

عْرَافِ  عَََ وَ ﴿ پرسيدم و عرض كردم معناىرا  ﴾بسِِيمَاهُمْ  كَُلًّ  يَعْرفُِونَ  رجَِال  
َ
اى شما در آن قبيلهچيست؟ فرمود:  ﴾رجَِال   الَْْ

كه هستيد مردانى را سراغ داريد كه همه افراد قبيله را از خوب و بد بشناسند؟ عرض كردم: بلى. فرمود ما نيز از آن رجالى 
 .5شناسندهستيم كه هر كس را به سيمايش مى

 كه جمع« اقطاب» گرفته شده، مانند« عرف» جمع« اعراف» روايتدر اين : مؤلف
  

                                                      
 .6، ح496، ص الدرجاتبصائر  1
 .22، ح356، ص بصائر الدرجاتبه نقل از  غاية المرام 2
 .9، ح354، ص كافىبه نقل از  غاية المرامو  260، ص 1، جكافى 3
 .423، ص 4، جمجمع البيان 4
 .18، ص 2، جتفسير عياشى 5



و عرف به معناى معروف از هر چيزى است، و بعيد نيست اين كلمه مصدرى باشد به معناى مفعول كه اگر . است «قطب»
عْرَافِ  عَََ وَ ﴿ :چنين باشد معناى

َ
بر احوال و امور معروف آنان رجالى موكلند، و اين معنا با آنكه  :شود كهاين مى ﴾رجَِال   الَْْ
هشت هايى است بين بگفت اعراف تلهاى بالاى حجاب است و همچنين با آن رواياتى كه مىگفتيم اعراف به معناى قسمت

در ماده لفظ اعراف  و دوزخ منافات ندارد، براى اينكه ممكن است اعراف به همان معنا باشد، و در عين حال معرفت هم كه
 .هست معناى خود را در همه موارد استعمال حفظ كند

در معانى فوق و قريب به آن ( علیه السلام)اين مطلب را نبايد از نظر دور داشت كه اخبار وارده از طرق ائمه اهل بيت 
 .اى از آن بودمعانى بسيار زياد است، و آنچه را كه ما در اينجا نقل كرديم، نمونه

 اعراف موضع بلندى است از صراط كه على: ر تفسير برهان از تفسير ثعلبى از ابن عباس روايت كرده كه گفتو د
گيرند، و شيعيان خود را به سفيدى روى و دشمنان خود ، عباس، حمزه و جعفر ذو الجناحين در آنجا قرار مى(علیه السلام)

 . 1شناسندرا به سياهى رويشان مى
 .همين روايت را از تفسير مجمع البيان از ثعلبى از ضحاك از ابن عباس نقل كرديم در بيان سابق: مؤلف

 بن مالك عبد الله و در الدر المنثور از مسند حارث بن ابى اسامه و از ابن جرير و ابن مردويه نقل كرده كه همگى از
اصحاب : عرض كرد( وآله و سلمصلى الله عليه )شخصى خدمت رسول خدا : اند كه گفتهلالى از پدرش روايت كرده

قومى هستند كه بدون اجازه پدرانشان براى جهاد در راه خدا خارج شده و در اين راه : اعراف چه كسانى هستند؟ فرمود
شود از اينكه به بهشت درآيند، و شود از اينكه به دوزخ روند، و نافرمانى پدران مانع مىشان مانع مىشهيد شدند، شهادت

 .2شونداص آخرين كسانى خواهند بود كه وارد بهشت مىاينگونه اشخ
اين معنا به طريق ديگرى از ابى سعيد خدرى و ابى هريره و ابن عباس نيز روايت شده، و ما سابقا اشكال آن را : مؤلف

نى باشد اجب عيعلاوه بر اينكه مساله جهاد در راه خدا اگر و. بيان كرده گفتيم كه با ظاهر آيات راجع به اعراف منطبق نيست
كند، و اگر واجب عينى نباشد بيرون شدن براى آن حرام است، و مساله شهادت هم حرمتش كه اذن ندادن پدر آن را ساقط نمى

دارد مگر اينكه شخص جاهل مستضعف باشد كه در چنين صورت باز همان حرفهايى كه در باره مستضعف بودن را بر نمى
 .آيداصحاب اعراف زديم، در اينجا مى

  
                                                      

 .ط قم 21، ص 2، جتفسير برهان 1
 .88، ص 3، جالدر المنثور 2



 [58تا  54آيات (:7)سوره الأعراف ]

رْضَ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  خَلَقَ  الَََِّي الََلُّ  رَبَكُمُ إنَِ ﴿
َ
يَام   سِتَةِ  فِ  الَْْ

َ
 ثيِثاا حَ  يَطْلُبُهُ  الَنَهَارَ  الَلَيْلَ  يُغْشِ  الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوى ثُمَ  أ

مْرِهِ  مُسَخَرَات   الَن جُومَ  وَ  الَقَْمَرَ  وَ  الَشَمْسَ  وَ 
َ
لَ  بأِ

َ
مْرُ  وَ  الَْْلَقُْ  لَُ  أ

َ
 خُفْيَةا  وَ  تضََُ عا  رَبَكُمْ  ادُْعُوا ٥٤ الَعَْالمَِيَ  ربَ   الََلُّ  تَبَارَكَ  الَْْ

رضِْ  فِ  تُفْسِدُوا لَ  وَ  ٥٥ الَمُْعْتَدِينَ  يَُبِ   لَ  إنِهَُ 
َ
 الَمُْحْسِنيَِ  مِنَ  قرَِيب   الََلِّ  رحَْْتََ  إنَِ  طَمَعاا  وَ  خَوْفاا  ادُْعُوهُ  وَ  إصِْلحَِهَا بَعْدَ  الَْْ

ِيَاحَ  يرُْسِلُ  الَََِّي هُوَ  وَ  ٥٦ قَلتَْ  إذَِا حَتَ  رحََْْتهِِ  يدََيْ  بيََْ  بشَُْاا  الَر 
َ
نْزَلْناَ مَي تِ   لِِلََ   سُقْنَاهُ  ثقَِالا  سَحَاباا  أ

َ
 فَ  الَمَْاءَ  بهِِ  فَأ

َ
 خْرجَْنَاأ

 يََرُْجُ  لَ  خَبُثَ  الَََِّي وَ  رَب هِِ  بإِذِْنِ  نَبَاتهُُ  يََرُْجُ  الَطَي بُِ  الَِْلََُ  وَ  ٥٧ تذََكَرُونَ  لَعَلكَُمْ  الَمَْوْتَ  نُُرِْجُ  كَذَلكَِ  الَثمََرَاتِ  كُ ِ  مِنْ  بهِِ 
فُِ  كَذَلكَِ  نكَِداا  إلَِ    ﴾٥٨ يشَْكُرُونَ  لقَِوْم   الَِْياَتِ  نصَُ 

 ترجمه آيات

ر آمد، ب( و مقام تدبير امر اشياء)ها و زمين را در شش روز آفريد سپس بر عرش پروردگار شما خدايى است كه آسمان
خورشيد و ماه و ستارگان را بيافريد در حالى كه ( نيز)جويد و پوشاند در حالى كه روز، شتابان شب را مىشب را با روز مى

 (.54)از آن او است آفرينش و امر، پر بركت است پروردگار جهانيان ! اويند، هان رام فرمان
 (.55)پروردگار خويش را از روى لابه و در نهان بخوانيد زيرا او تجاوزكاران را دوست ندارد 

ديك ران نزو در زمين پس از اصلاح آن فساد نينگيزيد و او را از روى بيم و اميد بخوانيد چون رحمت خدا به نيكوكا
 ـ(. 56)است 

  



فرستد تا آن گاه كه ابرى سنگين بردارد آن را به خود بادها را مژده دهنده مى( باران)و او است كه در پيشاپيش رحمت 
بيرون آوريم، هم چنان مردگان را بيرون ( از زمين)ها سرزمين مرده برانيم بدانوسيله آب فرو باريم و با آن آب از هر گونه ميوه

 (.57)م شايد شما متذكر شويد آوري
آيد، جز اندكى ناچيز بيرون نمى( گياهش)آيد و آنكه ناپاك است و سرزمين پاك روئيدنيش به اذن خدايش بيرون مى

 (.58)براى مردمى كه سپاسگزارند ( كنيمو پياپى ذكر مى)گردانيم هم چنان آيات را مى

 بيان آيات

است، چون در آيات قبل وبال شرك به خدا و تكذيب آيات او را بيان نموده اين آيات متصل و مربوط به آيات قبل 
كند، اين آيات هم همان بيان را تعقيب نموده و آن را گناه انسان را به هلاكت ابدى و شقاوت هميشگى دچار مى: فرمودمى

ر برابرش ، شكر او و خضوع دبنابراین كند به اينكه پروردگار همه عالم يكى است، و تدبير همه امور بدست او است،تعليل مى
يكى از اين راه كه خداى تعالى كسى است : نمايدو اين يگانگى رب العالمين را به دو طريق تاكيد مى. بر همه واجب است

نمايد، سازد تدبير مىها و زمين را آفريده و امور آن را به نظام احسنى كه جميع اجزاء و اطراف آن را به هم مرتبط مىكه آسمان
 .پس او به تنهايى رب العالمين است

ها و غلات و يكى هم از اين راه كه خداى تعالى آن كسى است كه براى جميع خلايق روزى فراهم نموده و انواع ميوه
ترين وجهى آفريده، و اين خود دليل بر اين است كه پروردگار ديگرى براى عالم ترين و لطيفهر رزق ديگرى را به عجيب

 .نيست
رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  خَلَقَ  الَََِّي الََلُّ  رَبَكُمُ إنَِ ﴿

َ
يَام   سِتَةِ  فِ  الَْْ

َ
  ﴾أ

 «حم سجده» بحث در باره آسمان و شش روزى كه خداوند آسمان و زمين را در طول آن مدت آفريده، در تفسير سوره
 .- ان شاء  الله -خواهد آمد 

مْرِهِ  مُسَخَرَات   الَن جُومَ  وَ  الَقَْمَرَ  وَ  الَشَمْسَ  وَ  حَثيِثاا  يَطْلُبُهُ  الَنهََارَ  الَلَيْلَ  يُغْشِ  الَعَْرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿
َ
  ﴾بأِ

 :شودشود، مثلا گفته مىبه معناى تسلط و استقرار بر چيزى است، و گاهى هم در معناى تساوى استعمال مى« استواء»
 .از قرآن كريم نيز به اين معنا است ﴾الََلِّ  عِنْدَ  يسَْتَوُونَ لَ ﴿ در جمله، «زيد و عمرو با هم برابرنداستوى زيد و عمرو »

 نشيند، و چه بسا در بعضى از مواردبه معناى تختى است كه پادشاه بر آن مى« عرش»
  



 .استعمال كنايه از مقام سلطنت باشد

 هاى حكومتىو تنظير عرش خدا به كرسىو تشبيه « عرش خدا» و مراد از« عرش» معناى
ه جمع بست« عروش» عرش در اصل به معناى چيزى است كه سقف داشته باشد و به: راغب در مفردات گفته است

ل يعنى چيزى مث« براى درخت مو، عرشى ساختم» شودو به همين معنا گفته مى، ﴾عُرُوشِهَا عَََ  خَاويَِة   هَِ وَ ﴿ شود، مانندمى
اند از جهت شباهتى كه ساختههودجى را هم كه براى زنان مى: گويدسپس مى. همان داربست باشد درست كردمسقف كه 

گاه بان و سقف زدم، و نشيمناين است كه من بر روى چاه سايه« عرشت البئر» ناميدند، و معناىبه داربست داشته، عرش مى
عرش خدا چيزى است كه بشر از درك حقيقت آن : گويدآن گاه مى. تنامند به اعتبار بلندى آن اسسلطان را هم كه عرش مى

اند صحيح نيست، زيرا اگر داند، و اين حرفهايى كه عوام از روى اوهام خود در باره آن زدهعاجز است، و تنها اسمى از آن مى
ما حامل عرش او باشد، هم چنان  وهم بتواند آن را درك كند، پس حامل او هم تواند بود، و خدا از آن بزرگتر است كه اوهام

رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  يُمْسِكُ  الََلَّ إنَِ ﴿ :كه فرموده
َ
نْ  الَْْ

َ
مْسَكَهُمَا إنِْ  زَالَِاَ لَئنِْ  وَ  تزَُولَ  أ

َ
حَد   مِنْ  أ

َ
: اندبعضى هم گفته 1﴾بَعْدِهِ  مِنْ  أ

صلى الله عليه وآله و )اند به فرمايش رسول خدا عرش خدا همان ملك اعلا و كرسى او، فلك كواكب است، و استدلال كرده
رسى اى در برابر بيابان پهناورى نيست، و كهاى هفتگانه در برابر كرسى جز حلقههاى هفتگانه و زمينآسمان: كه فرمود( سلم

 .2خدا هم در برابر عرش او همين نسبت را دارد
گاهى از قبيل بساط و يا متكا حكام و مصادر امور خود نشيمناز قديم الايام عادت بر اين جريان داشته كه مردم براى 

گاه ديگران متمايز بوده است، اين عادت هم چنان ادامه داشته تا آنكه اند كه اختصاص به آنان داشته و از نشيمنكردهفراهم مى
ا اهميتش از پشتى و متكناميدند كه هم  «عرش» رفته رفته براى سلاطين و حكام خود كرسى و تخت درست كرده و آن را
 تر است، تداول اين امر باعث شد كه اصلا سلطانبيشتر بود، و هم اختصاصش به سلطان شديدتر، و كرسى از تخت عمومى

به تخت شناخته شود، و تخت هم به سلطان، و خلاصه كلمه عرش و تخت معناى سلطان و مقام او را فهمانيده، تا مردم از 
 .شوند كه مركز تدبير امور مملكت و اداره شؤون آن است اىشنيدن آن متوجه نقطه

  
                                                      

فاطر، آيه  -. دارددارد و اگر زائل شوند، كسى بعد از خدا آنها را نگاه نمىزمين را از اينكه از جاى خود زائل شوند نگاه مى ها وخداوند آسمان 1
41. 

 .ماده عرش 341راغب، ص  مفردات 2



 اى از نفوس بشر يا به علت و عاملىبراى روشن شدن اين مطلب ناگزير بايد مملكتى را در نظر بگيريم كه در آن عده
ون اند، چگشتهاز عوامل طبيعى و يا اقتصادى و يا سياسى دور هم جمع شده و در امور خود مستقل و از ساير جوامع متمايز 

توانند به اعمال حياتى خود ادامه داده و هر كدام به قدر وزن اجتماعيش كار كرده، از نتايج كار بينيم چنين مردمى وقتى مىمى
و  ماندشان محفوظ باشد و به شهادت تجربه قطعى، وقتى اين وحدت محفوظ مىمند شوند كه وحدت اجتماعىخود بهره

هاى متشتت متوجه به يك غرض شود و همه در يك مسير قرار گيرند ختلف و اعمال و خواستهزمانى ممكن است عوامل م
كه زمام و سر نخ تمامى اين مختلفات در يك جا جمع شده و به دست شخص واحدى سپرده شود كه بتواند با حسن تدبير، 

بينيم جوامع مترقى دنيا اعمال جزئى را ذا مىگردد، و لحيات جامعه را ادامه دهد، و گر نه در اندك زمانى جامعه متلاشى مى
هايى ها و آن دوائر را نيز به شعبهسپارند، آن گاه آن كرسىتقسيم نموده و زمام هر قسمتى را به يك كرسى و يك اداره مى

دهند تا امه مى اددهند، و اين روش را از پايين به بالابندى نموده، باز زمام شعبه هر قسمتى را به يك كرسى ما فوقى مىتقسيم
زمام و سر نخ تمامى شؤون كشور را در يك جا متمركز ساخته آن را به دست شخص واحدى كه در بحث ما صاحب عرش 

 .شود بسپارندناميده مى
ين شود در كمتراثر عجيب اين وحدت در عين كثرت اين است كه وقتى كه يك امرى از ناحيه صاحب عرش صادر مى

ه از نشين آن اداراى به شكل مناسب به آن اداره متشكل شده، كرسىاى مملكتى رسيده و در هر ادارههمدت به جميع كرسى
هاى مربوط به امور مالى به صورت گيرد، مثلا همين امر در كرسىآن امر درس و دستور مخصوص مناسب با كار خود را مى

اعى شود، و در ارتش صورت يك تكليف دفدستور سياسى مىآيد، و در ادارات مربوط به سياست يك يك تكليف مالى در مى
 .گيرد و همچنينبه خود مى

پس جميع اعمال و ارادات و احكام بيرون از حد و حصرى كه در پهناى مملكت و در بين ميليونها جمعيت جريان 
نتهى شوند تا مفوق خود متراكم مىهاى ما ها و ادارات، مجتمع و متمركز شده و آن ادارات نيز در كرسىدارد پيوسته در كرسى

 شود، هم چنان كهبه صاحب عرش گردند، آنجا است كه جميع تفاصيل و جزئيات امور جارى در كشور متراكم و متحد مى
ه اعمال شود تا منتهى بتر آيد تكثر و انشعابش بيشتر مىاين امر واحد و متمركز در نزد صاحب عرش هر چه از مقام او پايين

 .ت اشخاص جامعه گرددو ارادا
اين مثال را زديم تا خواننده از اين نظام، كه نظامى است اعتبارى و قراردادى، پى به نظام تكوين ببرد، چون اگر در نظام 

 تكوين دقت كنيم، خواهيم ديد كه آن نيز همين طور است،
  



نين مستند به اسباب كلى ديگرى است، همچيعنى حوادث جزئى عالم منتهى به علل و اسباب جزئى است و آن اسباب منتهى و 
و  هاى پايينتا همه منتهى به ذات خداى سبحان شود، با اين تفاوت كه صاحب عرش در مثالى كه زديم خودش در كرسى

بالاى سر صاحبان كرسى و حاضر در نزد يك يك افراد نيست، بخلاف خداى سبحان كه با همه و محيط بر همه است، چون 
 .بحان حقيقى و مالكيت صاحب عرش در مثال بالا اعتبارى استمالكيت خداى س

مرحله و مقامى كه در عالم كون زمام جميع حوادث و اسباب آنها و ترتيب سلسله علل بدانجا منتهى 
 شودناميده مى «عرش» شودمى

ث و اسباب كه علت اى وجود دارد كه زمام جميع حوادپس در عالم كون با همه اختلافى كه در مراحل آن است مرحله
. است «عرش» باشد و نام آن مرحله و مقام،وجود آن حوادثند و ترتيب و رديف كردن سلسله علل و اسباب منتهى به آنجا مى

شود هر چه هست در عرش خداى تعالى اى كه به تدبير خداى تعالى اداره مىو به زودى خواهد آمد كه صور امور كونيه
 .﴾...الَْغَيْبِ  مَفَاتحُِ  عِنْدَهُ وَ ﴿ :فرمايداست كه مى موجود است، و در اين باره

كنايه است از استيلاء و تسلطش بر ملك خود و قيامش به تدبير امور آن،  ﴾الَعَْرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ پس اينكه فرمود:
هر موجودى را به كمال شود، و در تحت نظامى دقيق بطورى كه هيچ موجود كوچك و بزرگى از قلم تدبيرش ساقط نمى

پس از ذكر استواء، تدبير خود را ذكر « 3» آيه« يونس» دهد، و لذا در سورهواقعيش رسانيده حاجت هر صاحب حاجتى را مى
مْرَ يدَُب رُِ ﴿ فرمايد:كند و مىمى

َ
 .﴾الَْْ

پوشاند، ىيعنى شب را به روز م ﴾حَثيِثاا  يَطْلُبُهُ  الَنهََارَ  الَلَيْلَ يُغْشِ ﴿ فرمايد:سپس بيان اجمالى قبل را تفصيل داده، مى
كند تا آن را بپوشاند، اين جمله اشعار دارد به اينكه اصل، ظلمت است و نور روز چيزى شب را طلب مى و روز به سرعت

اى است كه عارض بر شب و همان ظلمت مخروطى شكلى شود، و روز پديدهاست كه از درخشندگى خورشيد پيدا مى
 .شود كه دائما نصف كمتر سطح كره زمين را پوشانيده استمى

و چون دائما نور خورشيد در روى زمين در حركت است قهرا ظلمت مخروطى شكل هم در حركت و گويا مورد 
 .تعقيب روز است

مْرِهِ  مُسَخَرَات   الَن جُومَ  وَ  الَقَْمَرَ  وَ  الَشَمْسَ وَ ﴿ و اينكه فرمود:
َ
كه خداوند آفتاب و ماه و ستارگان  معنايش اين است ﴾بأِ

 .را آفريد در حالى كه همه مسخر امر او و جارى بر طبق مشيت او هستند
قرائت، اين سه كلمه مبتداى معطوف به هم بنابراين را به رفع قرائت كرده، و « نجوم» و« قمر»، «شمس» بعضى از قراء

 .خبر آنها خواهد بود« مسخرات» و
 آيد مجموع آيهبراى سببيت است، و بطورى كه از سياق آيه بر مى« بامره» حرف باء در

  



، مانند كندو اغلب آياتى كه عرش خدا را ذكر مى، ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ مورد بحث به منزله تفسيرى است براى جمله
 .نمايدهمين آيه چيزى را هم كه دلالت بر تدبير خداى تعالى كند، ذكر مى

مْر   وَ  الََْْلقْ  لََ  ﴿ در:« امر» و« خلق» مراد از معنى و
َ
  ﴾الَْْ

لَ ﴿
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
  ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب   الََلُّ  تَبَارَكَ  الَْْ

گيرى چيزى است براى اينكه چيز ديگرى از آن بسازند، و در به حسب اصل لغت به معناى سنجش و اندازه «خلق»
است، و « امور» گاهى به معناى شان بوده و جمع آن« امر» .شودايجاد و ابداع بدون الگو استعمال مىعرف دين در معناى 

باشد، و بعيد نيست كه در اصل هم به همين گاهى هم به معناى دستور دادن و وادار كردن مامور، به انجام كار مورد نظر مى
ه معناى نتيجه امر و آن نظمى است كه در جميع كارهاى مامور شود و بمعنا باشد، و سپس به صورت اسم مصدر استعمال مى

به معناى اسم مصدر در شان « امر» و مظاهر حيات او است، و چون اين معنا منطبق با همه شؤون حياتى انسان است، لذا لفظ
ان ان هر چيز، چه انسكند، و نيز از اين هم بيشتر وسعت يافته در شانسان استعمال شد و آن چيزى كه وجودش را اصلاح مى

، امر هر چيزى همان شانى است كه وجود آن را اصلاح و حركات و سكنات و اعمال بنابراین. و چه غير انسان استعمال شد
معنايش اين است كه مولاى عبد حيات و معاش « امر العبد الى مولاه» :گويندكند، پس اگر مىو ارادات گوناگونش را تنظيم مى

لى امر الانسان ا» :اختيار مال به دست مالك است، و معناى: اين است كه« امر المال الى مالكه» كند، و معناىعبد را تدبير مى
 .اين است كه تدبير مسير زندگى انسان بدست پروردگار او است« ربه

م چنان د، هشوجمع بسته مى، «امور» به معناى شان باشد به صيغه« امر» در اينجا ممكن است كسى اشكال كند كه اگر
شود، اين معنا با اينكه يكى از اين دو معنا به ديگرى برگردد منافات جمع بسته مى «اوامر» به معناى دستور به صيغه «امر» كه

 .دارد
ها در لغت بسيار است، و اهل دقت و تتبع به اشباه و نظائر آن زياد بر جواب اين اشكال اين است كه امثال اين تفنن

وَ ﴿ :شود، مانندگفته مى «امر العبد» هم. اى است كه هم به عبد ارتباط و اضافه دارد و هم به مولار واسطهخورند، پس اممى
مْرُهُ 
َ
تَ ﴿ و هم امر مولى مانند 1﴾الََلِّ  إلَِ  أ

َ
مْرُ أ

َ
 .2﴾الََلِّ  أ

مْرُهُ إنَِمَا ﴿ خداى تعالى امرى را كه از اشياء مالك است در آيه
َ
رَادَ  إذَِا أ

َ
نْ  شَيئْاا  أ

َ
 يَقُولَ  أ

  
                                                      

 .275بقره، آيه  1
 .1نحل، آيه  2



تفسير و بيان كرده، كه امرى را كه او از ذات و صفات و آثار و فعل  1﴾ء  شَْ  كُ ِ  مَلكَُوتُ  بيَِدِهِ  الَََِّي فَسُبْحَانَ  فَيَكُونُ  كُنْ  لَُ 
اى از هصح« كن» شود، يعنى با گفتن كلمهاست كه به هر چيزى بگويد موجود مى« كن» هر چيزى مالك است همان گفتن

 .شودكند، و آن چيز به آن حصه از وجود موجود مىوجود را بر آن چيز افاضه مى
وجود ء ماست و نسبتى هم به شى« كن» اين وجود، نسبتى به خداى متعال دارد كه به آن اعتبار امر خدا و كلمه الهى

 .تعبير فرموده است« فيكون» در اين آيه از آن بهگردد و خداوند ء است و به خداوند بر مىدارد كه به آن اعتبار امر آن شى
خداى تعالى براى اين دو نسبت يعنى نسبتى كه امر از يك طرف به خدا و از طرفى ديگر به موجود مخلوق دارد صفات 

 .-تعالى  ان شاء  الله -و احكام مختلفى را ذكر كرده، كه ما به زودى در جاى مناسبى پيرامون آن بحث خواهيم كرد 
اصل كلام اين شد كه امر همان ايجاد است چه به ذات چيزى تعلق بگيرد و چه به صفات و افعال و آثار آن، پس ح

همانطورى كه امر ذوات موجودات به دست خدا است همچنين امر نظام وجودش نيز به دست او است، چون او از ناحيه 
 .خود چيزى از صفات و افعال خود را مالك نيست

  «امر» و «خلق» فرق بين
فرقى كه خلق با امر دارد اين است كه خلق ايجاد چيزى است كه در خلقت آن تقدير و تاليف به كار رفته باشد، حال 
چه به نحو ضم چيزى به چيز ديگر باشد، مانند ضم اجزاء نطفه به يكديگر و يا ضم نطفه ماده به نطفه نر و سپس ضم مواد 

پيدايش و خلقت يك انسان و يا حيوان است، و چه به نحو ديگرى كه از قبيل ضم جزئى غذايى به آن و هزاران شرايط كه در 
و  .به جزء ديگرى نباشد، مانند تقدير ذات موجود بسيط و تعيين حد وجودى و آثار آن و روابطى كه با ساير موجودات دارد

عْطىَ الَََِّي ﴿ و آيه 2﴾تَقْدِيراا  فَقَدَرَهُ  ء  شَْ  كَُ  خَلَقَ  وَ ﴿ شود، مانند آيهاين معنا از آيات كريمه قرآن نيز به خوبى استفاده مى
َ
 كَُ  أ

بخلاف امر كه در معناى آن . كه خلقت خود را به همه چيز تعميم داده 4﴾ء  شَْ  كُ ِ  خَالقُِ الََلُّ ﴿ و آيه 3﴾هَدىَ  ثُمَ  خَلقَْهُ  ء  شَْ 
 جهت است كه امر تدريج بردار نيست، و ليكن خلقتتقدير جهات وجود و تنظيم آن نيست، به همين 

  
                                                      

 .84يس، آيه  1
 .2فرقان، آيه  -. گيرى كرداندازه و آفريد هر چيزى را و آن را به دقتى كه فوق آن تصور ندارد 2
 .50طه، آيه  -. ها رهبرى نمودموسى گفت پروردگار ما آن كسى است كه به هر چيز آفرينش مخصوص آن را داد و او را به استفاده از آن داده 3
 .62زمر، آيه  4



رْضَ  وَ  الَسَمَاوَاتِ خَلقََ ﴿ :قابل تدريج است، هم چنان كه در باره خلقت فرموده
َ
يَام   سِتَةِ  فِ  الَْْ

َ
وَ ﴿ :و در باره امر فرموده.  ﴾أ

مْرُناَ مَا
َ
است كه در كلام مجيدش خلقت را به غير خود نيز نسبت داده و و نيز به همين جهت  1﴾باِلِْصََِ  كَُمَْح   وَاحِدَة   إلَِ  أ

ِيِ  مِنَ  تَُلُْقُ  إذِْ وَ ﴿ :فرموده حْسَنُ  الََلُّ فَتَبَارَكَ ﴿ :و نيز فرموده 2﴾فيِهَا فَتَنْفُخُ  بإِذِْنِ  الَطَيُِْ  كَهَيْئَةِ  الَط 
َ
 .3﴾الَْْاَلقِِيَ  أ

نداده، بلكه آن را مختص به خود دانسته و آن را بين خود و بين هر چيزى كه و اما امر به اين معنا را به غير خود نسبت 
 الَن جُومُ  وَ  الَقَْمَرَ  وَ  الَشَمْسَ وَ ﴿ :خواهد ايجاد كند از قبيل روح و امثال آن واسطه قرار داده، در آيات زير دقت فرماييدمى

مْرِهِ  مُسَخَرَات  
َ
مْرِهِ  الَفُْلكُْ  لِِجَْرِيَ وَ ﴿ و 4﴾بأِ

َ
  5﴾بأِ

ِلُ ﴿ و وحِ  الَمَْلَئكَِةَ ينََُ  مْرِهِ  مِنْ  باِلر 
َ
مْرِهِ  هُمْ وَ ﴿ و 6﴾أ

َ
آيد و آيات ديگرى از اين قبيل نيز هست كه از آن بر مى 7﴾يَعْمَلُونَ  بأِ

 .داندخداى تعالى امر خود را سبب و يا همراه ظهور اينگونه امور مى
امر به يك معنا است، ولى به حسب اعتبار مختلفند و به همين جهت صحيح پس معلوم شد كه گر چه برگشت خلق و 

است كه هر كدام را متعلق به خصوص يك قسم از ايجاد بدانيم، حال چه اين دو لفظ هر كدام به تنهايى ذكر شده باشند، و 
جاد ح است بگوييم خلق به معناى ايچه با هم، براى اينكه در جايى هم كه مانند آيه مورد بحث با هم ذكر شده باشند، باز صحي

ذوات موجودات است، و امر به معناى تقدير آثار و نظام جارى در آنها است، و خلق بعد از امر است، چون تا چيزى نخست 
 .-دقت بفرماييد  -شود شود، هم چنان كه هيچ مخلوقى بعد از خلقت تقدير نمىتقدير نشود، خلق نمى

لَ ﴿ بر خلق در جمله اينجا است كه نكته عطف امر
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
كه به وجهى مشعر بر مغايرت آن دو است  ﴾الَْْ

 .شودمعلوم مى
رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ خَلَقَ ﴿ :شود كه اگر اين دو جهت را در اول آيه از هم جدا كرده و نخست فرمودهو نيز معلوم مى

َ
 الَْْ

يَام   سِتَةِ  فِ 
َ
مْرَ  يدَُب رُِ  الَعَْرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ :هو سپس فرمود ﴾أ

َ
براى همين بوده كه فرق بين خلق و امر را برساند، چون  ﴾الَْْ

 خلق به معناى ايجاد ذوات
  

                                                      
 .50قمر، آيه  -. فرمان ما جز يكى نيست آن هم مانند لمحه چشم 1
 .110مائده، آيه  -. اى ساختى و در آن دميدىن من از گل به شكل مرغ مجسمهو آن دم كه به اذ 2
 .14مؤمنون، آيه  -. پس بزرگ است خداى يگانه كه بهترين آفريدگاران است 3
 .12نحل، آيه  -. آفتاب و ماه و ستارگان مسخر اويند 4
 .46روم، آيه  -. و تا كشتى به فرمان وى روان شود 5
 .2نحل، آيه  -. فرشتگان حامل وحى را به امر و اراده خودكند نازل مى 6
 .27انبياء، آيه  -. كنندو آنان به امر او كار مى 7



 .موجود است و امر به معناى تدبير آنها و ايجاد نظام احسن در بين آنها است
بر مغايرت آن دو نيست، چون اگر عطف دليل بر مغايرت در اينجا ممكن است كسى بگويد عطف امر بر خلق دليل 

ا كََنَ مَنْ ﴿ بود بايد در جمله ِ  عَدُوًّ دلالت كند بر اينكه جبرئيل از جنس ملائكه نيست، و  1﴾جِبّْيِلَ  وَ  رسُُلهِِ  وَ  مَلَئكَِتهِِ  وَ  لِلَّ
 حال آنكه چنين دلالتى ندارد؟ 

گوييم عطف دليل بر مغايرت به تمام معنا است، بلكه خواستيم بگوييم جواب اين اشكال اين است كه ما نخواستيم ب
ء واحد را به خودش عطف كه عطف دليل بر اين است كه معطوف و معطوف عليه دو چيزند، زيرا پر واضح است كه شى

بايد مغايرتى در زيد و زيد به منزل من آمد، و من عمرو و عمرو را ديدم، پس در عطف : گويندكنند، و هيچ وقت نمىنمى
كار باشد و لو مغايرت اعتبارى، و در آيه مورد نقض بين جبرئيل و ساير ملائكه چنين مغايرتى هست، زيرا او داراى مقام و 

 .منزلت و قدرتى است كه ساير ملائكه فاقد آنند
 .ندكهاى خود نازل مىكه آن را بر مربوبيعنى پروردگار عالميان داراى بركاتى است  - ﴾الَعَْالمَِيَ  ربَ   الََلُّ تَبَارَكَ ﴿

 گفتارى پيرامون معناى عرش

ه اكثر علماى گذشت. و ساير آيات مشابه آن آراى مختلفى وجود دارد ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ در معناى عرش و جمله
ور كلى ددارى شود، اينان كسانى هستند كه بطبر آنند كه اينگونه آيات از متشابهاتى هستند كه بايد از بحث در پيرامون آن خو

دانند، و حال آنكه عقل بلكه قرآن و سنت نيز بر بحث در اطراف حقايق دينى و تجاوز از ظواهر كتاب و سنت را بدعت مى
جاج تخلاف عقيده آنان مردم را بر تدبر در آيات خدا و بذل جهد در تكميل شناسايى خدا و آياتش و تذكر و تفكر در آن و اح

كند، و با اين همه تشويق كه در مقدمات كرده، چطور ممكن است از نتيجه آن منع هاى عقلى تحريص و تشويق مىبه حجت
د، بلكه داننو نهى فرموده باشد؟ آرى، اينگونه اشخاص نه تنها بحث آزاد عقلى و علمى را در پيرامون كتاب و سنت ممنوع مى

م ظواهر دينى و اساسش بر محدود ساختن بحث از معارف دين است به حدود چار بحث كلامى را هم كه بنايش بر تسلي
ا دانند، ماش پيش پا افتاده و مسلم در نزد اهل دين باشد، بدعت مىديوارى فهم عوام، تحريم نموده، آن را هر قدر هم كه ادله

 هم فعلا كارى به كار آنان
  

                                                      
 .98بقره، آيه  1



 .نداريم
 :انددر باره معناى عرش به چند قول اختلاف كردهطبقه ديگرى كه همان علماى اهل بحثند 

  «عرش» ل مختلف در باره معناىااقو
ت هايى اسعرش به همان معناى ظاهرى كلمه است و منظور از آن مخلوقى است عينا شبيه به تخت كه داراى پايه - 1
هم مانند پادشاهان معمولى بر آن قرار گرفته،  -تعالى عما يقول الظالمون  -ها بر آسمان هفتم تكيه داشته و خداوند و آن پايه

 .ء واحدى هستنداكثر اين علما عقيده دارند كه عرش و كرسى شى
شان همين بس كه كتاب و سنت بر خلاف نامند، و در سخافت و بطلان عقيدهمى «مشبهه» اين طايفه از مسلمين را

 .خلقى از خلايقش در ذات و يا صفات و يا افعال شباهت داشته باشد داند كه باتر از آن مىصريح عقيده آنان پروردگار را منزه
عرش همان فلك نهم است كه محيط به عالم جسمانى و محدود جهات آن است، و آن را از جهت اينكه خالى از  - 2

وفش رد، و در جآوگويند، و آن فلكى است كه با حركت يوميه خود زمان را ترسيم نموده و به وجود مىستاره است، اطلس مى
و مماس با سطح مقعرش فلك هشتم قرار دارد كه محل ستارگان ثابت است، و در جوف فلك هشتم افلاك هفتگانه ديگرى 

 .باشندزحل، مشترى، مريخ، شمس، زهره، عطارد و قمر مى: وجود دارد كه هر كدام حامل يكى از سيارات
ناميد، بلكه در حقيقت تحميل قواعد هيات بطلميوس بر قرآن كريم توان تفسير و فهم آيات قرآن اين نظريه را نمى

بينيم كه صاحبان اين نظريه آنچه را كه از اين فرضيه بر حسب ظاهر قابل انطباق بر قرآن بوده قبول كرده و آيات لذا مى. است
اند را كه مخالف با ظواهر قرآن ديده اند، و آنچههاى هفتگانه و كرسى و عرش و امثال آن را به آن تفسير كردهراجع به آسمان

اند، مثلا در فرضيه مذكور، گفته شده است كه بعد از فلك نهم كه همان فلك محدد است ديگر چيزى نيست، حتى رد كرده
و نيز گفته شده كه حركات افلاك ابدى و دايمى است، و همچنين قابل خرق و التيام نيست، و هر فلكى . خلأ هم وجود ندارد

 و نيز اجسام افلاك بسيط و همه از يك. محدبش بدون هيچ فاصله و بعدى به سطح مقعر فلك ما فوق چسبيده استسطح 
 .جنسند، و در هيچ يك از آنها درى و يا سوراخى وجود ندارد

ها و سرادقات در ما فوق عرش ها از وجود حجاباند كه ظواهر قرآن و حديث بر خلاف اين فرضيهو اينها چون ديده
ها گويد كه خداوند به زودى آسمانها و حاملين قائل است، و نيز بر خلاف قواعد مزبور مىدهد، و براى عرش پايهخبر مى

 اى كه را مانند كاغذ و نامه
  



 ها ساكنينى از جنس ملائكه هستند، و حتى به قدر راه باريكى كه بتوان دردر آسمان: فرمايدو نيز مى. پيچند خواهد پيچيدمى
آن قدم زد جاى خالى نيست، و تمامى آن را فرشتگانى كه يا در حالت ركوع و يا در حالت سجده و يا در صعود و يا در نزول 

و نيز براى آسمان درى است، و بهشت در همان آسمان در نزديكى سدرة المنتهى كه اعمال بندگان به . اندهستند اشغال كرده
اند، دانهاى سابق معتقد به آن بودهصريحا مخالف با قواعدى است كه علماى هيات و طبيعى و اين. شود قرار داردآنجا برده مى

اند، و هيچ به فكرشان نيفتاده كه وقتى صدها قاعده لذا همه اينها را به عذر اينكه مخالف با ظاهر قرآن و سنت است رد كرده
زهايى هم كه قرآن در باره آسمانها فرموده، غير آن علمى آنان با ظاهر قرآن و حديث مطابقت ندارد، پس ممكن است چي

نتيجه اين غفلت آن شد كه پس از روى كار آمدن فرضيه منظومه شمسى و متروك شدن فرضيه . اندحرفهايى باشد كه آنان زده
 .ست برداشتندد هايى كه بر قرآن و حديث كرده بودندگانه، آنان نيز خط بطلان بر تطبيقات خود كشيده، و از تحميلافلاك نه
 عَََ الَرحََْْنُ ﴿ و همچنين جمله ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ اصلا در خارج جسمى به نام عرش وجود ندارد، و جمله - 3
لا بسيار در استي« استوى» كنايه است از سلطنت و استيلاى خداى تعالى بر عالم خلقت، و استعمال كلمه ﴾اسِْتَوىَ  الَْعَرْشِ 

 :است، هم چنان كه شاعر گفته است
  1من غير سيف و دم مهراق***      قد استوى بشر على العراق

ممكن هم هست مراد از استواى بر عرش شروع در تدبير امور عالم بوده، و اين تعبير از باب حرف زدن با كودكان به 
هنگام شروع به رسيدگى امور مملكت بر تخت زبان كودكى باشد، چون معمول ملوك و مدبرين امور بشر اين است كه در 

 .نشينند، لذا قرآن نيز خواسته است با زبان خود مردم حرف زده باشدمى
شروع در كار كه يك نوع تغير در معناى آن خوابيده در حق خداى تعالى ممتنع است، زيرا خدا منزه : خواهيد گفت
 را شروع نسبت به خداى تعالى دلالت بر تغير خود او ندارد، اين تعبيرو ليكن اين اشكال وارد نيست، زي. است از تغير و تبدل

بخاطر حدوثى است كه مخلوقات دارند، لذا مانعى ندارد كه كار او كه همان رحمت بر بندگان و مخلوقات است شروع ناميده 
 خدا فلان موجود را آفريد، زنده كرد، معدوم: گوييمشود، هم چنان كه به همين عنايت مى

  
                                                      

 .بشر بر كشور عراق دست يافت و آن كشور را مسخر خود كرد بدون اينكه شمشيرى بزند و يا خونى بريزد 1



 ...ساخت، روزى داد و
كن به منزله كنايه است، و لي ﴾الَعَْرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ اشكال اين قول اين است كه گر چه ما نيز قبول داريم كه جمله

كنايه بودن منافات ندارد با اينكه يك حقيقت و واقعيتى اين تعبير را ايجاب كرده باشد، و استواى پروردگار بر عرش از قبيل 
سلطنت و استيلا و ملكيت و امارت و رياست و ولايت و سيادت دائر ميان خود ما امرى اعتبارى و قراردادى و خالى از 
حقيقت نبوده باشد، درست است كه ظواهر دينى از حيث بيان نظير بيانات ما و به صورت امورى اعتبارى است، و ليكن 

 .كندرا بيان مى خداى سبحان در همه اين بياناتش حقايق و واقعياتى
به عبارت ديگر گر چه معناى ملك و سلطنت و احاطه و ولايت و امثال آن در خداى سبحان همان معنايى است كه ما 

ها با هم متفاوتند، مصاديق اين الفاظ در نزد خداى تعالى فهميم، و ليكن مصداقخود از اطلاق اين الفاظ نسبت به خود مى
به ساحت قدس اويند، و در نزد ما اوصافى ادعايى و ذهنى و امورى اعتبارى و قراردادى هستند  امورى واقعى و حقيقى و لايق

اب ناميم از اين بكنند، مثلا ما اگر كسى را رئيس خود مىكه به اندازه يك سر سوزن از عالم ذهن و وهم به خارج سرايت نمى
ى و همچنين اگر كس. آن بدن است( سر)بدنى است و او رأس  است كه تابع اراده و تصميم اوييم، نه اينكه راستى جامعه ما

خوانيم براى اين نيست كه او راستى دست جامعه و يا دل آن است، بلكه از اين باب است كه او نيز مانند را عضو اجتماع مى
ت شكل از يك مشدست و دل كه در تشكيل بدن مؤثرند در تشكيل اجتماع ما تاثير دارد، و از همين جهت كه زندگى ما مت

نْيَا الََْْيَاةُ  هَذِهِ  مَاوَ ﴿ امور اعتبارى است خداى تعالى در آيه زندگى دنيايى ما را لهو و لعب ناميده، چون  1﴾لعَِب   وَ  لهَْو   إلَِ  الَِ 
، تحقق مقاصد دنيوى ما و مال و اولاد ما و رياست و حكومت ما جز عناوينى پندارى چيز ديگرى نيست و جز در عالم وهم

 .د نداردهاى خوو واقعيتى نداشته، و سر و دست شكستن ما براى بدست آوردن آن هيچ تفاوتى با مسابقه اطفال در بازى
و حاشا بر خداى سبحان كه زندگى ما را به خاطر اينكه امورى است وهمى بازيچه بشمارد، آن وقت خودش هم مانند 

 .ما بازيگرى بوده باشد

ست از باشد كه عبارت اتمثيل است ولى مبين حقيقتى نيز مى« ء رحمن بر عرشاستوا» اگر چه تعبير
 مقامى كه زمام جميع امور منتهى بدان است

در عين اينكه مثالى است كه احاطه تدبير خدا را در ملكش مجسم  ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ :كوتاه سخن اينكه فرمود
 كه در اين ميان حقيقتىسازد، بر اين هم دلالت دارد مى

  
                                                      

 .64عنكبوت، آيه  1



 هُوَ وَ ﴿ شود، آيههم در كار هست، و آن عبارت است از همان مقامى كه گفتيم، زمام جميع امور در آنجا متراكم و مجتمع مى
وَ ﴿ و آيه 3﴾ثَمَانيَِة   يوَْمَئذِ   فَوْقَهُمْ  رَب كَِ  عَرْشَ  يََمِْلُ وَ ﴿ و آيه 2﴾حَوْلَُ  مَنْ  وَ  الَْعَرْشَ  يََمِْلُونَ الَََِّينَ ﴿ و آيه 1﴾الَعَْظِيمِ  الَْعَرْشِ  رَب  
آيد كه عرش حقيقتى نيز دلالت بر اين معنا دارند، چون از ظاهر اين آيات بر مى 4﴾الَْعَرْشِ  حَوْلِ  مِنْ  حَاف يَِ  الَمَْلَئكَِةَ  ترََى

در آن زده شده، صرف مثل نيست، و لذا ما است از حقايق خارجى، و آيه مورد بحث مانند آيه شريفه نور و مثالهايى كه 
ت، مصداقى الهى اس «كتاب» و «قلم»، «لوح» گوييم كه براى عرش، مصداقى خارجى و حقيقى الهى است، و همچنين براىمى

اف راى الهى و يا درخت زيتونى الهى و يا زيتى الهى وجود دارد، چون ما نيز اعتگوييم كه در عالم آيينهدر مثل آيه نور نمى
 .-دقت فرماييد  -داريم كه آيينه و درخت و زيتى كه در اين آيه ذكر شده صرفا براى مثال است 

اين كلمه به معناى مقامى است : كرده و گفتيم ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ معنايى را كه ما براى كلمه عرش در جمله
مْرَ  يدَُب رُِ  الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ و جمع است، از آيه هاى حوادث و امور در آن متراكمموجود كه جميع سر نخ

َ
 منِْ  مَا الَْْ

شود، چون اين آيه استواى بر عرش را به تدبير امور تفسير نموده، و از وجود به خوبى استفاده مى 5﴾إذِْنهِِ  بَعْدِ  مِنْ  إلَِ  شَفِيع  
اين آيه در مقام توصيف ربوبيت و تدبير تكوينى خداى تعالى است لا دهد، و چون چنين صفتى براى خداى تعالى خبر مى

 دِ بَعْ  مِنْ  إلَِ  شَفِيع   مِنْ مَا ﴿ جرم مراد از شفاعتى هم كه در آخر آن است شفاعت در امر تكوينى خواهد بود، پس مفاد جمله
براى  بين حوادث عالمند از قبيل سببيت آتشهايى بين خدا و شود كه هيچ سببى از اسباب تكوينى كه واسطهاين مى ﴾إذِْنهِِ 

شان از خودشان نيست، و به اذن خدا است، كه هر يك از آنها حرارت و حرارت براى ذوب كردن اجسام و امثال آن، سببيت
إنَِ ﴿ رساند كه در صدر آيه يعنى در جملهكنند، و اين جمله توحيد ربوبيتى را مىاى از حوادث تاثير مىدر ايجاد حادثه

 .بود ﴾...رَبَكُمُ 
 جمله مزبور به حقيقت ديگرى نيز اشاره دارد، و آن اين است كه عوض شدن تدبيرى به

  
                                                      

 .129توبه، آيه  -. است و او پروردگار عرش بزرگ 1
 .7مؤمن، آيه  -. كشند و كسانى كه در اطراف آنندكسانى كه عرش را به دوش مى 2
 .17الحاقه، آيه  -. كنندو در چنان روزى عرش پروردگار تو را هشت نفر بالاى شانه خود حمل مى 3
 .74زمر، آيه  -. اندبينى كه عرش را احاطه كردهو فرشتگان را مى 4
 .3س، آيه يون 5



تدبير ديگر نيز به اذن خود او است، چون شفاعت عبارت است از اينكه شفيعى بين خداى پذيراى شفاعت و بين امر مورد 
ر يافته، و حكم ديگرى بر خلاف آن جارى شود، مثلا آفتاب بين خدا شفاعت واسطه شود تا مجراى محكمى از احكام او تغيي

شود تا ظلمتى را كه بر حسب اقتضاى نظام عام بايد زمين را فرا گيرد از بين برده، در عوض زمين را به نور و زمين واسطه مى
ت از آفتاب بايد بر فلان قسمشود تا نورى را كه بر حسب تابش جهانى خود روشن سازد، سقف و يا سايبان نيز واسطه مى

 . زمين بتابد از بين برده و آنجا را سايه بيندازد
و وقتى اين شفاعت هم به اذن خود او بوده باشد پس جميع تدابير جارى در عالم از خود او خواهد بود، حتى هر 

ان آن را وينى و چه وسائلى كه انساى كه براى ابطال تدبير و تغيير مجراى حكمى از احكام او اتخاذ شود چه وسائل تكوسيله
 .باشدبه منظور فرار از حكم اسباب الهى به كار بيندازد، همه از تدابير خود او مى

بينيم بعضى از موجودات پست از جهت قصورى كه در استعداد آنها است عصيان ورزيده و پذيراى ، اگر مىبنابراین
همين عصيان آنها عين اطاعت و اين رد از آنها عين قبول است، و اين امتناعى صور زيبا و مواهب عالى نيستند، بايد بدانيم كه 

بينيم انسان بخاطر جهلى كه دارد در برابر پروردگار خود طغيان و سركشى كه از تربيت دارند عين تربيت است، مثلا اگر مى
د، با حكم او است، و اگر انسان به خيال خو كند همين استنكافش از خضوع در برابر خدا نيز انقياد و تسليم شدن در برابرمى

نْفُسِهِمْ  إلَِ  يَمْكُرُونَ  مَاوَ ﴿ :خداى خود مكر كرده، همين مكرش عين گرفتار مكر خدا شدن است، هم چنان كه فرموده
َ
 وَ  بأِ

نْفُسَهُمْ  إلَِ  يضُِل ونَ  مَاوَ ﴿ :و فرموده 1﴾يشَْعُرُونَ  مَا
َ
نْتُمْ  مَاوَ ﴿ :فرمودهو نيز  2﴾يشَْعُرُونَ  مَا وَ  أ

َ
رضِْ  فِ  بمُِعْجِزِينَ  أ

َ
 لكَُمْ  مَا وَ  الَْْ

  وَ  وَلِ    مِنْ  الََلِّ  دُونِ  مِنْ 
 . 3﴾نصَِيُ   لَ

دلالت دارد بر اينكه شفاعت شفعاء و همچنين هر سبب مخالفى كه  ﴾إذِْنهِِ  بَعْدِ  مِنْ  إلَِ  شَفِيع   مِنْ مَا ﴿ :پس اينكه فرمود
دقت  -رود تدبير الهى و بين مقتضيات آن از جهت ديگرى كه عبارت باشد از اذن، باز تدبير الهى به شمار مىحائل شود بين 

 .-بفرماييد 
آورد كند و آن اين را پايين مىدر حقيقت اسباب متخالف و متزاحم مانند دو كفه ترازو هستند كه يا اين آن را بلند مى

 شود عيناهده مىو يا بعكس، و اختلافى كه در آن دو مش
  

                                                      
 .123انعام، آيه  -. فهمندكنند مگر به خودشان و نمىمكر نمى 1
 .69آل عمران، آيه  -. فهمندكنند مگر خودشان را و نمىگمراه نمى 2
 .31شورى، آيه  -. شما عاجز كنندگان نيستيد در زمين و جز خدا سرپرست و ياورى نداريد 3



 .اتفاق و دست بدست هم دادن براى كمك به تشخيص ترازودار است

 عموميت تدبير و اراده خداوند و نفى هر مدبر ديگرى
در افاده اين معنا يعنى در دلالت بر عموميت تدبير خداوند و نفى هر مدبر ديگرى غير او « يونس» سوره« 3» نظير آيه

  وَ  وَلِ    مِنْ  دُونهِِ  مِنْ  لكَُمْ  مَا الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ :فرمايداست كه مى« سجده» آيه چهارم از سوره
  شَفِيع   لَ

َ
 فَلَ  أ

هم چنان كه نظير آن در افاده اينكه عرش مقامى است كه تمامى تدابير عمومى عالم از آنجا منشا گرفته و اوامر  1﴾تَتَذَكَرُونَ 
 .2﴾يرُِيدُ  لمَِا فَعَال   الَمَْجِيدُ  الَْعَرْشِ ذُو ﴿ فرمايداست كه مى «بروج» شود، آيه شانزدهم از سورهمىتكوينى خدا از آنجا صادر 

معنا دارد، نيز اشاره به اين  3﴾باِلْْقَ ِ  بيَنَْهُمْ  قُضَِ  وَ  رَب هِِمْ  بِِمَْدِ  يسَُب حُِونَ  الَْعَرْشِ  حَوْلِ  مِنْ  حَاف يَِ  الَمَْلَئكَِةَ  ترََىوَ ﴿ آيه
ن و همچني. ها و حاملين اوامر او و به كار زنان تدابير او هستند اطراف عرش دانسته استچون محل كار ملائكه را كه واسطه

ينَ  يسَْتَغْفِرُونَ  وَ  بهِِ  يؤُْمِنُونَ  وَ  رَب هِِمْ  بِِمَْدِ  يسَُب حُِونَ  حَوْلَُ  مَنْ  وَ  الَعَْرْشَ  يََمِْلُونَ الَََِّينَ ﴿ آيه است كه علاوه بر  4﴾آمَنُوا للََِِّ
انى هم نمايد، و آن اين است كه كسكند نكته ديگرى را نيز افاده مىاينكه مانند آيه قبلى احتفاف ملائكه را به عرش ذكر مى

د وكنند، و معلوم است كه اين اشخاص كسانى بايد باشند كه چنين مقامى رفيع و موجهستند كه عرش پروردگار را حمل مى
 .عظيمى كه مركز جميع تدابير الهى و مصدر آن است قائم به وجود آنان باشد

 الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ مؤيد اين معنا است، هم چنان كه آيه 5﴾ثَمَانيَِة   يوَْمَئذِ   فَوْقَهُمْ  رَب كَِ  عَرْشَ  يََمِْلُ وَ ﴿ آيه شريفه
رضِْ  فِ  يلَجُِ  مَا يَعْلَمُ 

َ
يْنَ  مَعَكُمْ  هُوَ  وَ  فيِهَا يَعْرُجُ  مَا وَ  الَسَمَاءِ  مِنَ  ينََْلُِ  مَا وَ  مِنْهَا يََرُْجُ  مَا وَ  الَْْ

َ
 ونَ تَعْمَلُ  بمَِا الََلُّ  وَ  كُنْتُمْ  مَا أ

 لآيد كه صورت جميع حوادث و وقايع به نحو اجمانمايد و از آن بر مىمعنايى را كه ما براى عرش كرديم تاييد مى 6﴾بصَِيُ  
 در

  
                                                      

 .4سجده، آيه  -. شويدنداريد چرا متذكر نمى پس به عرش پرداخت، جز او سرپرست و شفيعى 1
 .16بروج، آيه  -. صاحب عرش مجيد و انجام دهنده هر كارى است كه اراده كند 2
 .75زمر، آيه  -. اند، و به ستايش پروردگارشان تسبيح گويند، و ميانشان به حق داورى شودو فرشتگان را بينى كه عرش را احاطه كرده 3
 .7مؤمن، آيه  4
 .17الحاقه، آيه  5
( همه را)سپس به عرش پرداخت، هر چه به زمين فرو رود و هر چه از آن بيرون شود، و هر چه از آسمان نازل گردد و هر چه سوى آن بالا رود  6

 .4حديد، آيه  -. كنيد بينا استداند، هر كجا باشيد او با شما است، و خدا به اعمالى كه مىمى



به منزله تفسيرى است براى استواى بر  ﴾...يلَجُِ  مَايَعْلَمُ ﴿ نزد خدا حاضر و برايش معلوم است، و روى اين حساب جمله
پس عرش همانطورى كه مقام تدبير عام عالم است و جميع موجودات را در جوف خود جاى داده همچنين مقام علم . عرش

وجود اين عالم و در حين وجود آن و پس از رجوع مخلوقات به سوى پروردگار نيز نيز هست، و چون چنين است قبل از 
محفوظ بودن آن را حتى در قيامت، و آيات  ﴾الَْعَرْشِ  حَوْلِ  مِنْ  حَاف يَِ  الَمَْلَئكَِةَ  ترََىوَ ﴿ محفوظ هست، هم چنان كه آيه

رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  خَلقََ  الَََِّي هُوَ وَ ﴿ د عالم، و آيهها و زمين موجود بودن آن را مقارن با وجومربوط به خلقت آسمان
َ
 فِ  الَْْ

يَام   سِتَةِ 
َ
 .نمايدموجود بودنش را قبل از خلقت اين عالم بيان مى 1﴾الَمَْاءِ  عَََ  عَرشُْهُ  كََنَ  وَ  أ

وا ﴿ :بيان آيات دو وجه در معناى مْ ا دْع  فْيَة   وَ  تضَََ ع   رَبَّك    ﴾خ 
  ﴾...خُفْيَةا  وَ  تضََُ عا  رَبَكُمْ  دْعُوااُ ﴿
به معناى پنهانى و پوشيده داشتن است، و بعيد « خفية» .و به معناى اظهار ضعف و ذلت است« ضراعت» از« تضرع»

نيست كنايه از همان تضرع بوده و غرض از ذكرش تاكيد همان اظهار ذلت و عجز باشد، چون شخص متذلل همواره در اثر 
 .خوارى در صدد پنهان ساختن خويش استذلت و 

كه توحيد ربوبيت خدا را از راه وحدت خالقيت او اثبات  ﴾...خَلَقَ  الَََِّي الََلُّ  رَبَكُمُ إنَِ ﴿ ذكر اين دو آيه بعد از آيه
دارد پس بر هر ن وقتى خداى تعالى در مساله خلقت و تدبير شريكى: فرمايدگيرى از آن است، گويا مىكرد به منزله نتيجهمى

 .اى لازم است كه تنها او را بخواند، و او را بندگى كند، و دينى را اتخاذ نمايد كه موافق با ربوبيت انحصارى او باشدبنده
 :و چون در صدد نتيجه گرفتن بود بلافاصله شروع به دعوت بشر كرد، نخست بشر را به اين عبوديت خواند، و فرمود

و دستور داد تا اين عبادت را با تضرع و زارى انجام دهند و اين  ﴾...الَمُْعْتَدِينَ  يَُبِ   لَ  إنِهَُ  خُفْيَةا  وَ  ضَُ عا تَ  رَبَكُمْ ادُْعُوا ﴿
« واو» تضرع و زارى هم علنى و به صداى بلند كه منافى با ادب عبوديت است نبوده باشد، البته اين معنا در صورتى است كه

بايد خداى را عبادت كنند، يا علنا و به صداى بلند : شودبراى تنويع باشد معناى آيه چنين مى« واو» براى جمع باشد، و اما اگر
ايد عبادت ب: ممكن هم هست منظور از تضرع را عبادت با سر و صدا دانسته و بگوييم معناى آيه اين است كه. و يا آهسته

 .ع و زارى باشد كه در آن صورت سر و صدا داشتن عيب نداردآهسته انجام شود نه با داد و فرياد، مگر اينكه از در تضر
رضِْ  فِ  تُفْسِدُوا لَ وَ ﴿ اين نسبت به خداى تعالى، و اما نسبت به يكديگر در جمله

َ
  الَْْ

  
                                                      

 .7هود، آيه  -. مين راى در شش روز آفريد، و عرش وى بر روى آب بودو اوست كه آسمانها و ز 1



 .كن ساختن ظلم از ميان آناندهد به اصلاح امور مردم، و ريشهدستور مى ﴾إصِْلحَِهَا بَعْدَ 
پرستان از يكى از دو راه خوف و طمع نباشد، شان مانند عبادت بتدهد به اينكه عبادتو در مرحله دوم دستور مى

هاى خود را يا از ترس و براى محفوظ بودن از پرستان بتبلكه در هنگام عبادت هم خوف داشته باشند و هم طمع، چون بت
ت و اين رويه بطورى كه تجربه شده اس. شدندپرستيدند و يا به طمع خيرات و بركات آنها در برابرشان خاضع مىشرشان مى

سازد، چون عبادت از راه خوف تنها و بدون اميد معمولا انسان را دچار نوميدى و وادار به آدمى را به ترك عبادت وادار مى
وا  عبادت كند، هم چنان كه عبادت تنها از راه اميد و بدون خوف نيز انسان را به وقاحت و بيرون شدن از زىترك عبادت مى

تا هر يك از خوف و طمع مفاسد ديگرى را جبران نموده و عبادت نيز مانند ساير  ﴾طَمَعاا  وَ  خَوْفاا  ادُْعُوهُ وَ ﴿ :دارد، لذا فرمودمى
 .كائنات در مجراى ناموس عام جهانى، يعنى ناموس جذب و دفع قرار گيرد

 اعتدال در عبادت و اجتناب از فساد در روى زمين بعد از اصلاح آن را - ﴾الَمُْحْسِنيَِ  مِنَ  قرَِيب   الََلِّ  رحَْْتََ إنَِ ﴿
 .ناميده، كه رحمت خدا نزديك به آنان است« محسنين» خوانده، و كسانى را كه به اين دستورات عمل كنند «احسان»

مصدر « رحمت» چون: جواب داده شده كه« قريبة الله رحمة» :در اينجا ممكن است كسى اشكال كند كه چرا نفرمود
ان احس« رحمت» در حقيقت منظور از: اندبعضى در جواب اين اشكال گفته. است و در مصدر، مذكر و مؤنث يكسان است

 بر وزن فعيل و به معناى« قريب» :اندبعضى ديگر گفته. را نيز مذكر آورد« قريب» است، و چون احسان مذكر است، لفظ
 :نيز فرموده« شورى» سوره« 17» ذكر و مؤنث يكسان است، هم چنان كه در آيهمفعول است و در فعيل به معناى مفعول، م

 .﴾قرَِيب   الَسَاعَةَ لَعَلَ ﴿
ِيَاحَ  يرُْسِلُ  الَََِّي هُوَ وَ ﴿   ﴾...رحََْْتهِِ  يدََيْ  بيََْ  بشَُْاا  الَر 

 .نموداز جهت بدء بيان مى ﴾الََلُّ  رَبَكُمُ إنَِ ﴿ كند، هم چنان كه آيهدر اين آيه ربوبيت خدا را از جهت عود بيان مى
ا در اينج« رحمت» و منظور از.« نذير» جمع «نذر» است، مانند «بشير» جمع -به دو ضمه  - «بشر» در اصل «بشرا» كلمه
فته، به اين تخييليه به كار راست، و در اين تعبير استعاره  «قبل از فرود آمدن باران» به معناى ﴾رحَْْتَهِِ  يدََيْ بيََْ ﴿ و. باران است

معنا كه باران را به انسانى تشبيه كرده كه خانواده و دوستانش انتظار آمدنش را دارند، و جلوتر از او كسى است كه آمدن او را 
 .دهدبشارت مى

قَلتَْ  إذَِاحَتَ ﴿
َ
 كردن، وبه معناى حمل « اقلال» - ﴾...مَي تِ   لِِلََ   سُقْنَاهُ  ثقَِالا  سَحَاباا  أ

  



ودن و سنگين ب. است« تمرة» و «تمر» به معناى ابر است، و بين اين دو كلمه همان فرقى است كه بين «سحابه» و «سحاب»
باران را به  ما: و معنى جمله اين است كه «الى» يا به معناى «لبلد» كند، و لامسحاب، به اعتبار سنگينى آبى است كه حمل مى

 .است( براى)سوى سرزمينى مرده روانه كرديم، و يا به همان معناى خودش 
 كند، چون به گفته دانشمنداناين آيه شريفه براى مساله معاد و زنده كردن مردگان احتجاج به زنده كردن زمين مى

بينند ين را در فصل بهار به چشم خود مىوقتى منكرين معاد احياى زم 1«حكم الامثال فيما يجوز و فى ما لا يجوز واحد»
توانند بين آن دو فرق گذاشته و بگويند احياى زمين بيدار كردن درختان و گياهان خفته ناگزيرند معاد را هم قبول كنند، و نمى

وم باشد بلكه است، و اما معاد، اعاده معدوم است، زيرا انسان مرده هم به تمام معنا معدوم نشده، تا زنده كردنش اعاده معد
شود، نه اينكه معدوم شده باشد، بلكه در روى جانش زنده و محفوظ است، تنها اجزاى بدن است كه آنهم از هم پاشيده مى

شود، زمين به صورت ذراتى پراكنده باقى است، هم چنان كه اجزاى بدن نبات در فصل پائيز و زمستان پوسيده و متلاشى مى
پس مساله معاد و . گيردباقى مانده و در فصل بهار دوباره همان زندگى فعال خود را از سر مىاما روح نباتيش در ريشه آن 

زنده كردن مردگان هيچ فرقى با زنده كردن گياهان ندارد، تنها فرقش اين است كه بعث بشر در قيامت بعث كلى، و بعث 
 .- الله ان شاء -توضيح و دنباله اين مطلب در محل ديگرى خواهد آمد . نباتات جزئى است

  ﴾...رَب هِِ  بإِذِْنِ  نَبَاتهُُ  يََرُْجُ  الَطَي بُِ  الَِْلََُ وَ ﴿
به معناى كم است، و اين آيه صرفنظر از انضمامش به آيه قبلى، به منزله مثال عامى است كه به همان بيانى كه در « نكد»

كُمْ كَمَا ﴿ :آيه
َ
گيرد، و خلاف آنها حسنه و آثار ارزنده از گوهر پاك سرچشمه مىرساند كه اعمال گذشت مى ﴾تَعُودُونَ  بدََأ

فهماند كه مردم گر چه در قبول از خلاف آن، و ليكن اگر آن را به انضمام آيه قبليش يك جا در نظر بگيريم، اين معنا را مى
 .ت الهيه عام و مطلق استفيض پروردگار اختلاف دارند، و ليكن اين اختلافشان از ناحيه خود ايشان است، و گر نه رحم

 بحث روايتى

 شنيده نشده كه در مثل، مساله عرش و كرسى( صلى الله عليه وآله و سلم) از صحابه رسول خدا
  

                                                      
 .در آنچه براى آنها جايز است و در آنچه جايز نيست يك حكم داشته، برابرند -يك ماهيت نوعى دارند  -چيزهايى كه مثل هم هستند  1



و ساير حقايق قرآنى و حتى در اصول معارف مثل مساله توحيد و ملحقات آن بحثى كرده باشند، بلكه اين طبقه از مسلمين 
تابعين و همچنين قدماى از مفسرين نيز همين روش را . گذاشتندنموده، قدمى از آن فراتر نمىتنها به ظواهر قرآن اكتفاء 

آياتى كه خداوند در آن خود را وصف فرموده، تفسيرش همان : گفتهاند، حتى نقل شده كه سفيان بن عيينه مىسلوك كرده
تواى بر بگو ببينم معناى اس! عبد الله اى ابا: وى گفتكنند كه مردى به از امام مالك نيز نقل مى. تلاوت و سكوت بر آن است

من هيچ وقت مالك را نديدم كه مانند آن : گويدعرش چيست؟ و چطور خداوند بر عرش استواء دارد؟ راوى اين داستان مى
كرد  لروز ناراحت شود، عرق بر پيشانيش نشست، و شاگردانش به فكر فرو رفتند، خلاصه مالك پس از آنكه خود را كنتر

گفتن معقول نيست، و استواى خداوند بر عرش مجهول نيست، و ايمان به آن واجب و سؤال از آن بدعت « چطور» :گفت
 .سپس دستور داد او را از مجلسش بيرون كردند. ترسم كه تو مردى گمراه باشىاست، و من از اين مى

 ﴾اسِْتَوىَ  الَعَْرْشِ  عَََ الَرحََْْنُ ﴿ شد كه در تفسير آيهاقتباس از روايتى با «چطور گفتن معقول نيست» و گويا اينكه گفت
 غير معقول است، و استواى بر« چطور» سؤال كردن و به كار بردن كلمه: از ام سلمه زوجه پيغمبر نقل شده كه گفته است

 .عرش مجهول نيست، و اقرار به آن ايمان و انكار آن كفر است

در مورد معارف قرآنى از قبيل مساله عرش و كرسى بوده است  روش تفسيرى صحابه و تابعين، سكوت
 اندديگر ائمه معصومين عليهم السلام متعرض اين حقائق شده و فقط مولى على و

بينيم كه از علماى آن روز اسلام يك كلمه در اين باره به ارث باقى اين چنين بوده است روش تفسيرى آنان، لذا مى
از ( لسلامعلیه ا)و همچنين ائمه معصومين ( علیه السلام)ين باره سخن گفته امام على بن ابى طالب نمانده، تنها كسى كه در ا

 .كنيماى از كلمات آن بزرگواران را در باره آيه مورد بحث در اينجا نقل مىفرزندان او هستند، كه اينك ما پاره

 و توضيح برخى فقرات آن. ..به سؤالات جاثليق در مورد عرش و( عليه السلام)جواب امام على 
در ( لسلامعلیه ا)امير المؤمنين على : كند كه گفتشيخ صدوق در كتاب توحيد به سند خود از سلمان فارسى نقل مى

كنند، و عرش خدا آن طور كه ملائكه عرش خداى را حمل مى: هايى كه به جاثليق داد يكى اين بود كه فرمودضمن جواب
نيست، بلكه چيزى است محدود و مخلوق و مدبر به تدبير خدا، و خداوند مالك او است، نه اينكه پندارى مانند تخت تو مى

مرا خبر  :پرسيد( علیه السلام)و در كافى از برقى با رفع سند روايت كرده كه جاثليق از امام امير المؤمنين  1روى آن بنشيند...
 رش خداكند يا عده از اينكه آيا خداى عز و جل عرش را حمل مى

  
                                                      

 .ط تهران 316صدوق، ص  توحيد 1



كند، هم خداى عز و جل عرش و آسمانها و زمين و آنچه را كه در آنها و در ميان آنها است حمل مى: را؟ حضرت فرمود
رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  يُمْسِكُ  الََلَّ إنَِ ﴿ چنان كه در قرآنش فرموده:

َ
نْ  الَْْ

َ
مْسَكَهُمَا إنِْ  زَالَِاَ لَئنِْ  وَ  تزَُولَ  أ

َ
حَد   مِنْ  أ

َ
 إنِهَُ  بَعْدِهِ  مِنْ  أ

 .1﴾غَفُوراا  حَليِماا  كََنَ 
و با اينكه فرمودى خداى  ﴾ثَمَانيَِة   يوَْمَئذِ   فَوْقَهُمْ  رَب كَِ  عَرْشَ  يََمِْلُ وَ ﴿ جاثليق پرسيد: پس مرا خبر ده از معناى آيه

پروردگارت را هشت نفر حمل  فرمايد: آن روز عرشكند چطور در اين آيه مىتعالى عرش و آسمانها و زمين را حمل مى
كنند؟ حضرت فرمود: خداى تعالى عرش را از چهار نور آفريده، يكى نور سرخ كه از آن نور، هر رنگ سرخى، سرخ مى

شده است، دوم نور سبز كه از آن هر رنگ سبزى، سبز شده است، سوم نور زرد كه هر رنگ زردى از آن نور زرد شده است، 
 فيدى از آن سفيد شده.چهارم نور سفيد كه هر س

منظور از عرش آن علمى است كه خداوند به حاملين عرش داده، و آن نورى است از نور عظمتش، پس به عظمت و 
دارند، و به عظمت و نورش همه موجودات در نورش دلهاى مؤمنين را بينا كرده، و به عظمت و نورش نادانها دشمنش مى

سوى او هستند، و براى يافتن آن راه دست به كارهاى مختلف زده و اديان  آسمان و زمين در صدد جستجوى راهى به
آورند، سپس همه موجودات محمولهايى هستند كه خداوند آنها را به نور و عظمت و قدرتش حمل گوناگونى را به وجود مى

چيزى محمول خدا است، و كند، و خود آنها قادر بر تحصيل ضرر و نفع و مرگ و زندگى و بعث خود نيستند. آرى، هر مى
 خداوند تبارك و تعالى است كه آسمانها و زمين را از زائل شدن نگهداشته و به آن دو احاطه دارد، او است حيات و نور هر

 .﴾كَبيُِاا  عُلُوًّا يَقُولوُنَ  عَمَا تَعَالَ  وَ سُبْحَانهَُ ﴿ چيزى
امير المؤمنين فرمود: او اينجا و آنجا و در پايين و در  جاثليق گفت: پس مرا خبر ده از اينكه خداى تعالى كجا است؟

 هُوَ  إلَِ  خََسَْة   لَ  وَ  رَابعُِهُمْ  هُوَ  إلَِ  ثلََثةَ   نََوْىَ  مِنْ  يكَُونُ مَا ﴿ بالا و محيط به ما و با ما هست، هم چنان كه خود فرموده:
دْنَ  لَ  وَ  سَادِسُهُمْ 

َ
كْثَََ  لَ  وَ  ذَلكَِ  مِنْ  أ

َ
يْنَ  مَعَهُمْ  هُوَ  إلَِ  أ

َ
َ  يَعْلمَُ  فَإنِهَُ  باِلقَْوْلِ  تََهَْرْ  إنِْ وَ ﴿ و نيز فرموده: 2﴾كََنوُا مَا أ ِ  وَ  الَسِ 

خْفَ 
َ
 و نيز 3﴾أ

  
                                                      

 -. دارد، او همواره بردبار و آمرزگار استنشوند و اگر زائل شوند جز او هيچكس آنها را نگه نمىدارد كه زائل خدا آسمانها و زمين را نگه مى 1
 .41فاطر، آيه 

شتر يهيچ رازى بين سه نفر نيست مگر اينكه خدا چهارمين ايشان است و نه پنج نفر مگر آنكه خداوند ششمين ايشان است و نه كمتر از اين و نه ب 2
 .7مجادله، آيه  -. آنكه خداوند همراهشان است، هر كجا باشنداز اينها هست مگر 

 .7طه، آيه  -. داندتر را هم مىاو نهان و نهان( شنودمى)و اگر به آواز بلند حرف بزنيد او  3



رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  كُرسِْي هُ وَسِعَ ﴿ فرموده:
َ
پس كرسى خداى محيط است . 1﴾الَعَْظِيمُ  الَعَْلِ   هُوَ  وَ  حِفْظُهُمَا يؤَُدُهُ  لَ  وَ  الَْْ

به همه آسمانها و زمين و به آنچه در زير زمين است، و روى اين حساب حاملين عرش خداى تعالى، علمايى هستند كه 
خداوند از علم خود به آنان داده و هيچ موجودى كه خداى تعالى در ملكوت خود آفريده از تحت اين چهار نور خارج 

كه خداوند آن را به اصفياى خود نشان داده، و در باره نشان دادن آن به ابراهيم خليل نيست، و اين همان ملكوتى است 
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتَ  إبِرَْاهيِمَ  نرُِي كَذَلكَِ وَ ﴿ فرموده:

َ
توانند خدا . چطور حاملين عرش مى﴾الَمُْوقنِيَِ  مِنَ  لَِكَُونَ  وَ  الَْْ

  2اند...داوندى دلهايشان زنده است و به نور خود او به سوى او راه يافتهرا حمل كنند و حال آنكه به حيات خ
 «؟...كند يا عرش، خدا رامرا خبر ده از اينكه آيا خداى عز و جل عرش را حمل مى» اينكه جاثليق پرسيد: مؤلف

علیه )ظاهرش اين است كه جاثليق حمل را به معناى بار كردن و به دوش گرفتن معمولى و جسمانى گرفته و در كلام امام 
حمل به معناى تحليليش اخذ شده، و آن را  «...كندخداى عز و جل عرش و آسمانها و زمين را حمل مى» :كه فرمود( السلام

رده، و پر واضح است كه با اين حال موجودات عالم، محمول خدا خواهند بود نه به قيام وجود اشياء به خداى تعالى تفسير ك
 .حامل او

حمل  پرسيد، چون ديد ﴾ثَمَانيَِة   يوَْمَئذِ   فَوْقَهُمْ  رَب كَِ  عَرْشَ  يََمِْلُ وَ ﴿ و لذا وقتى جاثليق اين پاسخ را شنيد از معناى آيه
سازد، و اين با آيه فوق نمى. عالم نيست كه چيزى را به آن معنا حمل كندبه آن معنى جز در خداى سبحان نيست، و كسى در 

 .عرش در اين آيه به معناى علم است: هم آيه را تفسير كرد به حمل علم و فرمود( علیه السلام)لذا امام 
ن علم آن از ايمراد : و چون به حسب ظاهر بين اين دو تفسير مناقضه و اختلاف بود، لذا براى توضيح كلام خود فرمود

فهمند كه عبارت است از صور رسد، عوام از لفظ علم همان علم حصولى را مىمعنايى نيست كه از اين لفظ به ذهن عوام مى
بلكه مراد از آن، نور عظمت و قدرت پروردگار است كه به اذن خدا براى اين حاملين حاضر و شهود شده و همين . نفسانى

اميم، و لذا، هم بدون هيچ منافاتى براى حاملين حمل است و هم براى خداى تعالى هم چنان نحضور است كه آن را حمل مى
 كه افعال ما در عين اينكه حاضر است نزد خود ما و محمول است

  
                                                      

 .255بقره، آيه  -. است كند و او بلند مرتبه و بزرگكرسى او همه آسمانها و زمين را فرا گرفته، و نگهدارى آسمانها و زمين او را خسته نمى 1
 .129، ص 1، جاصول كافى 2



 .براى ما، حاضر نزد خدا و محمول براى او نيز هست، چون مالك افعال ما او است و او آن را به ما تمليك نموده است
اند همان عرشى است كه به ما دون عظمت و قدرت الهى كه جميع اشياء به وسيله آن بوجود و به ظهور آمدهپس نور 

خود احاطه دارد، و نيز همان نور عبارت است از ملك خدا نسبت به ما دون عرش، و اين نور را هم خداى تعالى حامل است 
 .ى حامل آن نور و حامل حاملين آن استو هم كسانى كه اين نور بر ايشان ظاهر شده، پس خداى تعال

 رْشَ عَ  يََمِْلُ وَ ﴿ به معناى ملك خدا و در جمله ﴾الَْعَرْشِ  عَََ  اسِْتَوىَ ثُمَ ﴿ ، عرش و يا استواى بر عرش در جملهبنابراین
گشته و تدابير جارى در به معناى علم خدا است، و اين هر دو به معناى مقامى است كه با آن مقام جميع اشياء ظاهر  ﴾رَب كَِ 

و به عبارت ديگر اين مقام، هم مقام ملك است و از آن جميع تدابير صادر . باشدنظام وجود همه در آن مقام متمركز مى
 .گرددشود، و هم مقام علم است كه با آن جميع موجودات ظاهر مىمى

اين است كه اين مقام، مقامى است كه نه تنها مقصودش « به عظمت و نورش دلهاى مؤمنين را بينا كرد» :و اينكه فرمود
كند، تدبير و اداره نظام سعادت جامعه مؤمنين و آن نظامى كه قافله مؤمنين بر طبق آن نظام به سوى خداى سبحان راهپيمايى مى

شود، بلكه بير مىگيرد، بلكه نظام شقاوت دشمنان خدا و جاهلين به مقام پروردگار نيز به وسيله آن مقام تداز آن سرچشمه مى
 .از اين هم بالاتر بطور كلى نظام جميع موجودات عالم از آنجا است حال چه موجودات خودشان بدانند و يا از آن غافل باشند

به منزله تعليلى است كه علت و چرايى جمله قبل را كه « و او حيات هر چيز و نور هر چيزى است» :و اينكه فرمود
خداى تعالى كسى است كه : كند، و حاصل آن اين است كهبيان مى« محمول خداى تعالى استپس هر چيزى » :فرموده بود

گردد، و راه مخصوصى كه آن موجود شود، و به وسيله او هر چيزى از چيز ديگرى متمايز مىبه وسيله او هر چيزى هست مى
موجودات عالم از ناحيه خود مالك هيچ شود، پس در مسير وجود خود دارد از راهى كه ساير موجودات دارند مشخص مى

 .چيزى نيستند، بلكه خداى سبحان مالك آنها و حامل وجود آنها است
مقصودش اين است كه از آنجايى كه قوام هر موجودى به ، «...او اينجا و آنجا و در بالا و پايين هست» :و اينكه فرمود

محل و مكانى از او خالى نيست، و چنان نيست كه او در مكانى او است و او حافظ و حامل وجود آن است، از اين جهت هيچ 
 گوييم او اينجا هست و يا با فلان موجود هست، معنايش اين نيست كه او در جاىباشد و در مكانى نباشد، و وقتى مى

  



ه آن و محيط بديگر و با شخص ديگر نيست، بلكه معنايش اين است كه خداوند حافظ و حامل آن مكان، و آن موجود مكانى 
است، و آن مكان و ساير امكنه، و آن موجودات و ساير موجودات، همه و همه محفوظ به حفظ خداوند و محمول و محاط 

 .اويند
اين معنا عبارت اخراى علم فعلى خداوند است، چون منظور از علم فعلى خداوند به همه موجودات نيز اين است كه 

نخست ( صلى الله عليه وآله و سلم)جودش براى او غايب و محجوب نيست، لذا امام هر چيزى در نزد خدا حاضر است، و و
و با اين جمله به احاطه او « پس كرسى به آسمانها و زمين و هر چه در آن دو و در زير زمين است احاطه دارد» :فرمايدمى

َ  يَعْلَمُ  إنِهَُ فَ  باِلقَْوْلِ  تََهَْرْ  إنِْ وَ ﴿ :كند كهفرمايد، و سپس اضافه مىاشاره مى ِ خْفَ  وَ  الَسِ 
َ
لم و با استشهاد به اين آيه، به ع ﴾أ

گيرد كه پس كرسى كه همان عرش باشد مقام احاطه و تدبير و حفظ خدا و در عين حال مقام خداوند اشاره نموده و نتيجه مى
رْضَ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  كُرْسِي هُ وَسِعَ ﴿ علم و حضور نيز هست، آن گاه اين نتيجه را با آيه

َ
 .نمايدتطبيق مى ﴾الَْْ

ا گوي« و هيچ موجودى كه خداى تعالى در ملكوت خودش آفريده از تحت اين چهار نور خارج نيست» :و اينكه فرمود
 در ذيل احاديث معراج راجع به - ان شاء  الله -و به زودى  .اشاره به همان چهار نورى است كه در صدر كلام آن جناب بود

 . اين چهار نور بحث خواهيم نمود
در حقيقت عرش و ملكوت را يكى « و اين همان ملكوتى است كه خداوند آن را به اقتضاى خود نشان داد» و در جمله

دانسته، و ليكن بايد دانست كه مراد از اين ملكوت، ملكوت اعلى است، چون براى خداى تعالى دو ملكوت است يكى اعلى 
آيد عرش به ملكوت عرش مقام اجمال و باطن غيب است لذا همانطورى كه از روايات بعدى هم بر مىو يكى اسفل و چون 

 .خورد تا به ملكوت اسفلاعلى بهتر مى
كلامى را كه در اول فرموده بود، تاكيد و تثبيت « ...توانند خدا را حمل كنندچطور حاملين عرش مى» :و اينكه فرمود

ش همان مقام حمل وجود موجودات و تقويم آنها است، پس حاملين عرش، خودشان محمول كند، و آن اين بود كه عرمى
از آنجايى كه اين مقام را مقام علم خداوند ( صلى الله عليه وآله و سلم)امام . خداى سبحانند، چون قوام وجودشان به او است

و حال آنكه » :و نور هدايت تعبير كرده و فرمودهدانسته، لذا از وجود حاملين عرش و همچنين از كمال وجودى آنان به قلب 
 .«اندبه حيات او دلهايشان زنده و به نور او به سوى او راه يافته

 در باره معناى عرش و كرسى و شرح آن روايت( عليه السلام)روايتى ديگر از امام صادق 
لیه ع)از حضرت صادق : كه گفت كندو نيز مرحوم صدوق در كتاب توحيد به سند خود از حنان بن سدير نقل مى

عرش، صفات كثير و مختلفى دارد، در هر جاى قرآن به هر مناسبتى كه اسم : معناى عرش و كرسى را پرسيدم، فرمود( السلام
 عرش برده شده، صفات مربوط به

  



الَرحَْْنَُ ﴿ عظيم است، و در جملهعرش عظيم به معناى ملك  ﴾الَعَْظِيمِ  الَْعَرْشِ رَب  ﴿ همان جهت ذكر شده است، مثلا در جمله
به اين معنا است كه خداوند احاطه به ملك خود دارد، و اين همان علم به چگونگى اشياء است، و اين  ﴾اسِْتَوىَ  الَْعَرْشِ  عَََ 

، بكلمه اگر با كرسى ذكر شود معنايش غير معناى كرسى خواهد بود، زيرا عرش و كرسى دو درند از بزرگترين درهاى غي
و خود آنها نيز از غيب بوده و در غيب بودن مثل همند، با اين تفاوت كه كرسى، در ظاهرى غيب است و طلوع هر چيز بديع 

اى از آنجا و پيدايش همه اشياء از آن در است، و عرش در باطنى آن است، يعنى علم به كيفيت موجودات و هستى و تازه
مشيت و صفت اراده و علم الفاظ و حركات و ترك و علم به آغاز موجودات و  آنها و قدر و حد و مكان آنها، و همچنين

 انجام آنها همه از آن در است.
تر تر و نهانپس عرش و كرسى دو در مقرون به هم هستند، جز اينكه ملك عرش، غير از ملك كرسى، و علم آن غيب

چون معنايش اين است كه: ، ﴾الَعَْظِيمِ  الَْعَرْشِ رَب  ﴿ فرمايد:از علم كرسى است، از همين جهت است كه خداى تعالى مى
تر خداوند پروردگار عرشى است كه از كرسى بزرگتر، و در عين اينكه مقرون به كرسى است، صفاتش از صفات كرسى عظيم

 است.
ين اعرض كردم: فدايت شوم، اگر چنين است پس چرا عرش در فضيلت، مقرون و همسايه كرسى شد؟ فرمود: براى 

همسايه كرسى است كه در آن، علم به كيفيات و احوال موجودات است، و نيز در آن درهاى ظاهرى بداء و انيت و حدود 
عنى كند، يرتق و فتق آنها است، پس عرش و كرسى دو موجود قرين همند كه يكى ديگرى را وادار به صرف و اشتقاق مى

يگرى را منشعب سازد، همانطورى كه علماء از يك كلمه كلمات ديگرى كند به اينكه از يك موجود، موجودات دوادار مى
 سازند، و براى اين از هم جدا و متمايز شدند كه علماء بر صدق دعواى آن دو استدلال كنند. آرى،را جدا و منشعب مى

  1«يختص برحمته من يشاء و هو القوى العزيز»
گفتار قبلى ما را مبنى بر اينكه عرش محل اجتماع و تمركز سر « براى عرش صفات بسيارى است» :اينكه فرمود: مؤلف

همانطورى كه علما از يك كلمه، كلمات » :نمايد، هم چنان كه آخر حديث هم كه فرمودهاى تدابير عالم است، تاييد مىرشته
 .نمايداين معنا را تاييد مى« سازندديگرى را جدا و منشعب مى

 مراد از آن، علم به علل و« علم به چگونگى اشياء استو اين همان » :و اينكه فرمود
  

                                                      
 .ط تهران 321صدوق، ص  توحيد 1



ود، رتنها در سؤال از چگونگى و صفات چيزى به كار نمى« كيف» اسباب نهايى موجودات است، چون در عرف لغت، لفظ
كار را  نفلانى چگونه اي» :شودشود، و همانطورى كه در عرف گفته مىبلكه در سؤال از وجود و پيدايش آن نيز استعمال مى

 .« فلان موجود چگونه پيدا شد؟» :شودهمچنين گفته مى« انجام داد و حال آنكه از او ساخته نبود؟
 مقصود آن حضرت اين است« اين كلمه اگر با كرسى ذكر شود معنايش غير معناى كرسى خواهد بود» :و اينكه فرمود

موجوداتند مثل هم هستند و ليكن در آنجا كه هر دو در  كه عرش و كرسى از اين جهت كه مقام غيب و منشا پيدايش و ظهور
رسانند، چون مقام غيب در عين اينكه يك مقام كند، و هر كدام يك مرحله از غيب را مىشوند معنايشان فرق مىكلام ذكر مى

 .از آن قرار داردباشد، يكى در ظاهر كه مشرف و متصل به اين عالم است، و يكى هم در باطن كه بعد است داراى دو در مى
معنايش اين است كه طلوع و « كرسى، در ظاهرى غيب است، و ظهور تمامى اشياء از آن در است» :و اينكه فرمود

ظهور موجودات بديع و بدون سابقه و الگو، از ناحيه كرسى است، و چون تمامى موجودات خلقتشان بدون الگو است پس 
 .همه از آن ناحيه است

سابقه است كه انتظار نرود بر طبق اوضاع و احوال موجودات قبلى وجود موجود وقتى بديع و بىو پر واضح است كه 
پيدا كند، زيرا اگر اوضاع و احوال و خلاصه سلسله علل بطور خودكار، امور و موجوداتى را يكى پس از ديگرى ايجاد كند 

عند كه آن اوضاع و احوال، تازه و بديع باشند، يعنى ديگر آن امور و آن موجودات بديع نخواهند بود، پس ناگزير وقتى بدي
خداوند در هر آنى اوضاع و احوالى را پيش كشيده از آن موجوداتى را به وجود بياورد، و سپس آن اوضاع و احوال را از بين 

 .رمايدفبرده اوضاع و احوال ديگرى را موجود سازد، سببيت قبلى را از سبب بگيرد، و سببيت ديگرى به آن افاضه ب
است، « داءب» و چون همانطورى كه گفتيم همه موجودات بديعند پس سببيت تمامى اسباب نيز بديع است، و اين همان

پس در حقيقت همه وقايع حادث در عالم كه هر كدام مستند به عمل اسباب متضاد و مزاحمى هستند، همه امورى بديع و 
 .بداءهايى در اراده خداى متعال هستند

هاى متزاحم و متنازعى كه در عالم وجود دست اندر كارند يك سبب و يك اراده ديگرى است كه فوق اين سببآرى، 
شود مگر آنكه آن اراده خواسته باشد، و آن اراده فوق است كه اين سبب بر آن اسباب حكومت دارد، و هيچ چيزى واقع نمى

 يرسازد و اطلاق تاثد، و با اين اراده، حكم اراده ديگرى را باطل مىكنرا به جان آن سبب انداخته و از تاثير آن جلوگيرى مى
  



 .نمايدفلان مؤثر را تقييد مى
ايستد، چون اراده ديگرى كه همان اراده استراحت مثلا كسى كه اراده كرده است راهى را طى كند در بين راه ناگهان مى

ين دو اراده گر چه هر كدام مزاحم ديگرى است، و ليكن در عين گيرد، و او رفع خستگى است جلو تاثير اراده اولى را مى
كنند، و آن اراده فوق است كه اين دو اراده را تنظيم نموده، و براى رسيدن به مقصد، هر حال هر دو اراده فوق را اطاعت مى

اراده، و عرش، مقام ائتلاف و  بندد، در اين مثالى كه زديم كرسى، در مثل مقام تزاحم آن دوكدام را در جاى خود به كار مى
توافق آن دو است، و معلوم است كه اراده دومى، مقدم بر اولى است، چون اراده دوم تفصيل و ظهور اراده اولى است كه 

 .مجمل و باطن است
و اگر اولى كرسى و دومى عرش ناميده شده، براى اين است كه كرسى محل آشكار شدن احكام سلطان به دست عمال 

 اينجا است. دى او است، و در اين مرحله است كه هر يك از كاركنان سلطان، در يكى از شؤون مملكتى مشغول كارندو ايا
ر خلاف ب. كندكه گاهى صاحبان كرسى با هم اختلاف نموده در نتيجه حكم يكى بر حكم ديگرى مقدم شده، آن را نسخ مى

رضه، محفوظ است، و باطن تمامى ظواهر و اجمال همه عرش كه مخصوص خود سلطان است، و احكامش از نسخ و معا
 .تفصيلاتى كه در كرسى بود در آن موجود است
نين شود، و همچروشن مى« با اين تفاوت كه كرسى، در ظاهرى غيب است» :با اين مثالى كه زديم معناى اينكه فرمود

و وجود همه موجودات بدون سابقه و بدون الگو  معنايش اين است كه ظهور« و طلوع هر بديعى از آنجا است» :اينكه فرمود
معنايش اين است كه اجمال آنچه در عرش است در كرسى به « و پيدايش همه اشياء از آن در است» :است، و اينكه فرمود

كرسى  در برابر اينكه« و عرش، همان در باطن است» :كند، و اينكه فرمودطور تفصيل و به صورت مفرداتى مختلف ظهور مى
دد، و پيونباشد، و بطون و ظهور در هر دو به اعتبار تفرقى است كه در احكام صادر از آن دو به وقوع مىباب ظاهر است، مى

 .گردديعنى همه علوم، در صورتى كه تفاصيل اشياء به اجمال آنها بر مى« ...شوددر آن يافت مى» :اينكه فرمود
 كون» صدور هر موجودى از اسباب آن است، و همچنين مقصود ازعلم به خصوصيات « علم كيف» و گويا مقصود از

 .اول و آخر وجودات اشياء است «بدء» و «عود» تماميت وجود آنها است، هم چنان كه مراد از« موجودات
به يك معنا است، الا اينكه قدر عبارت است از حال و مقدار هر چيز فى حد نفسه، و حد عبارت است « حد» و« قدر»
 .و مقدار هر چيزى نسبت به چيزهاى ديگراز حال 

 .نسبت مكانى است« و حد و قدر و مكان آنها» :مقصود از مكان، در آنجا كه فرمود
  



مشيت و صفت اراده، به يك معنا است، ممكن هم هست بگوييم مراد از مشيت، اصل مشيت و مراد از صفت، اراده 
 .خصوصيات آن است

علم الفاظ به معناى علم به كيفيت دلالت كردن الفاظ بر معانى و ارتباطى « ترك و علم الفاظ و حركات و» در جمله
شوند، و علم حركات و ترك علم به اعمال هاى وضعى هم بالأخره منتهى به طبع مىاست كه طبعا با خارج دارند، چون دلالت

 علم» هست بگوييم مقصود از مجموع ممكن هم. و تروك است، از نظر ارتباطى كه عمل و ترك عمل با ذوات خارجى دارند
علم به كيفيت، ناشى شدن اوامر و نواهى از اعمال و تروك و ناشى شدن لغات از حقايقى است « الفاظ و علم حركات و ترك

، ترك، عبارت خواهد بود از سكون نسبى در بنابراینگردند، و كه همه از يك منشا سرچشمه گرفته و همه به آن منتهى مى
 .حركتمقابل 

به عرش، و « براى اين همسايه كرسيى است كه در آن علم به كيفيات و احوال موجودات است» در جمله« آن» ضمير
به معناى ظهور و غلبه سببى بر سببى ديگر و ابطال « بداء» گردد، وبه كرسى بر مى« ...و نيز در آن در ظاهرى بداء» در جمله

 .شودهاى مختلف و متغاير عالم منطبق مىباثر آن است، و به اين معنا بر جميع سب
پس عرش و كرسى دو همسايه هستند كه يكى ديگرى را وادار به صرف و » و بنا بر آنچه گذشت، مقصود از جمله

اند، بلكه در حقيقت امر واحدى هستند كه بحسب اجمال و تفصيل اين است كه عرش و كرسى دو همسايه« كنداشتقاق مى
شوند، و قضيه صرف و اشتقاق هم از باب مثال ذكر شده، تا معارف دقيق و مبهم را با تشبيه م و از هم جدا مىبه دو مرتبه تقسي

 .و ضرب المثل براى علماء بيان كرده باشد
دعواى عرش و كرسى است، يعنى اين مثال براى آن « ...كه علماء بر صدق دعواى آن دو» در جمله« دعوى» و مراد از

شود پى برده و از چگونگى تدبير جارى در عالم اى كه به آنان القاء مىاء به آن وسيله بر صدق معارف حقهآورده شد تا علم
 .و اينكه اين تدبير داراى دو مقام اجمال و تفصيل و ظاهر و باطن است آگاه شوند

آن جناب از معناى نقل كرده كه شخصى از ( علیه السلام)مرحوم صدوق در كتاب توحيد به سند خود از امام صادق 
گويند؟ آن شخص در مردم در معناى آن چه مى: سؤال كرد، و آن حضرت در جوابش فرمود ﴾الَمَْاءِ  عَََ  عَرشُْهُ  كََنَ وَ ﴿ آيه

يرا اند، زگويند عرش بر بالاى آب و خداوند بر بالاى عرش قرار دارد. فرمود: اينها به خدا دروغ بستهجواب عرض كرد، مى
، باشد، و اين باطل استان اين است كه خداوند به صفات مخلوقات متصف بوده و مانند آنها محمول چيزى مىمعناى حرفش

 تر از خداىزيرا مستلزم اين است كه چيزى بزرگتر و قوى
  



يا  ،تعالى باشد تا بتواند او را حمل كند، بلكه معناى آيه اين است كه خداوند قبل از آنكه آسمان و زمين، يا جن و انس
 .1كردآفتاب و ماه را بيافريند، علم خود را بر آب كه قبل از اينها موجود شده بود، حمل مى

در آن موقع كه » و «اصل خلقت عالم آب بوده» و نيز «مراد از عرش، علم است» اين روايت از جهت دلالت بر اينكه: مؤلف
 .مانند روايت قبلى است «متعلق به آب بوده هنوز تفاصيل موجودات، موجود نشده بودند علم فعلى خداى تعالى

 دو روايت در جواب سؤال در باره فاصله زمين و عرش
روايت شده كه شخصى از آن جناب از فاصله بين زمين و عرش سؤال كرد، ( علیه السلام)در كتاب احتجاج از على 

 .2«الله  اله الالا» اى از در اخلاص بگويد:اش به قدر اين است كه بندهفاصله: حضرت فرمود
مُِ  يصَْعَدُ إلََِهِْ ﴿ است كه آن را از آيه( صلى الله عليه وآله و سلم)اين از لطايف كلام امير المؤمنين : مؤلف ََ  وَ  لطَي بُِ اَ  الَْ

ر خداى تعالى را از غي اقتباس فرموده، و معناى آن اين است كه وقتى بنده با گفتن كلمه توحيد الوهيت ﴾يرَْفَعُهُ  الَصَالحُِ  الَْعَمَلُ 
نفى نمود و آن را خالص براى خدا دانست، بطور مسلم غير خدا را فراموش خواهد نمود، و جميع موجودات را مستند به او 

 .خواهد دانست، و اين مقام همان مقام عرشى است كه بيانش در سابق گذشت
فاصله بين زمين و آسمان، : داده، و فرمود نظير اين بيان در لطافت جواب ديگرى است كه آن حضرت از اين سؤال

 .كندديد چشم و دعاى مظلوم است، در موقعى كه نفرين مى
روايت كرده كه در پاسخ ( علیه السلام)خود از امام صادق  «مجالس» و «علل»، «فقيه» و نيز شيخ صدوق در سه كتاب

، براى اينكه چهار گوشه و مربع بود. و وقتى سائل پرسيد: چرا كعبه، كعبه ناميده شد؟ فرمود: شخصى كه از آن جناب پرسيد
چرا مربع شد؟ در جواب فرمود: براى اينكه محاذى بيت المعمور بود و بيت المعمور مربع است. و چون سائل پرسيد: بيت 

بودن و چون سائل از مربع  المعمور چرا مربع شد؟ فرمود: چون بيت نامبرده، محاذى با عرش است و عرش مربع است.
عرش سؤال كرد فرمود: براى اينكه كلماتى كه دين اسلام بر مبناى آنها بنا نهاده شده، چهار است، و آن چهار كلمه عبارت 

 .3اكبر... الله و - 4 الله و لا اله الا - 3و الحمد للَّه  - 2 الله سبحان - 1است از: 
  

                                                      
 .319صدوق، ص  توحيد 1
 .386، ص 1طبرسى، ج احتجاج 2
 .ط بيروت 398، ص علل الشرائعو  124، ص 2، جمن لا يحضره الفقيه 3



 من تشبيه و ثنا، و كلمه سوم توحيد جامع بين تنزيهكلمه اول متضمن تنزيه و تقديس است، و كلمه دوم متض: مؤلف
 خداوند سبحان بزرگتر از آن است: و معناى آن اين است كه .و تشبيه، و كلمه چهارم توحيد اعظم كه مختص به اسلام است

كه در وصف بگنجد، زيرا وصف خود يك نحوه تقييد و تحديد است، و خداى تعالى بزرگتر از آن است كه حدى او را 
 .بيانش گذشت 1﴾...ثلََثةَ   ثاَلثُِ  الََلَّ  إنَِ  قاَلوُا الَََِّينَ  كَفَرَ لقََدْ ﴿ محدود و قيدى او را مقيد سازد، هم چنان كه در تفسير آيه

و كوتاه سخن، برگشت معنايى كه اين روايت براى عرش كرده نيز به همان علم است، روايات مختلفى كه در معناى 
ره آية الكرسى و آخر سو: گويدكه مربوط به عرش است وارد شده، بسيار زياد است، مثل روايتى كه مى عرش و يا در امورى
م اس« ص» در سوره« ص» :گويديا روايتى كه مى. هاى عرش استاز گنج( صلى الله عليه وآله و سلم)بقره و سوره محمد 

قرآن است، اسم سر زمينى است كه در جلو عرش قرار دارد و يا افق مبين كه در . شودنهرى است كه از پاى عرش سرازير مى
 .و در آن نهرهايى جارى است، و بر لب آن نهرها به عدد ستارگان جامهايى نهاده شده است

 ﴾قَلَمِ الَْ  وَ ن ﴿ پرسيدم معناى( علیه السلام)از امام صادق : در تفسير قمى از عبد الرحيم اقصر روايت شده كه گفت
خداوند قلم را از درختى بهشتى آفريد كه اسمش خلد است، آن گاه به نهرى كه در بهشت بود و : فرمودچيست؟ حضرت 

تر بود، فرمود: مداد شو، پس آن نهر خشك گرديد و مداد شد، آن گاه به قلم فرمود: بنويس. از برف سفيدتر و از شهد شيرين
تا قيامت خواهد بود، پس قلم در ورقى كه از نقره سفيدتر و از  عرض كرد پروردگارا چه بنويسم؟ فرمود: آنچه را كه بوده و

تر بود نوشت و آن را پيچيد و در ركن عرش جاى داد. آن گاه خداوند بر دهان قلم مهر نهاد، پس ديگر سخن ياقوت صاف
 -ه اين روايت را بقي 2ها از آن استنساخ شده استنگفت و نخواهد گفت، و آن ورقه همان كتاب مكنونى است كه همه نسخه

 .نقل خواهيم نمود «ن» در تفسير سوره - ان شاء  الله
در اين معنا روايات ديگرى نيز هست كه در بعضى از آنها بعد از آنكه راوى اصرار ورزيده و توضيح بيشترى : مؤلف

ى از ن جمله فهمانده كه بيان قبلاى هستند، و با هميقلم و لوح هر كدام فرشته: اضافه فرموده كه( علیه السلام)خواسته، امام 
 قبيل تشبيه معقول به محسوس بوده تا

  
                                                      

 .73مائده، آيه  1
 .379، ص 2، جتفسير قمى 2



 .غرض به آن وسيله فهمانيده شود
در عرش، تمثال موجوداتى : در كتاب روضة الواعظين از امام صادق از پدر بزرگوارش از جدش روايت شده كه فرمود

 نْدَناَعِ  إلَِ  ء  شَْ  مِنْ  إنِْ وَ ﴿ اين است تاويل آيه شريفهاست كه خداوند در ترى و خشكى عالم خلق فرموده. و سپس فرمود: 
لُُِ  مَا وَ  خَزَائنُِهُ   .1﴾مَعْلُوم   بقَِدَر   إلَِ  ننََُ 

كند كه صور جميع موجودات در عرش است، و ما سابقا يعنى آيه شريفه مزبور نيز همين حقيقت را بيان مى: مؤلف
يا من اظهر » نظير اين روايت در افاده اين معنا روايتى است كه در تفسير دعاى. يان كرديممعناى بودن صور اشياء در عرش را ب

 .وارد شده است« الجميل
ن بي: روايت شده كه در ضمن حديثى فرمود( علیه السلام)و نيز در روضة الواعظين از امام صادق از پدرش از جدش 

فاصله است كه اگر مرغ تيزپروازى بخواهد آن را طى كند بايد هزار  يك قائمه از قوائم عرش و بين قائمه ديگر آن آن قدر
گيرد، و هيچ خلقى از مخلوقات خدا توانايى اينكه به آن سال راه برود، و عرش هر روز هفتاد هزار رنگ از نور به خود مى

 .2پهناور اى است در بيابانىنگاه كند ندارد، و همه موجودات عالم در مقابل عرش خدا به منزله حلقه
اين روايت هم . اندنيز روايت كرده( صلى الله عليه وآله و سلم)اين جمله اخير را شيعه و سنى از رسول خدا : مؤلف

حقايق را در ضمن مثال بيان فرموده، به دليل ظاهر توصيفى كه از بزرگى و ( علیه السلام)مانند ساير روايات ائمه اهل بيت 
ه مراتب كنند بآيد، زيرا دوائرى كه اشعه نورانى ترسيم مىهم كه فرض شود درست در نمىوسعت عرش كرده، به هر حسابى 

علیه )مقصود امام : تر از آن حدى است كه در اين روايت براى عرش خدا ذكر شده، پس ناگزير بايد گفتبزرگتر و وسيع
 .تشبيه معقول به محسوس بوده، نه مدلول مطابقى كلام( السلام

علت طواف به : روايت شده كه فرمود (علیه السلام)ل از كتاب علل محمد بن سنان از حضرت رضا و در كتاب عل
و ملائكه اعتراض  «اى قرار خواهم دادمن در زمين خليفه» كعبه اين است كه بعد از آنكه خداى تعالى به ملائكه فرمود:

و آن گاه از اعتراض خود پشيمان شده، فهميدند كه خواهى كسانى در زمين بيافرينى كه خونريزى كنند؟ كردند كه آيا مى
اند ناچار به عرش خدا پناه برده استغفار كردند، و خداوند از اين حالت ملائكه خوشش آمد و به همين خاطر در گناه كرده

 گذاشت، و «ضراح» اى برابر عرش ساخت و اسم آن راآسمان چهارم خانه
  

                                                      
 .ط قم 47، ص روضة الواعظين 1
 .47، ص روضة الواعظين 2



ر داد و قرا« بيت المعمور» در آسمان دنيا بنا نهاد آن گاه خانه كعبه را مقابل «المعمور بيت» در مقابل آن خانه ديگرى به نام
 .1آدم را فرمود تا آن را طواف نمايد، و اين سنت در ميان فرزندان او تا قيامت معمول خواهد بود

م اس« ضراح» ى را به نامغير از بيت المعمور خانه ديگراولا رسد، زيرا اين حديث از چند جهت غريب بنظر مى: مؤلف
ل براى ملائكه گناه اثبات كرده و حا ثانياو . برده و حال آنكه در بيشتر روايات تنها بيت المعمور در آسمان چهارم ذكر شده

 اه علم بهمراد از پى بردن به گن: توان تاويل كرد و گفتآنكه به نص قرآن كريم ملائكه معصوم از گناهند، البته اين معنا را مى
عرش به علم تفسير شود معناى پناه بردن ملائكه به عرش اعتراف آنان بنابراينكه توان گفت قصور است، و به همين جهت مى

 :به جهل خود و ارجاع علم است به خداوند سبحان، هم چنان كه قرآن نيز معذرت خواهى آنان را چنين حكايت فرموده
نْتَ  إنِكََ  لَمْتَنَاعَ  مَا إلَِ  لَناَ عِلمَْ  لَ سُبْحَانكََ ﴿

َ
 .﴾الَْْكَِيمُ  الَْعَليِمُ  أ

ظاهرا مراد از محاذات و برابرى محاذات معنوى است، نه « كعبه در برابر بيت المعمور واقع شده» :و اما اينكه گفت
از قرآن  زيرا به طورى كه« اى برابر عرش ساختو به همين خاطر در آسمان چهارم خانه» حسى و جسمانى، به شهادت جمله

شود عرش و كرسى محيط به همه آسمان و زمين هستند، و با فرض احاطه و مخصوصا اگر به حسب و حديث استفاده مى
 زيرا گفتيم، عرش)فرض اين احاطه جسمانى بوده باشد ديگر محاذات معنا نخواهد داشت، پس نه اين احاطه، جسمانى است 

 .سمانى استو نه آن محاذات، حسى و ج( به معناى علم است
يكى از حاملين عرش به صورت آدم است، و از : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)در كتاب خصال از امام صادق 

د. كنكند. و يكى ديگر به صورت خروس است كه براى پرندگان طلب رزق مىخدا به جهت فرزندان آدم طلب روزى مى
نمايد. و چهارمى به صورت گاو است كه براى چارپايان طلب ب مىو سومى به شكل شير است كه براى درندگان روزى طل

كند. و از آن روزى كه بنى اسرائيل گوساله پرستيدند، آن گاوى كه حامل عرش است، سر افكنده شده و از شرم روزى مى
  2شوند...شود حاملين عرش هشت نفر مىديگر سر بلند نكرد، و وقتى قيامت مى

  
                                                      

 .ط نجف 7، ح406، ص علل الشرائع 1
 .407، ص صدوق خصال 2



 املين عرشچند روايت در مورد ح
اخبارى كه قريب به اين مضامين هستند، بسيار زيادند، و بعضى از آنها اين چهار حامل را كه در روايت قبلى : مؤلف

وايات و ما ر. بود حاملين كرسى دانسته، و حال آنكه تا آنجا كه ما اطلاع داريم هيچ روايتى براى كرسى، حامل معرفى نكرده
 .ره در تفسير آية الكرسى ايراد نموديممربوط به كرسى را در سوره بق

نوح، ابراهيم، موسى و : اند ازدر حديثى ديگر حاملين عرش هشت نفر شمرده شده، چهار نفر از اولين كه عبارت
لیه ع)، على، حسن و حسين (صلى الله عليه وآله و سلم)محمد : اند ازو چهار نفر از آخرين كه عبارت( علیه السلام)عيسى 
 (.السلام

عرش به معناى علم باشد هيچ مانعى ندارد كه بعضى روايات حاملين عرش را ملائكه بداند، و بعضى بنابراينكه : مؤلف
 .ديگر آنان را انبياء معرفى كند

تصر كند، و اگر بعضى از آنها مخو خوشبختانه روايات وارد در باره عرش با همه كثرتى كه دارد اين تفسير را تاييد مى
و . دشوداند تفسير مىدر اينكه عرش يك موجود جسمانى است، به روايات بسيار ديگرى كه عرش را علم مى ظهورى دارد

ل اعتمادى اند هيچ روايت قابعرش جسمى است به شكل تخت و آن را بر بالاى آسمان هفتم گذاشته: انداما اينكه بعضى گفته
 .كندرا جدا تكذيب مىبر طبق آن ديده نشده است، و روايات معتبر، اين معنا 

رضَْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ خَلَقَ ﴿ قمى در تفسير خود در ذيل آيه
َ
يَام   سِتَةِ  فِ  الَْْ

َ
د از مراگويد: امام )علیه السلام( فرمود: مى ﴾أ

 .1شش روز، شش وقت است
سبت هاشم جعفرى نكند كه وى آن را به ابى صاحب تفسير برهان روايتى را از صاحب كتاب ثاقب المناقب نقل مى

خدمت حضرت ابى محمد عسكرى ( محمد بن صالح)من : داده، و او از محمد بن صالح ارمنى نقل كرده، و آن اين است كه
ِ ﴿ عرض كردم معناى آيه( علیه السلام) مْرُ لِلَّ

َ
معنايش اين است كه  فرمود:را برايم شرح دهيد.  ﴾بَعْدُ  مِنْ  وَ  قَبْلُ  مِنْ  الَْْ

تواند انجام دهد، من در دلم خطور كرد كه اين از اينكه امر كند و همچنين بعد از آن نيز هر چه را بخواهد مىخداوند قبل 
لَ ﴿ معنا تاويل آيه

َ
مْرُ  وَ  الَْْلَقُْ  لَُ  أ

َ
است، حضرت فهميد كه من چه فكرى كردم، فرمود: همانطور  ﴾الَعَْالمَِيَ  ربَ   الََلُّ  تَبَارَكَ  الَْْ

لَ ﴿ در دل خود گذراندى آرى، است كه تو
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
 .2﴾الَْعَالمَِيَ  رَب   الََلُّ  تَبَارَكَ  الَْْ

لَ ﴿ معناى اين روايت اين است كه جمله: مؤلف
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
 در مقام افاده ﴾الَْْ

  
                                                      

 .236، ص 1، جتفسير قمى 1
 .ط قم 258، ص 3، جتفسير برهان 2



بيافريند و بعد از آن، يك جور است، و او مثل ما نيست كه اين معنا است كه اطلاق ملك خداى تعالى قبل از آنكه چيزى را 
 .بعد از دادن چيزى، ديگر مالك و صاحب اختيار آن نباشد

را  (صلى الله عليه وآله و سلم)در الدر المنثور است كه ابن جرير از عبد العزيز شامى از پدرش كه صحبت رسول خدا 
 كسى كه خداى تعالى را در عمل صالحى: فرمود( ى الله عليه وآله و سلمصل)رسول خدا : كند كه گفتدرك كرده بود نقل مى

نين شود. و كسى كه چكه به آن موفق شد، شكرگزار نباشد، و در عوض خود را بستايد، كافر شده، و ثواب عملش حبط مى
زى است كه خداوند به انبياى پندارد كه خداوند اختيار در امرى را به بندگان خود واگذار نموده نيز كافر و منكر آن چيمى

لَ ﴿ خود نازل كرده، زيرا آيه
َ
مْرُ  وَ  الَْْلَْقُ  لَُ أ

َ
داشتن هر گونه اختيارى را از غير خداوند سلب و  ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب   الََلُّ  تَبَارَكَ  الَْْ

 .1نفى كرده است
نعمت و يا انكار بودن حسنات از براى خدا را كفر خوانده، غرض از كفر، كفران « عجب» اينكه در اين روايت: مؤلف

و همچنين اينكه اختيار در هر چيزى را از . آيد كه حسنات براى خداى تعالى استاست، چون از آيات كريمه قرآن بر مى
 .بندگان سلب كرده، مراد از آن نفى اختيار و مالكيت استقلالى است، نه تبعى

 سِدُواتُفْ  لَ وَ ﴿ از آن جناب از معناى: روايت كرده كه گفت( علیه السلام)در كافى به سند خود از ميسر از ابى جعفر 
رضِْ  فِ 

َ
اى ميسر! زمين فاسد بود، پس خداى عز و جل با بعثت پيغمبر : پرسش نمودم، حضرت فرمود ﴾إصِْلحَِهَا بَعْدَ  الَْْ

 .2نسازيد، و در آن فساد راه نيندازيدگراميش آن را احياء نمود و پس از آن فرمود كه بار ديگر آن را فاسد 
 .3تبدون ذكر سند نقل كرده اس( علیه السلام) عبد الله اين روايت را عياشى نيز در تفسير خود از ميسر از ابى: مؤلف

لله صلى ا)رسول خدا : اند كه گفتدر الدر المنثور است كه احمد، بخارى، مسلم و نسايى از ابى موسى روايت كرده
مثل هدايت و علمى كه خداوند مرا بدان مبعوث فرمود مثل باران شديدى است كه در سرزمينى : فرمود( و سلم عليه وآله

ببارد و قسمتى از آن زمين، آب را در خود فرو برد و در نتيجه گياهان بسيار بروياند، و قسمتى ديگر كه باير است آب را در 
 وند و با آن زراعت خود را نيز مشروب سازند، قسمتى ديگرخود نگهداشته و مردم از آن آب نوشيده و سيراب ش

  
                                                      

 .92، ص 3، جالدر المنثور 1
 ط نجف. 50، ص 8، جروضه كافى 2
 .19، ص 2، جتفسير عياشى 3



روياند. مردم نسبت كند و نه گياهى در خود مىهاى سنگى است كه نه آب را در خود نگهدارى و ذخيره مىها و كوهبلندى
ده از ديگران دستگيرى ننموآورند، ولى گيرند و گليم خود را از آب در مىها آن را ياد مىاند: بعضىبه دين من نيز سه طايفه

آموزند، طايفه سوم، شوند و هم به ديگران مىمند مىآموزند، بعضى ديگر هم خود از آن بهرهچيزى از آن را به ديگران نمى
 .1دهندآموزند و نه به ديگران ياد مىكسانى هستند كه نه خود آن را مى

  
                                                      

 ط بيروت. 94، ص 3، جالدر المنثور 1



 [64تا  59آيات (:7)سوره الأعراف ]

رسَْلْ لقََدْ ﴿
َ
ِ  غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ فَقَالَ  قوَْمِهِ  إلَِ  نوُحاا  نَاأ

خَافُ  إنِ 
َ
 ٥٩ عَظِيم   يوَْم   عَذَابَ  عَلَيْكُمْ  أ

  قاَلَ 
ُ
بَل غُِكُمْ  ٦١ الَعَْالمَِيَ  ربَ ِ  مِنْ  رسَُول   لكَِن ِ  وَ  ضَلَلةَ   بِ  ليَسَْ  قوَْمِ  ياَ قاَلَ  ٦٠ مُبيِ   ضَلَل   فِ  لنََََاكَ  إنِاَ قوَْمِهِ  مِنْ  الَمَْلََ

ُ
 أ

ِ  رسَِالتَِ 
نْصَحُ  وَ  رَب 

َ
عْلَمُ  وَ  لكَُمْ  أ

َ
  ٦٢ تَعْلمَُونَ  لَ  مَا الََلِّ  مِنَ  أ

َ
نْ  عَجِبْتُمْ  وَ  أ

َ
 مِنْكُمْ  رجَُل   عَََ  رَب كُِمْ  مِنْ  ذِكْر   جَاءكَُمْ  أ

نْجَيْنَاهُ  فَكَذَبوُهُ  ٦٣ ترُحَُْْونَ  لَعَلكَُمْ  وَ  لِِتََقُوا وَ  لَُِنْذِرَكُمْ 
َ
غْرَقْنَا وَ  الَفُْلكِْ  فِ  مَعَهُ  الَََِّينَ  وَ  فَأ

َ
 نوُاكََ  إنَِهُمْ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  أ

  ﴾٦٤ عَمِيَ  قوَْماا 

 ترجمه آيات

خداى يگانه را كه جز او خدايى براى شما نيست ! قوماى : به راستى نوح را به سوى قومش فرستاديم، وى گفت
 (.59)بپرستيد كه من از عذاب روزى بزرگ بر شما بيمناكم 

 (.60)بينيم ما تو را در ضلالتى آشكار مى: بزرگان قوم او گفتند
 (.61)در من ضلالت نيست بلكه پيغمبرى از جانب پروردگار جهانيانم ! اى قوم: گفت

يد داندانم كه شما نمىكنم و از خدا چيزها مىرسانم، شما را نصيحت مىپروردگار خويش را به شما مىكه پيغامهاى 
(62.) 

مگر در شگفتيد از اينكه مردى از خودتان را از ناحيه پروردگارتان تذكرى آمده باشد تا شما را بيم دهد؟ و در نتيجه 
 (.63)مردمى پرهيزكار شده، شايد بدين وسيله رحمت ببينيد 

 قوم نوح او را تكذيب كرده و او را با كسانى كه همراهش بودند كه در كشتى نشانده نجاتش داديم، ـ
  



 (.64)و كسانى كه آيات ما را تكذيب كرده بودند غرق كرديم، چه آنان گروهى كوردل بودند 

 بيان آيات

ن آيات ن او و غرق گشتن مكذبيبيان آيات مربوط به گفتگوى نوح عليه السلام با قوم خود و نجات يافت
 الهى

 نمود، و قومشو اينكه چگونه مردم را به توحيد و ترك شرك دعوت مى( علیه السلام)اين آيات با ذكر داستان نوح 
ورزيدند و اينكه چگونه خداوند طوفان را بر ايشان مسلط نمود و همه را تا به آخر او را انكار نموده، بر شرك خود اصرار مى

ساخت و نوح و گروندگان به وى را نجات داد، تعقيب و دنباله آيات قبلى است كه آن نيز راجع به دعوت به توحيد و  هلاك
نهى از شرك به خداى سبحان و تكذيب آيات او بود، و به منظور تكميل همين بيان، داستان عده ديگرى از انبياء از قبيل هود، 

 .فرمايدرا نيز ذكر مى( علیه السلام)صالح، شعيب، لوط و موسى 
رسَْلْنَالقََدْ ﴿

َ
 ﴾...قوَْمِهِ  إلَِ  نوُحاا  أ

اولين پيغمبرى است كه تفصيل نهضت او در قرآن ذكر ( علیه السلام)نخست داستان نوح را ذكر فرموده، چون نوح  
 .- ان شاء  الله -شده، و به زودى در تفسير سوره هود تفصيل داستان آن جناب خواهد آمد 

براى قسم است، و به منظور تاكيد مطلب آورده شده، چون روى سخن با مشركين بوده كه منكر  «لقد» در كلمهلام 
 .نبوت هستند

هُ  إلَِ   مِنْ  لَكُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَفَقَالَ ﴿ بخاطر اينكه به مردم بفهماند كه او خيرخواه ( علیه السلام)نوح  - ﴾غَيُُْ
 ،آن گاه اولين پيشنهادىاى قوم من:  ﴾قوَْمِ ياَ ﴿ :گويدخواهد مراتب دلسوزى خود را نسبت به آنان برساند مىآنان است و مى

ِ ﴿ كند اين است كه بياييد به دين توحيد بگراييد، سپس با جملهكه به آنان مى
خَافُ إنِ 

َ
آنان را  ﴾يم  عَظِ  يوَْم   عَذَابَ  عَلَيْكُمْ  أ

و چون مقصودش از اين عذاب، عذاب روز قيامت است، پس در حقيقت در اين دو جمله دو تا . ندكانذار نموده، تهديد مى
 نْ مِ  رسَُول   لكَِن ِ  وَ  ضَلَلةَ   بِ  لَيسَْ  قوَْمِ ياَ ﴿ از اصول دين را كه همان توحيد و معاد است به آنان گوشزد نموده، بعدا در جمله

علاوه بر اينكه در همان دعوت به دو اصل اولى . نمايددين يعنى مساله نبوت اشاره مى به اصل سوم از اصول ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب ِ 
نيز اشاره به مساله نبوت هست، براى اينكه دعوت به يك نوع عبادت، انذار از يك نوع عذابى است كه قومش هيچگونه 

 .تواند باشدنمى هايى جز پيغمبرىاند، و معلوم است كه دارنده چنين دعوتاطلاعى از آن نداشته
 ﴿ از جمله

َ
نْ  عَجِبْتُمْ  وَ أ

َ
 هم بر ﴾لَُِنْذِرَكُمْ  مِنْكُمْ  رجَُل   عَََ  رَب كُِمْ  مِنْ  ذِكْر   جَاءكَُمْ  أ

  



ز شنيدن ا: فرمايداند، چون مىآيد كه قومش از شنيدن همان دو مطلب به مساله نبوت كه اصل سومى است، نيز منتقل شدهمى
 .اندشنيدن اولين دعوت او نسبت به رسالت وى تعجب كرده آن دو دعوت بلكه از

 قاَلَ ﴿
ُ
  ﴾مُبيِ   ضَلَل   فِ  لنََََاكَ  إنِاَ قوَْمِهِ  مِنْ  الَمَْلََ

ان اند كه هيبت آنبه معناى اشراف و بزرگان قوم است، و اين طبقه از افراد اجتماع را از اين نظر ملأ گفته «ملأ» كلمه
اين  اند، براى اين است كهكند، و اگر با اين تاكيد شديد نسبت ضلالت به او دادهها را پر مىشان چشمها، و زينت و جمالدل

شان را كند و پرستى آنان اعتراض نموده، صريحا پيشنهاد ترك خدايانطبقه هرگز توقع نداشتند كه يك نفر پيدا شود و بر بت
اند، اند تعجب نموده، او را با تاكيد هر چه تمامتر گمراه خواندهمواجه شده از اين عمل انذارشان نمايد، لذا وقتى با چنين كسى

سد كه تو رحكم كردن است، يعنى به نظر چنين مى« ديدن» بينيم، مقصود ازما به يقين تو را گمراه مى: انداين هم كه گفته
 .سخت گمراهى

  ﴾...ضَلَلةَ   بِ  ليَسَْ  قوَْمِ  ياَقاَلَ ﴿
خود را  ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب ِ  مِنْ  رسَُول   لكَِن ِ وَ ﴿ در جواب آنان گمراهى را از خود نفى نموده و در جمله( معلیه السلا)نوح 

ِ ﴿ كند، و اگر خدا را به وصفپيغمبرى مبعوث از طرف خداى سبحان معرفى مى زاع ستوده، براى اين است كه ن ﴾الَْعَالمَِيَ رَب 
بر سر ربوبيت بوده، آنان به غير از خدا براى هر شانى از شؤون عالم مانند آسمان و زمين و انسان و غير آن ارباب ديگرى 
داشتند، و آن جناب با ذكر اين وصف ربوبيت را منحصر به خداى تعالى نمود، و در اين جواب هيچ گونه تاكيدى به كار نبرد 

 .بفهماند مطلب يعنى رسالت وى و گمراه نبودنش آن قدر روشن است كه هيچ احتياجى به قسم يا تاكيد ديگرى نداردتا  -
بَل غُِكُمْ ﴿
ُ
ِ  رسَِالتَِ أ

نْصَحُ  وَ  رَب 
َ
عْلَمُ  وَ  لَكُمْ  أ

َ
 ﴾تَعْلمَُونَ  لَ  مَا الََلِّ  مِنَ  أ

من از آنجايى كه رسولى از ناحيه پروردگار هستم، به : فرمايدشمارد، نخست مىدر اين چند جمله اوصاف خود را مى
رسانم، و رسالت و پيغام را به صيغه جمع ذكر كرد تا بفهماند كه او تنها مبعوث به هايى را به شما مىمقتضاى رسالتم پيام

تاب و لعزم و صاحب كاز پيغمبران اولى ا( علیه السلام)توحيد و معاد نشده، بلكه احكام بسيار ديگرى نيز آورده، چون نوح 
 .شريعت بوده است

هايى دارم كه شما را به خداوند و اطاعت او نزديك و از من خيرخواه شمايم، و با شما نصيحت: فرمايدسپس مى
دانيد، و مقصودش از آن چيزها دانم كه شما نمىو من چيزهايى مى: فرمايدآن گاه مى. سازداستنكاف از پرستش او دور مى

 كه خداوند از سنن معارفى است
  



جارى در عالم و از آغاز و انجام عالم به وى آموخته است، مانند وقايع قيامت، جزئيات مساله ثواب و عقاب، اطاعت و 
 .معصيت بندگان، رضا و غضب و نعمت و عذابش

بَل غُِكُمْ ﴿ دو جمله: اندپس اينكه بعضى گفته
ُ
نْصَحُ ﴿ و ﴾...أ

َ
نْصَحُ ﴿ حال از فاعل «...اعلم» دو صفت و جمله ﴾لَكُمْ أ

َ
أ

 .انداست، صحيح نيست، بلكه همانطورى كه گفتيم اين سه جمله هر كدام براى غرض خاصى ذكر شده ﴾لَكُمْ 
﴿ 
َ
نْ  عَجِبْتُمْ  وَ أ

َ
  ﴾...رَب كُِمْ  مِنْ  ذكِْر   جَاءكَُمْ  أ

مورد جا و بىدعوت به دين حق بىفهماند تعجب آنان از ادعاى رسالت و اين جمله استفهامى است انكارى كه مى
 «نكائ» متعلق است به «من ربكم» و كلمه. اندازدهمان معارف حق او است كه بشر را به ياد خدا مى «ذكر» بوده، و مقصود از

 .تقديرى
ين ا: معناى آن اين است كهو « جاءكم» اين سه جمله متعلق است به جمله - ﴾ترُحَُْْونَ  لعََلكَُمْ  وَ  لِِتََقُوا وَ لَُِنْذِرَكُمْ ﴿

به اين جهت براى شما فرستاده شده تا رسول، شما را انذار نموده، به اين وسيله وظيفه خود را ادا نمايد، و شما نيز ( دين)ذكر 
ايد دهد، بلكه باز خدا بترسيد، تا در نتيجه رحمت الهى شامل حالتان شود، چون تنها تقوا و ترس از خدا آدمى را نجات نمى

 .رحمت الهى هم دستگير بشود
 .، مشتمل است بر اجمالى از معارف عالى الهى(علیه السلام)اين سه جمله از كلام نوح 

نْجَيْنَاهُ فَكَذَبوُهُ ﴿
َ
  ﴾...الَفُْلكِْ  فِ  مَعَهُ  الَََِّينَ  وَ  فَأ

، 1هاى زيادهم در كشتىشود، و كه به معناى كشتى است هم در يك كشتى استعمال مى «فلك» بنا به گفته راغب لفظ
يكى وصف است و ديگرى  ﴾عَمِيَ قوَْماا ﴿ و دو كلمه. 2شود و هم مؤنثو به گفته صحاح اللغة هم معامله مذكر با آن مى

بطورى كه « اعمى» با «عمى» فرق «عمى، يعمى» صفتى است مشبه از ماده، «خشن» بر وزن «عمى» جمع« عمين» موصوف، و
( چشم)صر شود كه بگويند كه بصيرت نداشته باشد، و اعمى به كسى اطلاق مىعمى تنها كسى را مىاند اين است كه گفته

 .3نداشته باشد
  

                                                      
 راغب، ماده فلك. مفردات 1
 ماده فصل الفاء. 160 ، ص4، جصحاح اللغة 2
 ماده عمى. 348راغب، ص  مفردات 3



 [72تا  65آيات (:7)سوره الأعراف ]

خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿
َ
  غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ قاَلَ  هُوداا  أ

َ
  قاَلَ  ٦٥ تَتَقُونَ  فَلَ  أ

ُ
 مِنْ  كَفَرُوا الَََِّينَ  الَمَْلََ

 ٦٧ الَْعَالمَِيَ  ربَ ِ  مِنْ  رسَُول   لكَِن ِ  وَ  سَفَاهَة   بِ  لَيسَْ  قوَْمِ  ياَ قاَلَ  ٦٦ الَكََْذبِيَِ  مِنَ  لَنظَُن كَ  إنِاَ وَ  سَفَاهَة   فِ  لنَََاَكَ  إنِاَ قوَْمِهِ 
بَل غُِكُمْ 

ُ
ِ  رسَِالتَِ  أ

نَا وَ  رَب 
َ
مِي   ناَصِح   لَكُمْ  أ

َ
  ٦٨ أ

َ
نْ  عَجِبْتُمْ  وَ  أ

َ
 وَ  لَُِنْذِرَكُمْ  مِنْكُمْ  رجَُل   عَََ  رَب كُِمْ  مِنْ  ذِكْر   جَاءكَُمْ  أ

  قاَلوُا ٦٩ تُفْلحُِونَ  لَعَلكَُمْ  الََلِّ  آلءََ  فَاذْكُرُوا بصَْطَةا  الَْْلَقِْ  فِ  زَادَكُمْ  وَ  نوُح   قوَْمِ  بَعْدِ  مِنْ  خُلفََاءَ  جَعَلكَُمْ  إذِْ  اذُْكُرُوا
َ
 أ

تنَِا آباَؤُناَ يَعْبُدُ  كََنَ  مَا نذََرَ  وَ  وحَْدَهُ  الََلَّ  لِنعَْبُدَ  جِئْتَنَا
ْ
 مِنْ  عَلَيْكُمْ  وَقَعَ  قدَْ  قاَلَ  ٧٠ الَصَادِقيَِ  مِنَ  كُنْتَ  إنِْ  تعَِدُناَ بمَِا فَأ

  غَضَب   وَ  رجِْس   رَب كُِمْ 
َ
سْمَاء   فِ  تَُاَدِلوُننَِ  أ

َ
نْتُمْ  سَمَيْتُمُوهَا أ

َ
طَان   مِنْ  بهَِا الََلُّ  نزََلَ  مَا آباَؤكُُمْ  وَ  أ

ِ  فَانْتَظِرُوا سُلْ
 مْ مَعَكُ  إنِ 

نْجَيْنَاهُ  ٧١ الَمُْنْتَظِرِينَ  مِنَ 
َ
  ﴾٧٢ مُؤْمِنيَِ  كََنوُا مَا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  دَابرَِ  قَطَعْنَا وَ  مِنَا برِحَْْةَ   مَعَهُ  الَََِّينَ  وَ  فَأ

 ترجمه آيات

خداى يگانه را كه جز او خدايى نداريد بپرستيد، چرا ! اى قوم: ، گفت(فرستاديم)و به سوى قوم عاد برادرشان هود را 
 (.65)كنيد؟ پرهيزكارى نمى

 (.66)پنداريم بينيم، و از دروغگويانت مىىما تو را دستخوش سفاهت م: بزرگان قومش كه كافر بودند، گفتند
  



 (.67)ام بلكه پيغمبرى از ناحيه پروردگار جهانيانم من دستخوش سفاهت نشده! اى قوم: گفت
 (.68)رسانم و براى شما خيرخواهى امينم هاى پروردگار خويش به شما مىكه پيغام

از خودتان تذكارى آمده باشد تا شما را بيم دهد؟ به ياد مگر شگفت داريد كه شما را از پروردگارتان به وسيله مردى 
هاى خدا را به ياد آريد شايد هاى شما را درشت آفريد، نعمتآريد آن دم كه شما را از پس قوم نوح جانشين آنان كرد و جثه

 (.69)رستگار شويد 
 پرستيدند واگذاريم؟ اگر راستما مى اى تا خدا را به تنهايى بپرستيم و آنچه را پدرانمگر به سوى ما آمده: گفتند

 (.70)دهى بيار گويى عذابى را كه از آن بيممان مىمى
هايى كه شما و پدرانتان ساخته و روى عذاب و غضب پروردگارتان بر شما وقوع يافت، چرا با من بر سر نام: گفت

من  كنيد؟ منتظر باشيد كهنكرده، مجادله مىايد در حالى كه خداوند حجتى در باره آنها نازل يك مشت سنگ و چوب گذاشته
 (.71)برم نيز با شما انتظار آن عذاب را مى

هاى ما را تكذيب كرده پس او را با كسانى كه همراه وى بودند به رحمت خويش نجات داديم و نسل كسانى را كه آيه
 (.72)بودند، و مؤمن نبودند، قطع كرديم 

 بيان آيات

 محاجه هود عليه السلام با قوم خودبيان آيات مربوط به 
خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿

َ
  ﴾...الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ قاَلَ  هُوداا  أ

است به معناى برادر است، حال يا برادر تكوينى يعنى آن كسى كه در ولادت از پدر يا مادر و يا « اخو» كه اصلش« أخ»
كه شرع او را برادر دانسته، و يا برادرخواندگى، كه بعضى از اجتماعات آن را هر دو با انسان شريك است، يا برادر رضاعى 

اند، اين معناى اصلى كلمه مزبور است، و ليكن بطور استعاره به هر كسى كه با قومى يا شهرى، يا صنعتى و معتبر شمرده
اخو » و يا «بنى تميم برادر قبيله بنى تميماخو » :گويندكنند مثلا مىاى نسبت داشته باشد نيز برادر آن چيز اطلاق مىسجيه

 .«اخو الكرم برادر كرامت» و يا« اخو الحياكة برادر پشم بافى» و يا« يثرب برادر يثرب
خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿ :در آيه مورد بحث

َ
 قاَلَ ﴿ حرفهايى كه در پيرامون جمله .برادر به همين معناى استعارى است ﴾هُوداا  أ

بايد زده شود همان حرفهايى است كه در ذيل همين جمله در داستان قبلى زده  ﴾غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ
 :دارد اين است كه در آنجا داشت( علیه السلام)شد، تنها تفاوتى كه جمله مورد بحث با جمله مشابهش در داستان نوح 

بر سر جمله در آمد و در ( فاء)و جاى اين هست كه كسى بپرسد چرا در آنجا حرف عطف « قال» و در اينجا دارد ﴾...فَقَالَ ﴿
 اينجا در نيامد؟ جوابش همانطورى كه زمخشرى نيز در كشاف گفته اين است ـ

  



خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿ :در آيه مورد بحث سؤالى در تقدير است، گويا پس از آنكه فرمود: كه
َ
را فرستاديم به سوى و هود  ﴾هُوداا  أ

 ياَقاَلَ ﴿ :از كلام نوح با خبر شديم، اينك بفرما ببينيم هود به قوم چه گفت؟ در جواب فرمود: قوم عاد كسى پرسيده است
 .1﴾...قوَْمِ 

تصور ندارد، براى اينكه داستان مزبور، اولين داستانى است كه در اين ( علیه السلام)و اين سؤال و جواب در داستان نوح 
 .آيات ايراد شده است

 قاَلَ ﴿
ُ
  ﴾...قوَْمِهِ  مِنْ  كَفَرُوا الَََِّينَ  الَمَْلََ

اى از قوم وى ايمان داشته و از ترس آيد عدهكنيم بر مىبطورى كه از داستان هود و قومش كه به زودى آن را نقل مى
ايمان نداشتند، يا اگر داشتند ايمانشان را پنهان داشتند، بخلاف قوم نوح كه يا هيچ يك از آنها سايرين ايمان خود را پنهان مى

 قاَلَ ﴿ :اند، لذا در آيه مربوط به قوم نوح فرمودنما بودهكردند، و به داشتن ايمان، معروف و انگشتنمى
ُ
مه ه ﴾قوَْمِهِ  مِنْ  الَمَْلََ

 قاَلَ ﴿ :و ليكن در خصوص داستان هود فرمود، ...بزرگان قومش گفتند
ُ
گروهى كه از بزرگان  ﴾قوَْمِهِ  مِنْ  كَفَرُوا الَََِّينَ  الَمَْلََ

 .2زمخشرى نيز در وجه فرق بين اين دو تعبير همين معنا را ذكر كرده است... . قوم وى كه كافر بودند، گفتند
ها تپرستى خو كرده بودند، و بنت بتقوم هود از آنجايى كه بر س - ﴾الَكََْذبِيَِ  مِنَ  لَنظَُن كَ  إنِاَ وَ  سَفَاهَة   فِ  لنََََاكَ إنِاَ ﴿

در دلهايشان، مقدس و محترم بود، و با اين حال كسى جرأت نداشت سنت غلط آنان را مورد اعتراض قرار دهد لذا از كلام 
 («لنظنك» م درو لا «انا» در «ان» و استعمال لفظ «لنراك» يعنى با بكار بردن لام در)هود خيلى تعجب كرده، با تاكيد هر چه بيشتر 

 .او را به ظن بسيار قوى از دروغگويان پنداشتند ثانيااو را مردى سفيه و كم عقل، و رأى او را رأيى غلط خوانده، و اولا 
آيد كه بر مى 3﴾رُسُلهَُ  عَصَوْا وَ  رَب هِِمْ  بآِياَتِ  جَحَدُوا عَد   تلِكَْ وَ ﴿ كه در جمله «رسل» و همچنين از لفظ «كاذبين» از لفظ

 .اندهود غير از آن جناب، پيغمبران ديگرى را هم تكذيب و نافرمانى كردهقوم 

به قومش كه او را سفيه خوانده بودند و اشاره به اينكه قوم هود داراى ( علیه السلام)جواب مؤدبانه هود 
 اندتمدن بوده

  ﴾...سَفَاهَة   بِ  ليَسَْ  قوَْمِ  ياَقاَلَ ﴿
ه شود، همان حرفى است كه در آيه مشابه آن در داستان نوح گفتيم، تنها چيزى كه حرفى كه در تفسير اين آيه بايد گفت

 در خصوص اين جمله بايد بگوييم اين است كه قوم هود
  

                                                      
 .116، ص 2، جالكشاف 1
 .116، ص 2، جالكشاف 2
 .59هود، آيه  3



را تنها مردى گمراه دانستند، و اينان هود را مردى ( علیه السلام)شرمى و وقاحت كردند، چه آنان نوح بيشتر از قوم نوح بى
وقار نبوت را از دست نداد و ادبى را كه انبياء در دعوت الهى خود بايد ( علیه السلام)عين حال هود  سفيه خواندند، و در

و اين لحن، لحن كسى است كه نهايت درجه مهربانى و حرص  «يا قوم» :رعايت كنند فراموش نفرمود، و با كمال ادب فرمود
 .بر نجات مردمش را دارد

بينيد در رد تهمت سفاهت از خود و اثبات و به طورى كه مى - ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب ِ  مِنْ  رسَُول   لكَِن ِ  وَ  سَفَاهَة   بِ لَيسَْ ﴿
در مقابل مردمى لجوج، لجبازى و اصرار نكرده باشد، و در اولا ادعاى رسالت خويش، هيچ تاكيدى به كار نبرد، براى اينكه 

 .احتياجى به تاكيد ندارد ثانى بفهماند كه ادعايش آن قدر روشن است كه هيچ
بَل غُِكُمْ ﴿
ُ
ِ  رسَِالتَِ أ

نَا وَ  رَب 
َ
مِي   ناَصِح   لَكُمْ  أ

َ
 ي ﴾أ

هاى پروردگارم ندارم، و از آنچه شما در اى هستم به سوى شما، كارى جز تبليغ پيامعنى من از جهت اينكه فرستاده
 گر نبوده، نسبت به آن دين حقى كهخوانم حيلهبه سوى آن مى آرى، من در آنچه شما را. پنداريد، بكلى منزه هستمام مىباره

ام، خائن نيستم، و چيزى از آن را زير و رو نكرده، جز تدين شما را به دين توحيد يعنى دينى كه نفع و خير به آن مبعوث شده
 .ناميد «امين» و در برابر اينكه آنان او را دروغگو شمردند، خود را. خواهمشما در آن است چيز ديگرى نمى

﴿ 
َ
نْ  عَجِبْتُمْ  وَ أ

َ
  ﴾...رَب كُِمْ  مِنْ  ذكِْر   جَاءكَُمْ  أ

 كه از حروف اطباق است قرار گرفته، مبدل به« طا» با سين است، و از آنجايى كه پهلوى« بسطة» همان« بصطة» كلمه
 :جمع «آلاء» كلمه. نويسندمى «صاد» است، به همين خاطر با «سراط» را با اينكه اصلش« صراط» شده هم چنان كه« صاد»
 .است« انى» و «انى» جمع «آناء» و به معناى نعمت است، هم چنان كه -به كسر آن  - «الى» و -به فتح همزه  - «إلى»

مورد دانسته و از نعمتهاى الهى دو نعمت را تعجب قوم را بى( علیه السلام)در اين جمله مانند نوح ( علیه السلام)هود 
روشن بوده، ذكر فرموده است، يكى اينكه خداوند آنان را پس از انقراض قوم نوح، خليفه خود قرار داده، و ديگر كه بسيار 

ه شود كه قوم هود، داراى تمدن بوداز همين جا معلوم مى. اينكه به آنها درشتى هيكل و نيروى بدنى فراوان ارزانى داشته است
ر بعد از ذكر اين دو نعمت اشاره به ساي( علیه السلام)هود . ت بيشترى را دارا بودندو تقدم بر ساير اقوام داشته، و قوه و قدر

 .﴾...تُفْلحُِونَ  لَعَلكَُمْ  الََلِّ  آلءََ فَاذْكُرُوا ﴿ :هاى الهى نموده و فرمودهنعمت
  



 قاَلوُا ﴿
َ
  ﴾...آباَؤُناَ يَعْبُدُ  كََنَ  مَا نذََرَ  وَ  وحَْدَهُ  الََلَّ  لِنَعْبُدَ  جِئْتَنَا أ

  وَقَعَ  دْ قَ قاَلَ ﴿ .قوم هود براى اينكه او را به نوعى از استهزاء ساكت كنند، مساله تقليد از پدران را به رخ او كشيدند
  ﴾...غَضَب   وَ  رجِْس   رَب كُِمْ  مِنْ  عَلَيْكُمْ 

 .نموده، آن را دور انداختچيزى است كه اگر با چيزى ديگر برخورد بكند بايد از آن چيز صرفنظر  «رجز» و «رجس»
نيز در اين كلام خود، عذاب را رجس خوانده، ( علیه السلام)اند، هود مدفوع انسان را هم از همين جهت رجس و رجز گفته

 .سازدچون طبعا انسان از عذاب تنفر داشته و شخص معذب خود را از اشخاص ايمن از عذاب دور مى
ها و تقليد كوركورانه از پدران خود اين اصرارى كه شما در پرستش بت: فتدر جواب قوم خود گ( علیه السلام)هود 

چه وقت : گفتيدورزيد، باعث دورى شما از خدا و غضب خدا بر شما گشت، و سبب شد آن عذابى كه از در انكار مىمى
 .ن را دارمشود؟ به همين زودى بر شما نازل گردد، پس منتظر آن باشيد و من هم با شما انتظار آنازل مى

 احتجاج هود عليه السلام با قوم خود در رد مسلك بت پرستى آنان
﴿ 
َ
سْمَاء   فِ  تَُاَدِلوُننَِ أ

َ
نْتُمْ  سَمَيْتُمُوهَا أ

َ
در اين جملات ( علیه السلام)هود  - ﴾سُلطَْان   مِنْ  بهَِا الََلُّ  نزََلَ  مَا آباَؤكُُمْ  وَ  أ

يدند از ما پرستها را مىپدران ما كه اين بت: گفتندكند، چون قومش مىكردند رد مىمىها استدلالى را كه قوم بر الوهيت بت
ان و پدران شما نيز مانند شما بره: فرمايددر جواب مى( علیه السلام)تر بودند، و ما ناگزير بايد از آنان پيروى كنيم، هود عاقل

ت، ايد چيز ديگرى نيسدن آنها جز نامهايى كه شما بر آنها نهادهها نداشتند، و مساله خدا بودليل صحيحى بر خدايى اين بت
هايى را تراشيده يكى را خداى ارزانى و فراوانى نعمت، و ديگرى را خداى جنگ اين شماييد كه به دست خود سنگ يا چوب

جز در اوهام شما ايد، جز نامگذارى شما ماخذ ديگرى نداشته و خدايى آنها و سومى را خداى دريا و يا خشكى خوانده
خواهيد ادعاى مرا كه توأم با گذاريش به اختيار خود انسان است، مىمصداق ديگرى ندارد، و آيا با يك مشت اوهام كه اسم

 .دليل و برهان قطعى است جواب دهيد؟
ترين يفلطخورد، و اين خود پرستى در قرآن كريم فراوان به چشم مىاين طرز بيان در استدلال بر بطلان مسلك بت

ترين حجتى است بر بطلان اين مسلك، زيرا هر صاحب ادعايى كه نتواند بر حقانيت ادعاى خود اقامه حجت و بيان و برنده
 ها است كه انسان درترين جهالتشود، و از بديهىبرهان كند، در حقيقت برگشت ادعايش به خيال و فرض نامگذارى مى

ت موهومات و فرضيات اعتماد كند، و اين طرز بيان، تنها در مساله پرستش جريان مقابل برهان لجاجت ورزيده به يك مش
 ندارد، بلكه اگر در آن دقت شود در هر چيزى كه انسان به آن

  



اعتماد نمايد و آن را در قبال خداى تعالى موجودى مستقل پنداشته، در نتيجه به آن دلبستگى پيدا نمايد، آن را اطاعت كند و 
لذا خداى تعالى اطاعت غير خود را نيز عبادت خوانده، مثلا در باره اطاعت از . رب بجويد اين بيان جريان داردبه سويش تق

 ﴿ :شيطان فرموده
َ
عْهَدْ  لمَْ أ

َ
نْ  آدَمَ  بنَِ  ياَ إلََِْكُمْ  أ

َ
نِ  وَ  مُبيِ   عَدُو   لكَُمْ  إنِهَُ  الَشَيْطَانَ  تَعْبُدُوا لَ  أ

َ
 اط  صَِِ  هَذَا اعُْبُدُونِ  أ

 .1﴾مُسْتَقِيم  
نْجَيْنَاهُ ﴿
َ
  ﴾...مِنَا برِحَْْةَ   مَعَهُ  الَََِّينَ  وَ فَأ

براى اين است كه دلالت بر « رحمتى» :نكره يعنى بدون اضافه ذكر شده و خلاصه نفرمود «رحمت» اينكه در اين آيه
نصرت و پيروزى بر دشمنان نوع مخصوصى از رحمت كند، و آن رحمتى است كه مخصوص به مؤمنين است و آن همانا 

ِ  فِ  آمَنُوا الَََِّينَ  وَ  رسُُلَنَا لَنَنْصُُ إنِاَ ﴿ :است، هم چنان كه فرمود نْيَا الََْْيَاة شْهَادُ  يَقُومُ  يوَْمَ  وَ  الَِ 
َ
ا كََنَ وَ ﴿ :و نيز فرموده 2﴾الَْْ  حَقًّ

 .3﴾الَمُْؤْمِنيَِ  نصَُْ  عَلَيْنَا
كنايه از هلاكت و قطع نسل است، چون دابر هر چيزى به معناى « قطع دابر» - ﴾...بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  دَابرَِ  قَطَعْنَاوَ ﴿

 :گويندو يا از طرف آينده، مثل اينكه مى« امس الدابر» :گوينددنباله آن است، حال چه دنباله از طرف گذشته، هم چنان كه مى
حث به زودى ب - ان شاء  الله -و ما . قومى باعث هلاكت دنباله و نسل آن قوم نيز هستو معلوم است كه هلاكت « دابر القوم»

 .در سوره هود ايراد خواهيم نمود( علیه السلام)مفصلى در پيرامون داستان هود 
  

                                                      
يد كه راه ادت كنكه مرا عب( و آيا سفارش نكردم! )آيا اى پسران آدم به شما نسپردم كه عبادت شيطان نكنيد كه وى دشمن آشكاراى شما است؟ 1

 .61و  60يس آيات  -. راست همين است
، آيه مؤمن -. كنيم فرستادگان خود و گروندگان به ايشان را هم در زندگى دنيا و هم در روزى كه گواهان بپا خواهند خاستما به يقين يارى مى 2

51. 
 .47روم، آيه  -. ايمما همواره يارى كردن مؤمنين را بر خود لازم دانسته 3



 [79تا  73آيات (:7)سوره الأعراف ]

خَاهُمْ  ثَمُودَ  إلَِ وَ ﴿
َ
 الََلِّ  ناَقةَُ  هَذِهِ  رَب كُِمْ  مِنْ  بيَ نَِة   جَاءتَْكُمْ  قدَْ  غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ قاَلَ  صَالِْاا  أ

كُلْ  فَذَرُوهَا آيةَا  لَكُمْ 
ْ
رْضِ  فِ  تَأ

َ
وهَا لَ  وَ  الََلِّ  أ خُذَكُمْ  بسُِوء   تَمَس 

ْ
لَِم   عَذَاب   فَيَأ

َ
 منِْ  اءَ خُلفََ  جَعَلكَُمْ  إذِْ  اذُْكُرُوا وَ  ٧٣ أ

كُمْ  وَ  عَد   بَعْدِ 
َ
رضِْ  فِ  بوََأ

َ
بَالَ  تَنْحِتُونَ  وَ  قُصُوراا  سُهُولهَِا مِنْ  تَتَخِذُونَ  الَْْ رضِْ  فِ  تَعْثَوْا لَ  وَ  الََلِّ  آلءََ  فَاذْكُرُوا بُيُوتاا  الَِْْ

َ
 الَْْ

  قاَلَ  ٧٤ مُفْسِدِينَ 
ُ
وا الَََِّينَ  الَمَْلََ ينَ  قوَْمِهِ  مِنْ  اسِْتَكْبَُّ   مِنْهُمْ  آمَنَ  لمَِنْ  اسُْتُضْعِفُوا للََِِّ

َ
نَ  تَعْلمَُونَ  أ

َ
 الوُاقَ  رَب هِِ  مِنْ  مُرْسَل   صَالِْاا  أ

رسِْلَ  بمَِا إنِاَ
ُ
وا الَََِّينَ  قاَلَ  ٧٥ مُؤْمِنُونَ  بهِِ  أ مْرِ  عَنْ  عَتَوْا وَ  الَناَقةََ  فَعَقَرُوا ٧٦ كََفرُِونَ  بهِِ  آمَنْتُمْ  باِلََِّي إنِاَ اسِْتَكْبَُّ

َ
 قاَلوُا وَ  رَب هِِمْ  أ

خَذَتْهُمُ  ٧٧ الَمُْرسَْليَِ  مِنَ  كُنْتَ  إنِْ  تعَِدُناَ بمَِا ائِتْنَِا صَالحُِ  ياَ
َ
صْبَحُوا الَرجَْفَةُ  فَأ

َ
 قاَلَ  وَ  عَنْهُمْ  فَتَوَلَ  ٧٨ جَاثمِِيَ  دَارهِِمْ  فِ  فَأ

بْلَغْتُ  لقََدْ  قوَْمِ  ياَ
َ
ِ  رسَِالةََ  كُمْ أ

  ﴾٧٩ الَناَصِحِيَ  تَُبِ ونَ  لَ  لكَِنْ  وَ  لكَُمْ  نصََحْتُ  وَ  رَب 

 ترجمه آيات

خداى يگانه را كه جز او خدايى نداريد بپرستيد، ! اى قوم: گفت( فرستاديم)و به سوى قوم ثمود، برادرشان صالح را 
اى براى شما است، بگذاريدش تا در زمين خدا چرا كند، معجزه كه شما را از پروردگارتان حجتى آمد، اين شتر خدا است كه

 (.73)به آن آسيب مرسانيد كه به عذابى دردناك دچار شويد ! و زنهار
 به ياد آريد زمانى را كه خداوند پس از قوم عاد شما را جانشين آنان كرد، و در اين سرزمين جايتان ـ

  



هاى خدا را و در اين سرزمين تراشيد، به ياد آريد نعمتها مىها خانهد، و از كوهسازيها مىداد، و اينك در دشتهاى آن كوشك
 (.74)فساد نينگيزيد 

ده بودند به آنهايى كه مؤمن ش( يعنى)رفتند، بزرگان قومش كه گردنكشى كرده بودند به كسانى كه زبون به شمار مى
اند مؤمنيم ما به آيينى كه وى را به ابلاغ آن فرستاده: است؟ گفتنددانيد كه صالح پيغمبر پروردگار خويش شما چه مى: گفتند

(75.) 
 (.76)ايد منكريم ما آيينى را كه شما بدان گرويده: كسانى كه گردنكشى كرده بودند گفتند

به ما  اى صالح اگر تو پيغمبرى عذابى را كه: پس شتر را بكشتند و از فرمان پروردگار خويش سرپيچيدند، و گفتند
 (.77)دهى بيار وعده مى

 (78)جان شدند هاى خويش بىپس دچار زلزله شده و در خانه
من پيغام پروردگار خويش را رسانيدم و به شما خيرخواهى كردم، ولى ! اى قوم: آن گاه صالح از آنان دور شد و گفت

 (.79)داريد شما خيرخواهان را دوست نمى

 بيان آيات

 و داستان ناقه( عليه السلام)الح بيان آيات مربوط به رسالت ص
خَاهُمْ  ثَمُودَ  إلَِ وَ ﴿

َ
  ﴾...صَالِْاا  أ

اند، و خداوند متعال شخصى از خود زيستههاى قديمى عرب بوده كه در سرزمين يمن در احقاف مىثمود يكى از امت
ت پرسمانند قوم نوح و هود مردمى بتقوم خود را كه ( علیه السلام)صالح . در ميانشان مبعوث نمود «صالح» آنان را به نام

 .﴾غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ ياَ ﴿ :بودند به دين توحيد دعوت نمود و فرمود
 .يعنى براى شما شاهدى كه شهادتش قطعى است آمد ﴾رَب كُِمْ  مِنْ  بيَ نَِة   جَاءتَْكُمْ قَدْ ﴿
همان ماده شترى  «ناقه» كند و مقصود ازاى را كه در جمله قبل بود بيان مىاين جمله بينه ﴾آيةَا  لكَُمْ  الََلِّ  ناَقةَُ هَذِهِ ﴿

است كه خداوند آن را به عنوان معجزه براى نبوت صالح از شكم كوه بيرون آورد، و به همين عنايت بود كه آن را ناقه خدا 
 .ناميد

كُلْ فَذَرُوهَا ﴿
ْ
رْضِ  فِ  تَأ

َ
فهماند كه چون ناقه مذكور، ناقه رساند، و چنين مىتفريع را مى، «فاء» استعمال لفظ ﴾...الََلِّ  أ

فريع خالى از تشديد هم نيست، هم آن ت« فاء» و اين تعبير يعنى به كار بردن لفظ. خدا است پس بگذاريد تا در زمين خدا بچرد
مَة   لكُِ ِ وَ ﴿ رساند و هم زمينه را براى ذكر عذاب كه به مقتضاى آيهرا مى

ُ
 وَ  باِلقِْسْطِ  بيَنَْهُمْ  قضَُِ  رسَُولهُُمْ  جَاءَ  فَإذَِا رسَُول   أ

 آيه شريفه،. سازدكند، آماده مىحساب هر پيغمبرى را با امتش تصفيه مى 1﴾يُظْلمَُونَ  لَ  هُمْ 
  

                                                      
يونس، آيه  - .شودشود، و به هيچ امتى ظلم نمىو براى هر امتى رسولى است، پس وقتى رسولشان به سويشان آمد به عدالت در بينشان حكم مى 1

47. 



رضِْ فِ ﴿ مخصوصا جمله
َ
گذاشتن ناقه در چريدن و گردش كردن، اكراه فهماند كه قوم صالح، از آزاد بطور تلويح مى ﴾الََلِّ  أ

خواستند زير بار آن بروند، لذا توصيه كرده كه از آزادى آن جلوگيرى نكنند، آمده و نمىداشتند و گويا اين معنا بر آنان گران مى
 .شوندو تهديد فرموده كه اگر آسيبى به آن رسانيده، يا آن را بكشند به عذاب دردناكى دچار مى

  ﴾...عَد   بَعْدِ  مِنْ  خُلفََاءَ  جَعَلَكُمْ  إذِْ  كُرُوااذُْ وَ ﴿
كند، هم چنان كه هود قوم عاد را به آن هاى خدا دعوت مىصالح در اين جمله قوم خود را به تذكر و ياد آوردن نعمت

هاى عاد و ساير امت آورد اين است كه خداوند آنان را جانشين قومهايى كه به ياد آنان مىو از جمله نعمت. نموددعوت مى
هاى جلگه زمين و همچنين كوهستانى آن را اشغال نموده و در آن گذشته قرار داده و در زمين مكنتشان داده، و اينك قسمت

 ظلفكند، و با به كار بردن خلاصه مى ﴾الََلِّ  آلءََ فَاذْكُرُوا ﴿ ها را در جملهاند، آن گاه تمامى نعمتخانه و آبادى به وجود آورده
هاى خدا را به ياد نعمت: رساند، و گويا پس از اينكه فرمودكه براى تفريع است، مغايرت آن را با جملات قبل مى« فاء»

ها كه خداوند در دسترس شما قرار داده، با اين همه نعمت: ها را بر شمرد، براى بار دوم فرمودبياوريد، و تعدادى از آن نعمت
 .به ياد بياوريدها را جا دارد كه آن نعمت

رضِْ  فِ  تَعْثَوْا لَ وَ ﴿
َ
هم به معناى  «عثى» و لازمه آن است، و ماده «فاذكروا» اين جمله عطف بر جمله ﴾مُفْسِدِينَ  الَْْ

ه با اينكه دو ماد «عيث و عثى» :گويدراغب در مفردات مى. فساد تفسير شده، و هم به معناى اضطراب و مبالغه آمده است
شود بيشتر در فسادهايى گفته مى «عيث» چيزى كه هست ماده، «جذب و جبذ» معنا به هم نزديك هستند، مانندهستند از جهت 

 تَعْثَوْا لَ وَ ﴿ شود، مانند آيهكه بيشتر در فسادهاى معنوى و غير حسى به كار برده مى «عثى» كه محسوس باشد، به خلاف ماده
رضِْ  فِ 

َ
 .1﴾مُفْسِدِينَ  الَْْ

 به وى ايمان آورده بودند( علیه السلام)فقط مستضعفين از قوم صالح 
 قاَلَ ﴿

ُ
وا الَََِّينَ  الَمَْلََ ينَ  قوَْمِهِ  مِنْ  اسِْتَكْبَُّ   ﴾...مِنْهُمْ  آمَنَ  لمَِنْ  اسُْتُضْعِفُوا للََِِّ

ينَ ﴿ جمله  دلالت كند بر اينكه مستضعفين از قوم صالح، تفسير كرد تا ﴾مِنْهُمْ  آمَنَ لمَِنْ ﴿ را با جمله ﴾اسُْتُضْعِفُواللََِِّ
 .مؤمنين آن قوم بودند، و خلاصه، تنها مستضعفين به وى ايمان آورده بودند

مْرِ  عَنْ  عَتَوْا وَ  الَناَقةََ فَعَقَرُوا ﴿
َ
 به معناى بريدن آن از بيخ است، «عقر نخله» ﴾...رَب هِِمْ  أ

  
                                                      

 .33راغب، ص  مفردات 1



و  .به معناى تمرد و سرپيچى است «عتو» و. معناى بريدن دست و پاى آن نيز آمدهبه معناى نحر آن است، و به  «عقر ناقه» و
ه معناى بقيه جملات اين دو آي. متعدى شده، متضمن سر پيچى از روى استكبار است «عن» در اين آيه از آنجايى كه با لفظ

 .روشن است، و احتياج به توضيح ندارد
خَذَتْهُمُ ﴿
َ
صْبَحُ  الَرجَْفَةُ فَأ

َ
 ﴾...جَاثمِِيَ  دَارهِِمْ  فِ  وافَأ

در انسان و پرندگان « جثوم» و. به معناى لرزيدن و اضطراب شديد است، مانند زلزله در زمين و تلاطم در دريا« رجفة»
 .مانند به سينه در افتادن شتر است

آن « هود» سوره« 67» آيهخوانده و در « رجفة» اند،در آيات مورد بحث عذابى را كه قوم صالح با آن به هلاكت رسيده
خَذَتْهُمْ ﴿ و در آيه« صيحه» را

َ
هاى و اين بدان علت است كه نوعا صاعقه. ناميده است« صاعقه» آن را 1﴾الَهُْونِ  الَْعَذَابِ  صَاعِقَةُ فَأ

 جو ها باعث اهتزازآسمانى بدون صيحه و صداى هولناك و نيز بدون رجفه و زلزله نيست، چون معمولا اينگونه صاعقه
 ممكن هم هست گفته شود. كندرسد باعث لرزيدن زمين شده، ايجاد زلزله مىشود، و اهتزاز جوى نيز وقتى به زمين مىمى

 .اين است كه صاعقه باعث تكان خوردن دلها و لرزيدن اندام آدمى است« رجفه» به« صاعقه» وجه تسميه
آن استيصال و انقراض آن قوم بوده، اثر كفر و ظلمى بوده  اين آيه تنها دلالت دارد بر اينكه اين عذاب كه مقصود از

 .داشتند، و اما اينكه اين عذاب چگونه بوجود آمده، آيه شريفه متعرض آن نيستاست كه نسبت به آيات خدا روا مى
  

                                                      
 .17حم سجده، آيه  1



 [84تا  80آيات (:7)سوره الأعراف ]

  لقَِوْمِهِ  قاَلَ  إذِْ  لوُطاا وَ ﴿
َ
تُونَ  أ

ْ
حَد   مِنْ  بهَِا سَبَقَكُمْ  مَا الَفَْاحِشَةَ  تَأ

َ
تُونَ  إنِكَُمْ  ٨٠ الَْعَالمَِيَ  مِنَ  أ

ْ
 منِْ  شَهْوَةا  الَر جَِالَ  لَِأَ

نْتُمْ  بلَْ  الَن سَِاءِ  دُونِ 
َ
نْ  إلَِ  قوَْمِهِ  جَوَابَ  كََنَ  مَا وَ  ٨١ مُسِْفُِونَ  قوَْم   أ

َ
خْرجُِوهُمْ  قاَلوُا أ

َ
نَاس   إنَِهُمْ  قرَْيَتكُِمْ  مِنْ  أ

ُ
 ٨٢ تَطَهَرُونَ يَ  أ

نْجَيْنَاهُ 
َ
هْلهَُ  وَ  فَأ

َ
تَهُ  إلَِ  أ

َ
مْطَرْناَ وَ  ٨٣ الَْغَابرِِينَ  مِنَ  كََنتَْ  امِْرَأ

َ
  ﴾٨٤ الَمُْجْرمِِيَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  فَانْظُرْ  مَطَراا  عَليَْهِمْ  أ

 ترجمه آيات

ان كنيد كه هيچ يك از جهانيچرا اين كار زشتى را مى: و لوط را فرستاديم، به ياد آر زمانى را كه وى به قوم خود گفت
 (.80)اند پيش از شما نكرده

 (.81)ايد پيشهكنيد، بلكه شما گروهى اسرافشما از روى شهوت به جاى زنان به مردان رو مى
 (.82)نند كاز دهكده خويش بيرونشان كنيد، كه اينان خود را پاكيزه قلمداد مى: پاسخ قومش جز اين نبود كه گفتند

 (.83)پس او را با كسانش نجات داديم، مگر زنش را كه قرين بازماندگان بود 
 (.84)آن گاه بارانى عجيب بر آنان ببارانديم، بنگر تا عاقبت بدكاران چسان بود 

 بيان آيات

 (عليه السلام)مربوط به رسالت لوط 
  لقَِوْمِهِ  قاَلَ  إذِْ  لوُطاا وَ ﴿

َ
تُونَ  أ

ْ
  ﴾...ةَ الَفَْاحِشَ  تَأ

 ظاهر جمله اين است كه اين داستان عطف به داستان نوح است كه قبلا ذكر نموده و
  



رسَْلْنَالقََدْ ﴿ در ابتداى آن فرموده بود:
َ
خواهد  «و لقد ارسلنا لوطا اذ قال لقومه» :تقدير آيه مورد بحث نيزبنابراين و  ﴾نوُحاا  أ

اذكر به » هاى قرآنى اين است كه لفظشود، و ليكن معهود از اينگونه سياقمىبود، اين آن چيزى است كه از ظاهر آيه استفاده 
 .باشدمى «اذكر لوطا الذى ارسلناه اذ قال لقومه» :مقدر بوده و تقدير آيه« ياد آر

خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿ :وحدت سياق اقتضا داشت كه هم چنان كه در داستان هود و صالح فرمود
َ
 ثَمُودَ  إلَِ وَ ﴿ و ﴾هُوداا  أ

خَاهُمْ 
َ
و اگر در خصوص قوم لوط سياق را تغيير داده و بعد از ذكر  «و الى فلان اخاهم لوطا» در اينجا نيز بفرمايد ﴾صَالِْاا  أ

خَاهُمْ  مَدْيَنَ  إلَِ وَ ﴿ :داستان آن قوم مجددا به سياق قبلى برگشته و فرموده
َ
عت يبراى اين بوده كه لوط از پيروان شر ﴾شُعَيْباا  أ

« هود» بودند، و در تفسير سوره( علیه السلام)بوده، به خلاف هود و صالح كه از پيروان شريعت نوح ( علیه السلام)ابراهيم 
بوده، و آن حضرت او را به سوى اهل سدوم و اقوام مجاور آنان فرستاد، ( علیه السلام)خواهيم گفت كه لوط از بستگان ابراهيم 

 .پرستان بودند، به دين توحيد دعوت كندبتتا آنان را كه مشرك و از 
﴿ 
َ
تُونَ أ

ْ
تُونَ ﴿ :فرمايدعمل لواط است، به دليل اينكه در آيه بعد مى «فاحشه» مراد از ﴾الَفَْاحِشَةَ  تَأ

ْ
 .﴾ةا شَهْوَ  الَر جَِالَ لَِأَ

حَد   مِنْ  بهَِا سَبَقَكُمْ مَا ﴿
َ
و اين . زمين مرتكب چنين گناهى نشدند يعنى هيچ يك از امم و اقوام روى ﴾الَْعَالمَِيَ  مِنَ  أ

 .شودجمله، دلالت دارد بر اينكه تاريخ پيدايش اين عمل منتهى به همين قوم مى
 .-تعالى  ان شاء  الله -و ما در تفسير سوره هود، به تفصيل قصه لوط، متعرض خواهيم شد 

تُونَ إنِكَُمْ ﴿
ْ
  ﴾...الَن سَِاءِ  دُونِ  مِنْ  شَهْوَةا  الَر جَِالَ  لَِأَ

كنايه است از عمل نامشروع با مردان، و  ﴾الَن سَِاءِ  دُونِ مِنْ ﴿ و همچنين به قرينه «شهوة» به قرينه كلمه «اتيان الرجال»
 رساند كه قوم لوط عمل زناشويى با زنان را ترككند، اين معنا را نيز مىرا معنا مى« اتيان الرجال» اين دو قرينه، علاوه بر اينكه

 :رمودهناميده و ف «اسراف» كردند، و اين عمل را از آنجايى كه تجاوز و انحراف از قانون فطرت است،گفته و به مردان اكتفاء مى
نْتُمْ بلَْ ﴿

َ
 .﴾مُسِْفُِونَ  قوَْم   أ

 اىسابقهاست، از آنجايى كه عمل مزبور، فاحشه بى «ء انكم» اى است استفهامى و تقدير آنجمله مورد بحث جمله
 .«شويد؟آيا شما چنين كارى را مرتكب مى» :پرسدبوده از در تعجب و استبعاد مى

  



نْ  إلَِ  قوَْمِهِ  جَوَابَ  كََنَ  مَاوَ ﴿
َ
  ﴾...قاَلوُا أ

خْرجُِوهُمْ ﴿ :يعنى از آنجايى كه جواب درستى از اين سؤال نداشتند لا جرم او را تهديد به تبعيد نموده، گفتند
َ
 نْ مِ أ

و اين خود دليل بر سفاهت قوم لوط است، كه اصلا متعرض جواب از سؤال لوط نشده، در مقام جواب چيزى  ﴾قرَْيَتكُِمْ 
گفتند كه هيچ ربطى به سؤال او نداشت، چون جواب از سؤال لوط يا به اعتراف به آن است، و يا به اين است كه با دليل آن را 

نشين در شهر است، خوار شمرده و كلامش اطر اينكه مردى غريب و خوشابطال كنند، و قوم لوط چنين نكردند، بلكه او را بخ
د كه رسنشين است، و كس و كارى ندارد، او را نمىشهر از ما است، و اين مرد در اين شهر خوش: ارزش دانسته، گفتندرا بى

 .گيرى كندبه كارهاى ما خرده
نْجَيْنَاهُ ﴿
َ
هْلهَُ  وَ فَأ

َ
تَهُ  إلَِ  أ

َ
  ﴾الَْغَابرِِينَ  مِنَ  تْ كََنَ  امِْرَأ

دلالت دارند بر اينكه جز اهل خانه لوط هيچ كس  1﴾الَمُْسْلمِِيَ  مِنَ  بَيْت   غَيَُْ  فيِهَا وجََدْناَفَمَا ﴿ اين آيه و همچنين آيه
ى همسر است، يعنبه معناى گذشتگان از قوم است، و در اينجا كنايه از هلاكت « غابرين» كلمه. در آن قريه ايمان نياورده بودند

 .او هم جزو از بين رفتگان است
مْطَرْناَوَ ﴿

َ
  ﴾الَمُْجْرمِِيَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  فَانْظُرْ  مَطَراا  عَلَيْهِمْ  أ

رفت عذابى را ذكر كند، و مع ذلك اسمى از عذاب نياورده و به جاى آن، فرستادن باران را با اينكه در اينجا انتظار مى
اين بود كه بفهماند عذاب و هلاكت قوم لوط به وسيله باران بوده، و به همين جهت باران را نكره آورده و  ذكر فرموده، براى

هاى معمولى نبوده، بلكه بارانى مخصوص و از جهت غرابت و شدت اثر، تا بفهماند باران مزبور از باران «مطرا بارانى» :فرمود
مْطَرْناَوَ ﴿ :در باره اين باران توضيح داده و فرموده سابقه بوده است، چنان كه در جاى ديگر قرآنبى

َ
يل   مِنْ  حِجَارَةا  عَلَيْهَا أ ِ

 سِج 
 .2﴾ببَِعِيد   الَظَالمِِيَ  مِنَ  هَِ  مَا وَ  رَب كَِ  عِنْدَ  مُسَوَمَةا  مَنْضُود  

ش است تا او و امت( الله عليه وآله و سلمصلى )خطاب به پيغمبر اسلام  ﴾الَمُْجْرمِِيَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ فَانْظُرْ ﴿ جمله
 .عبرت بگيرند

  
                                                      

 .36ذاريات، آيه  -. ما در آن قريه بيش از يك خانوار مسلمان نيافتيم 1
كه نزد پروردگارت نشانگذارى شده بود، و چنين عذابى ( سنگهايى)پشت سر هم بر آنان ببارانديم، ( منظم)و سنگهايى از گل سخت چيده شده  2

 .83هود، آيه  -. از ستمگران دور نيست



 [93تا  85آيات (:7)سوره الأعراف ]

خَاهُمْ  مَدْيَنَ  إلَِ وَ ﴿
َ
وْفُوا رَب كُِمْ  مِنْ  بيَ نَِة   جَاءتَْكُمْ  قَدْ  غَيُُْهُ  إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  مَا الََلَّ  اعُْبُدُوا قوَْمِ  ياَ قاَلَ  شُعَيْباا  أ

َ
 الَكَْيْلَ  فَأ

شْيَاءهَُمْ  الَناَسَ  تَبْخَسُوا لَ  وَ  الَمِْيَزانَ  وَ 
َ
رْضِ  فِ  تُفْسِدُوا لَ  وَ  أ

َ
 وَ  ٨٥ مُؤْمِنيَِ  كُنْتُمْ  إنِْ  لكَُمْ  خَيُْ   ذَلكُِمْ  إصِْلحَِهَا بَعْدَ  الَْْ

اط   بكُِل ِ  تَقْعُدُوا لَ  ونَ  وَ  توُعِدُونَ  صَِِ كُ  قَليِلا  كُنْتُمْ  إذِْ  اذُْكُرُوا وَ  عِوجَاا  تَبْغُونَهَا وَ  بهِِ  آمَنَ  نْ مَ  الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  تصَُد   مْ فَكَثَََ
رسِْلتُْ  باِلََِّي آمَنُوا مِنْكُمْ  طَائفَِة   كََنَ  إنِْ  وَ  ٨٦ الَمُْفْسِدِينَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  انُْظُرُوا وَ 

ُ
وا يؤُْمِنُوا لمَْ  طَائفَِة   وَ  بهِِ  أ  حَتَ  فَاصْبُِّ

  قاَلَ  ٨٧ الَْْاَكمِِيَ  خَيُُْ  هُوَ  وَ  بيَنَْنَا الََلُّ  يََكُْمَ 
ُ
وا الَََِّينَ  الَمَْلََ  منِْ  مَعَكَ  آمَنُوا الَََِّينَ  وَ  شُعَيْبُ  ياَ لَنُخْرجَِنَكَ  قوَْمِهِ  مِنْ  اسِْتَكْبَُّ

وْ  قرَْيَتنَِا
َ
  قاَلَ  مِلَتنَِا فِ  لَِعَُودُنَ  أ

َ
يْنَا قَدِ  ٨٨ كََرهِيَِ  كُنَا لوَْ  وَ  أ  مِنْهَا الََلُّ  نََاَناَ إذِْ  بَعْدَ  مِلَتكُِمْ  فِ  عُدْناَ إنِْ  كَذِباا  الََلِّ  عَََ  افِْتَََ

نْ  لَناَ يكَُونُ  مَا وَ 
َ
نْ  إلَِ  فيِهَا نَعُودَ  أ

َ
 قوَْمِنَا يَْ بَ  وَ  بيَنَْنَا افِْتَحْ  رَبَنَا توََكََّنَْا الََلِّ  عَََ  عِلمْاا  ء  شَْ  كَُ  رَب نَا وَسِعَ  رَب نَا الََلُّ  يشََاءَ  أ

نْتَ  وَ  باِلَْْق ِ 
َ
  قاَلَ  وَ  ٨٩ الَفَْاتَِيَِ  خَيُُْ  أ

ُ
ونَ  إذِاا  إنِكَُمْ  شُعَيْباا  اتَِبَعْتُمْ  لَئنِِ  قوَْمِهِ  مِنْ  كَفَرُوا الَََِّينَ  الَمَْلََ خَذَتْهُمُ  ٩٠ لَْاَسَُِ

َ
 فَأ

  الَرجَْفَةُ 
َ
نْ  شُعَيْباا  كَذَبوُا الَََِّينَ  ٩١ جَاثمِِيَ  دَارهِِمْ  فِ  صْبَحُوافَأ

َ
 ٩٢ الَْْاَسَِِينَ  هُمُ  كََنوُا شُعَيْباا  كَذَبوُا الَََِّينَ  فيِهَا يَغْنَوْا لمَْ  كَأ

بْلغَْتُكُمْ  لقََدْ  قوَْمِ  ياَ قاَلَ  وَ  عَنْهُمْ  فَتَوَلَ 
َ
ِ  رسَِالتَِ  أ

  ﴾٩٣ كََفرِِينَ  قوَْم   عَََ  آسَ  فَكَيْفَ  لَكُمْ  نصََحْتُ  وَ  رَب 
  



 ترجمه آيات

خداى يگانه را كه جز او خدايى ! اى قوم: گفت( او به قوم خود)و به سوى مردم مدين برادرشان شعيب را فرستاديم، 
فروشى مك)پيمانه و وزن را تمام دهيد ( و حجت بر شما تمام شده) نداريد بپرستيد، برهانى از پروردگارتان به سوى شما آمده

و حق مردم را كم مدهيد و در اين سرزمين پس از اصلاح آن فساد راه ميندازيد، اين دستور را اگر باور داشته باشيد ( مكنيد
 (.85)براى شما بهتر است 

باز داريد، و راه خدا را منحرف  بر سر هر راه منشينيد كه مردم را بترسانيد، و كسى را كه به خدا ايمان آورده از راه خدا
خواسته باشيد، زمانى را به ياد آريد كه اندك بوديد، و خدا بسيارتان كرد، به ياد آريد و بنگريد سرانجام تباهكاران چگونه بود 

(86.) 
اند، صبر اند و گروهى ايمان نياوردهام ايمان آوردهاگر گروهى از شما به اين آيين كه من براى ابلاغ آن مبعوث شده

 (.87)مان داورى كند، او بهترين داوران است كنيد تا خداى
ادى خود اند، از آبما تو را با كسانى كه به تو ايمان آورده! اى شعيب: كردند گفتندكشى مىبزرگان قوم وى كه گردن

 (.88)آن نفرت داشته باشيم؟  هر چند از( به آيين شما بازگرديم: )كنيم، مگر اينكه به آيين ما باز گرديد، گفتبيرون مى
ايم، ما را نسزد كه بدان اگر پس از آنكه خدا ما را از آيين شما رهايى داده بدان باز گرديم در باره خدا دروغى ساخته

ايم، باز گرديم، مگر خدا، پروردگارمان بخواهد كه علم پروردگار ما به همه چيز رسا است، و ما كار خويش را به خدا واگذاشته
 (.89)ميان ما و قوممان به حق داورى كن كه تو بهترين داورانى ! روردگاراپ

 (.90)اگر شعيب را پيروى كنيد زيان خواهيد ديد : بزرگان قوم كه كافر بودند گفتند
 (.91)جان شده و به زانو درآمدند هاى خويش بىزلزله گريبان ايشان را بگرفت و در خانه

كردند، خود دند، و كسانى كه شعيب را تكذيب میكردند هرگز در آن ديار نبوگويى كسانى كه شعيب را تكذيب 
 (.92)مردمى زيانكار بودند 

هاى پروردگار خويش را به شما رساندم و نصيحتتان كردم، چگونه من پيغام! اى قوم: آن گاه از آنان رو برتافته و گفت
 (.93)ورزند اندوهگين شوم؟ براى گروهى كه كفر مى

 آياتبيان 

 (عليه السلام)بيان آيات شريفه مربوط به رسالت شعيب 
خَاهُمْ  مَدْيَنَ  إلَِ وَ ﴿

َ
  ﴾...شُعَيْباا  أ

 نيز مانند نوح و ساير انبياى قبل از خود( علیه السلام)، چون شعيب (علیه السلام)اين آيه عطف است بر داستان نوح 
 .دعوت خويش را بر اساس توحيد قرار داده بود

  



معجزاتى كه دليل بر رسالتش ( علیه السلام)اين جمله دلالت دارد بر اينكه شعيب  ﴾رَب كُِمْ  مِنْ  بيَ نَِة   جَاءتَْكُمْ  قَدْ ﴿
 .باشد داشته، و اما آن معجزات چه بوده، قرآن كريم اسمى از آن نبرده است

زيرا گر چه آن نيز در جاى خود كند نيست، و مقصود از اين آيات و معجزات، آن عذابى كه در آخر داستان ذكر مى
. دتواند باشآيتى بود، و ليكن آيتى بود كه همه آنان را هلاك ساخت، و معلوم است كه آيه عذاب آيه و معجزه رسالت نمى

 گيرى وقتى صحيحپس به كيل و وزن وفا كنيد، و اين نتيجه: فرمايدعلاوه بر اينكه پس از ذكر اين آيه و بينه نتيجه گرفته و مى
 .است كه عذاب نازل نشده باشد، و مردم هلاك نشده باشند

 به قوم خود( علیه السلام)تعاليم شعيب 
وْفُوا ﴿
َ
شْيَاءهَُمْ  الَناَسَ  تَبْخَسُوا لَ  وَ  الَمِْيزاَنَ  وَ  الَكَْيْلَ فَأ

َ
رضِْ  فِ  تُفْسِدُوا لَ  وَ  أ

َ
( سلامعلیه ال)شعيب  ﴾إصِْلحَِهَا بَعْدَ  الَْْ

ى كه در فروشرا پس از دعوت به توحيد كه اصل و پايه دين است به وفاى به كيل و ميزان و اجتناب از كم نخست قوم خود
آنان را دعوت به اين معنا كرده كه در زمين فساد ايجاد نكنند، و بر خلاف فطرت  ثانياآن روز متداول بوده دعوت نموده، و 

 .راه نروند -كند تنظيم امر حيات دعوت مىكه همواره انسان را به اصلاح دنياى خود و  -بشرى 
شود، و ليكن از ما قبل و ما بعد جمله نيز مى الله گر چه افساد در زمين بر حسب اطلاق شامل گناهان مربوط به حقوق

آيد كه مقصود از فساد خصوص آن گناهانى است كه باعث سلب امنيت در اموال و اعراض و نفوس اجتماع مورد بحث بر مى
 .ود، مانند راهزنى، غارت، تجاوزهاى ناموسى و قتل و امثال آنشمى

وفاى  :كند كهسپس اين دو دعوت خود را چنين تعليل مى( علیه السلام)شعيب  ﴾مُؤْمِنيَِ  كُنْتُمْ  إنِْ  لكَُمْ  خَيُْ  ذَلكُِمْ ﴿
تماعى كنند، زيرا زندگى اجتر تامين مىبه كيل و وزن و بر هم نزدن نظم جامعه براى شما بهتر است، و سعادت دنياى شما را به

هاى ديگر مبادله نموده و بدين وسيله حوائج انسان وقتى قابل دوام است كه افراد، ما زاد فرآورده خود را در مقابل فرآورده
يزى هر چفرما بوده و مردم در مقدار و اوصاف خود را برآورده كنند، و اين وقتى ميسر است كه در سراسر اجتماع امنيت حكم

كنند به يكديگر خيانت نكنند، چون اگر خيانت از يك نفر صحيح باشد از همه صحيح خواهد بود، و خيانت كه معامله مى
آورد، در چنين اجتماعى مردم به انواع حيله و تقلب، سم مهلك همه معلوم است كه اجتماع را به چه صورت و وضعى در مى

 .دهندرا به جاى سالم و خالص به خورد يكديگر مى را به جاى دوا، و جنس معيوب و مخلوط
و همچنين عدم افساد در زمين، چون فسادانگيزى نيز امنيت عمومى را كه محور چرخ اجتماع انسانى است از بين برده 

 .و مايه نابودى كشت و زرع و انقراض نسل انسان است
  



بطور  -و يا اگر ايمان به حق داشته باشيد  -هاى من ايمان داشته باشيد شما اگر به گفته: خلاصه بيان شعيب اين شد كه
فروشى و تقلب و خوددارى از افساد در زمين به نفع خود مسلم تصديق خواهيد كرد كه وفاى به كيل و وزن و اجتناب از كم

 .شما است
مان در اين آيه ايمان به دعوت است، معناى اي: اندبعضى از مفسرين آيه مورد بحث را طورى ديگر معنا كرده و گفته

شوند كه به آنان ايمان داشته باشند، كسانى كه در دل كافرند، همان كفر و شقاوت و چون وقتى مردم از دعوت انبياء منتفع مى
گذارد كه دعوت انبياء را قبول نموده، از خيرات دنيوى آن طور كه شايسته است منتفع شوند، در نتيجه شان نمىضلالت

نْيَا الََْْيَاةُ  هَذِهِ  مَاوَ ﴿ :انتفاعاتى كه از دنيا و زندگى آن دارند، انتفاعاتى است خيالى هم چنان كه فرموده  وَ  عِب  لَ  وَ  لهَْو   إلَِ  الَِ 
 .1﴾يَعْلمَُونَ  كََنوُا لوَْ  الََْْيَوَانُ  لهََِ  الَِْخِرَةَ  الََِارَ  إنَِ 

اشاره به وفاى به كيل و ساير مذكورات بعد از آن نباشد بلكه اشاره به « ذلكم» احتمال دارد لفظ: اندبعضى ديگر گفته
جميع مطالب گذشته بوده، و مراد به ايمان هم همان معناى اصطلاحى باشد نه معناى لغوى، خلاصه اينكه معناى آيه چنين 

 .يختيدانگن وفا نموده و در زمين فساد نمىپرستيديد و به كيل و وزداشتيد، تنها او را مىشما اگر ايمان به خدا مى: باشد
آيد كه قوم شعيب قبل از اين خطاب متصف به اشكالى كه به اين دو تفسير وارد است اين است كه از ظاهر آيه بر مى

ل از اسم فاعكه  «مؤمنين» كه ماضى است و هم لفظ «كنتم» هم لفظ ﴾مُؤْمِنيَِ  كُنْتُمْ إنِْ ﴿ :اند، براى اينكه فرمودهايمان بوده
ايمان است ظهور در اين دارد كه صفت ايمان مدتى در بين آنان مستقر بوده، و اگر قوم شعيب ايمان نداشتند يا همه آنان كافر 

ان تؤمنوا ( و يا)ذلكم خير لكم ان آمنتم » :بودند، جا داشت بفرمايدبودند و يا بعضى كافر و مستكبر و بعضى مؤمن و منقاد مى
 فهميم كه منظور از ايمان در اين آيه، ايمانپس از اينجا مى« آورديد و يا اگر ايمان بياوريدبهتر بود اگر ايمان مى اين براى شما

 .به معناى اصطلاحى نيست
اط   بكُِل ِ  تَقْعُدُوا لَ وَ ﴿ ونَ  وَ  توُعِدُونَ  صَِِ  ﴾...عِوجَاا  تَبْغُونَهَا وَ  بهِِ  آمَنَ  مَنْ  الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  تصَُد 

 «تصدون» حال از فاعل« و تبغونها» و جمله، «لا تقعدوا» حال از فاعل «تصدون» و «توعدون» ظاهر سياق اين است كه
 .است

  
                                                      

 .64عنكبوت، آيه  -. دانستند زندگى حقيقى همان سراى ديگر استزندگى اين دنيا به جز بازيچه و سرگرمى نيست، و اگر مى 1



كند، و آن اين است كه كارى به صراط مستقيم در اين جمله، سومين بخش دعوت خود را بيان مى( علیه السلام)شعيب 
نكه به اند، و از ايكردهآيد كه قوم شعيب به انحاى مختلف مردم را از شعيب گريزان مىاز اين جمله بر مى. خدا نداشته باشند

وى ايمان آورند و نزدش رفته كلماتش را گوش دهند، و در مراسم عبادتش شركت جويند، بازشان داشته آنان را در اينكه به 
د راه خدا را كه همان دين فطرت است كج و كردنكردند، و همواره سعى مىدين حق و طريقه توحيد در آيند تهديد مى

 .ناهموار طلب كنند و بپيمايند
عيب ش. گرداندندكوتاه سخن، در راه ايمان راهزنانى بودند كه با تمام قوا و با هر نوع حيله و تزوير مردم را از راه بر مى

كند كه از تاريخ امم گذشته و سرانجام مىهاى خداوند انداخته توصيه هم در مقابل، ايشان را به ياد نعمت( علیه السلام)
 .مفسدين ايشان عبرت گيرند

 هاى تكامل بشر استهاى الهى و از پايهاشاره به اينكه ازدياد نسل از نعمت
كُمْ  قَليِلا  كُنْتُمْ  إذِْ  اذُْكُرُواوَ ﴿ حقيقت موعظه و نصيحت  اين دو جمله در ﴾الَمُْفْسِدِينَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  انُْظُرُوا وَ  فَكَثَََ

اندازد، و آن مساله ازدياد هاى بزرگ خدا مىدر جمله اول مردم را به ياد يكى از نعمت. در باره امتثال اوامر و نواهى قبلى است
نسل است براى اينكه انسان بر خلاف ساير انواع حيوانات زندگيش اجتماعى است، و آن كمالاتى كه براى اين نوع ميسر و 

ازد سكند و حساب او را از آنها جدا مىاى كه انسان را از ساير انواع حيوانات متمايز مىست و خلاصه، سعادت عاليهمتوقع ا
تواند كند كه اين موجود داراى ادوات و قواى مختلف و تركيبات وجودى خاصى بوده باشد كه با داشتن آن نمىاقتضاء مى

وده و همه حوائج ضرورى خود را تامين نمايد، بلكه ناگزير است از اينكه در مانند ساير حيوانات بطور انفرادى زندگى نم
تحصيل خوراك، پوشاك، مسكن، همسر و ساير حوائج با ساير افراد تشريك مساعى نموده و همه با كمك فكرى و عملى 

 .يكديگر حوائج خود را تامين نمايند
يار بزرگى است، زيرا هر چه بر عدد افراد اجتماعش پر واضح است كه براى چنين موجودى كثرت افراد، نعمت بس

وائج پى ترى از حگردد و به دقايق بيشتر و باريكتر مىافزوده شود نيروى اجتماعيش بيشتر و فكر و اراده و عمل آن قوى
 .كندترى را پيدا مىهاى دقيقحلبرده در حل مشكلات و تسخير قواى طبيعت راه

هاى گذارد خود يكى از نعمتنسل و اينكه عدد افراد بشر به تدريج رو به فزونى مى روى اين حساب مساله ازدياد
آرى، هيچ وقت يك ملت چند هزار نفرى نيروى جنگى و استقلال سياسى و . ها و اركان تكامل بشر استالهى و از پايه

 .اقتصادى و قدرت علمى و ارادى و عملى ملت چندين ميليونى را ندارد
 موعظه و مفسدين، اين نيز براى كسانى كه چشم بصيرت داشته باشند و اما عاقبت 

  



شته دانند كه در دورانهاى گذعبرت بزرگى است و خوشبختانه تاريخ به اندازه كافى از احوال امم گذشته ضبط كرده، همه مى
ها را از هيبت سلطنت خود مرعوب لاند كه دفرازانى طاغى بودهو امثال آنان گردن 1از قياصره و فراعنه و اكاسره و فغافره

كردند، و خون مردم را به سهولت ريخته، زن و فرزند آنان را به زير يوغ بردگى ها را خراب و اموال را غارت مىنموده خانه
كشيدند، خداى تعالى هم آنان را در اين ظلم و ستم مهلت داد تا به اوج قدرت خود رسيده و به منتهاى درجه شوكت خود مى

نائل آمدند، دنيا و زينت و شهواتش دل آنان را فريفته و از اينكه ساعتى عقل خود را به كار اندازند بازشان داشت، و تمامى 
اوقات خود را صرف عيش و نوش نموده، هواى دل را معبود خود ساختند، و به اين وسيله خداوند گمراهشان ساخته كارشان 

قدرت و اراده و هر نعمت ديگرى از آن استفاده ننموده، به تدريج از ميان رفتند و امروز  را به اينجا كشانيد كه در عين داشتن
جز نام ننگينى از بعضى از آنان باقى نمانده است، آرى سنت پروردگار بر اين جريان يافته كه انسان زندگى خود را بر اساس 

رد، طبع عالم و اسباب جارى در آن با او بناى ضديت و دشمنى تعقل بنا كند، و اگر غير اين كند و راه فساد و افساد را پيش گي
 .شودگذارد و او هر قدر هم نيرومند باشد در بين دو سنگ آسياى طبيعت له و نابود مىرا مى

 امر به شكيبايى در برابر كفر كافران، تعليم ديگر شعيب عليه السلام بوده است
رسِْلتُْ  باِلََِّي آمَنُوا مِنْكُمْ  طَائفَِة   كََنَ  إنِْ وَ ﴿

ُ
  ﴾...بهِِ  أ

كند، و آن اين است كه در صورتى كه اختلاف كلمه در بين شما در اين آيه چهارمين دستور خود را به آنان گوشزد مى
بلكه به طرف حق . اى از شما به طرف كفر متمايل شدند شما بخاطر آنان دست از حق و حقيقت بر نداريدروى داد و عده

مان و عمل از اتفاق مردم بر اي( علیه السلام)شود كه شعيب هاى آنان صبر كنيد، از اينجا معلوم مىقابل كارشكنىگرائيده، در م
صالح مايوس بوده، و احساس كرده كه چنين اتفاقى نخواهند كرد و مسلما اختلاف خواهند داشت، و طبقه اول و توانگران 

ر مؤمنين خواهند زد، و قهرا مؤمنين در تصميم خود سست خواهند قومش به زودى دست به خرابكارى و كارشكنى و آزا
شد، ناچار همه ايشان را از مؤمن و كافر امر به صبر و انتظار فرج نموده است تا خداوند در ميانشان حكومت كند، چرا كه او 

ه كافر و صبرى است كه ب كنندگان است، همين امر بهكنندگان است، يكى از شواهد بر اينكه او بهترين حكمبهترين حكم
مؤمن قوم شعيب كرده، زيرا صلاح جمعيتى كه مركب از كافر و مؤمن است در همين است كه در برابر يكديگر صبر و 

 دارى را پيشه كنند، مؤمنين در زندگىخويشتن
  

                                                      
قياصره جمع قيصر پادشاهان روم و فراعنه جمع فرعون زمامداران مصر و اكاسره جمع كسرى سلاطين ايران و فغافره جمع فغفور پادشاهان چين  1

 .اندگفتهرا مى



اكتفاء نموده، كارهايى  خود آرامش خاطر را از دست نداده و در دين خود دچار حيرت و اضطراب نشوند، كفار هم به كفر خود
جويى آلوده نسازند، پس همين دستور خود يكى كه مايه ندامت است نكرده و از در نادانى دامن خود را به ننگ ظلم و مفسده

 كند كه مايه خير همه مردماز شواهدى است بر اينكه خداوند خير الحاكمين است براى اينكه در هر موقع مناسبى حكمى مى
 .كند، عادلانه و خالى از جور و تعدى استى هم كه مىاست، و هر حكم

نسبت به كافر حكمى است ارشادى، و نسبت به مؤمنين حكمى است مولوى، و يا به عبارت  «فاصبروا» جملهبنابراين 
 .كندديگر نسبت به هر دو طبقه حكمى است ارشادى كه آنان را به صلاحشان راهنمايى مى

 قاَلَ ﴿
ُ
وا الَََِّينَ  الَمَْلََ  ﴾...شُعَيبُْ  ياَ لَنُخْرجَِنَكَ  قوَْمِهِ  مِنْ  اسِْتَكْبَُّ

به وظيفه ارشاد و راهنمايى خود قيام نمود، و ليكن قوم او استكبار نموده به دستوراتش گردن ( علیه السلام)شعيب 
دست بر داريد و گر نه از شهر و ديارتان  بايد از دين توحيد: ننهادند و در عوض او و گروندگان به او را تهديد نموده و گفتند

 .اخراج خواهيم كرد
 و از آنجايى كه تهديد خود را بطور قطع خاطر نشان شعيب كردند، هم چنان كه از لام و نون تاكيد در دو جمله

لب نمود، ط آيد شعيب ترسيده و از خداى تعالى فتح و فيروزى و نجات از اين گرفتارى رابر مى« او لتعودن» و« لنخرجنك»
 . ﴾...بيَنَْنَا افِْتَحْ رَبَنَا ﴿ :و گفت
 قاَلَ ﴿

َ
يْنَا قَدِ  كََرهِيَِ  كُنَا لوَْ  وَ  أ  ﴾...مِلتَكُِمْ  فِ  عُدْناَ إنِْ  كَذِباا  الََلِّ  عَََ  افِْتَََ

يْنَاقَدِ ﴿ در آيه شريفه از ارتداد و اعراض از دين توحيد اظهار كراهت نموده و با جمله( علیه السلام)شعيب   عَََ  افِْتَََ
و ساير جملات بعدى كراهت خود را توجيه نموده، فهمانيد در صورتى كه او و قومش مجبور به اختيار يكى از  ﴾كَذِباا  الََلِّ 

 .دو شق ارتداد و يا تبعيد شوند جز شق دوم را اختيار نخواهند كرد

دْناَإنِْ ﴿ اشتباه يك مفسر كه جمله: مْ  فِ  ع  قبل از  (علیه السلام)را دليل بر مشرك بودن شعيب  ﴾مِلَّتكِ 
 نبوتش گرفته است

پرست تقبل از نبوتش مشرك و ب( علیه السلام)اند بر اينكه شعيب را دليل گرفته ﴾ملِتَكُِمْ  فِ  عُدْناَإنِْ ﴿ بعضيها جمله
مزبور از اين  هايى به آنان داد، مفسرچنين نسبتبوده، و اين اشتباه بسيار بزرگى است، و حاشا بر مقام شامخ انبياء كه بتوان 

نين اند گفته و در حقيقت اين جمله و همچاينكلام را از زبان قوم كه قبلا كافر بوده( علیه السلام)معنا غفلت كرده كه شعيب 
ه مراد اين در صورتى است ك از باب نسبت دادن وصف اكثريت افراد يك اجتماع به همه ايشان است، البته ﴾الََلُّ نََاَناَ ﴿ :جمله

از نجات دادن، نجات دادن ظاهرى از شرك فعلى باشد، و گر نه اگر مراد نجات حقيقى از هر ضلالتى چه محقق و چه مقدر 
 بوده باشد، خود شعيب هم مانند ساير افراد قومش از كسانى خواهد بود كه خداوند نجاتشان داده اگر چه خود او يك

  



ك نورزيده باشد، براى اينكه شعيب هم مانند ساير مردم هيچ خير و شرى را از خود مالك نبوده و هر لحظه هم به خدا شر
 .خيرى كه به او رسيده از ناحيه پروردگار بوده است

نْ  لَناَ يكَُونُ  مَاوَ ﴿
َ
طعى قهاى قبلى و ترقى دادن مطلب و آن را كه قبلا اين جمله به منزله اعراض از گفته ﴾فيِهَا نَعُودَ  أ

ما از برگشتن به كيش شما كراهت داريم، زيرا اين برگشت مستلزم افتراى به : نبود بطور قطع بيان داشتن است، گويا فرموده
 .شويمخدا است، بلكه چنين كارى را به هيچ وجه مرتكب نمى

نْ إلَِ ﴿
َ
نْ  لَناَ يكَُونُ  مَاوَ ﴿ همانطورى كه گفتيم جمله ﴾رَب نَا الََلُّ  يشََاءَ  أ

َ
 :به منزله اين است كه گفته شود ﴾فيِهَا نَعُودَ  أ

و چون اين قسم حرف زدن از ادب انبياء دور و به گفتار اشخاص جاهل به مقام پروردگار « گرديمما ابدا به كيش شما بر نمى»
آرى « يماست منحرف شومگر خداوند متعال بخواهد كه ما از راه ر» اضافه كرد كه( علیه السلام)بيشتر شبيه است، لذا شعيب 

آدمى هر چه هم كامل باشد، باز جائز الخطا است، و ممكن است در اثر ارتكاب گناهى دچار عقوبت پروردگار گردد و سلب 
 .عنايت از او شده، و در نتيجه از دين خدا مطرود گشته، در ضلالت بيفتد

ى است تعالى همان كس الله تعالى را اسم برد و هم ربنا را براى اشاره به اين بود كه الله هم( علیه السلام)اينكه شعيب 
پرستان خداى تعالى را اله دانسته و ليكن است و هم رب، پس اينكه بت( معبود)كند، او هم اله كه امور ما آدميان را اداره مى

رب خشكى يكى را رب آسمان و ديگرى را رب زمين و ها پنداشته، يكى را رب دريا و ديگرى را ربوبيت را از شؤون بت
 .اند، صحيح نيستخلاصه هر بتى را رب يكى از شؤون عالم دانسته

بطور  بعد از آنكه» :پرسداين جمله به منزله تعليل جمله قبلى است، گويا كسى از او مى ﴾عِلْماا  ء  شَْ  كَُ  رَب نَاوَسِعَ ﴿
ر جواب هم د( علیه السلام)چه معنا داشت؟ شعيب  ان شاء  الله ديگر گفتن «گرديمقطع گفتى هرگز به كيش شما بر نمى

داند احاطه ندارم و هر فرموده، اين حرف را براى اين زدم كه پروردگار من به هر چيزى عالم است، و من به آنچه كه او مى
مشيت او به چيزهايى تعلق بگيرد كه به نفع يا به ضرر ممكن است بنابراين علم و اطلاعى را هم كه دارم او به من عطا فرموده، 

خبر باشم، مثلا ممكن است او بداند كه ما به زودى نافرمانيش خواهيم كرد، و به همين جهت مشيت من باشد و من از آن بى
 .او تعلق بگيرد به اينكه ما به كيش شما برگرديم، اگر چه الآن به حسب ظاهر از كيش شما متنفريم

بعيد نيست كه ذكر اين جمله نيز براى اشاره به همان نكته قبلى باشد، چون خداوند كسى را كه به او  ﴾توََكََّنَْا الََلِّ  عَََ ﴿
 كند از شر هر چيزى كه از آن بترسداعتماد و توكل مى

  



 .كندحفظ مى
نْتَ  وَ  باِلْْقَ ِ  قوَْمِنَا بيََْ  وَ  بيَنَْنَا افِْتَحْ رَبَنَا ﴿

َ
ر پس از آنكه قوم شعيب را در صورتى كه به كيش آنان ب ﴾الَفَْاتَِيَِ  خَيُُْ  أ

نگردد تهديد به اخراج نمودند، و شعيب هم بطور قطع آنان را از برگشتن به كيش و ملت آنان مايوس نمود اينك به خداى 
، حكم كردن بين دو فريق است كند، و مقصودش از فتح، هماناخود پناه برده و براى خود و يارانش فتح و پيروزى طلب مى

چون فتح بين دو چيز، مستلزم جدا كردن آن دو از يكديگر است، و اين كلام خود كنايه از يك نحو نفرينى است كه باعث 
هلاكت قوم است، و اگر صريحا هلاكت آنان را از خداوند طلب نكرد، و اهل نجات و اهل هلاكت را معلوم نساخت، براى 

به صورت انصاف بگيرد، و نيز براى اين بود كه با علم و اطمينانى كه به عنايت پروردگارش داشته و اين بود كه حق را 
دانست كه به زودى او را يارى خواهد نمود، رسوايى و بدبختى نصيب كفار خواهد گرديد، خواست تا در حرف زدن مى

وا ﴿ ملهرعايت ادب را نموده، امر را به خدا واگذار نمايد، هم چنان كه در ج  ﴾الَْْاَكمِِيَ  خَيُُْ  هُوَ  وَ  بيَنَْنَا الََلُّ  يََكُْمَ  حَتَ فَاصْبُِّ
 .آن را مرعى داشت

از اسماء حسناى پروردگار است، و ما در سابق در باره معناى حكم و همچنين در  ﴾الَفَْاتَِيَِ خَيُُْ ﴿ و ﴾الَْْاَكمِِيَ خَيُُْ ﴿
ِ وَ ﴿ فتح بحث نموده و به زودى در تفسير آيههمين گذشته نزديك در باره معناى  سْمَاءُ  لِلَّ

َ
در باره  1﴾بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ  الَْْ

 .همه اسماء حسناى پروردگار بحث خواهيم كرد
  قاَلَ وَ ﴿

ُ
  ﴾...قوَْمِهِ  مِنْ  كَفَرُوا الَََِّينَ  الَمَْلََ

 كنند، و اين همان عمل زشتىبخواهند به او ايمان آورند تهديد مىدر اين جمله كفار، مؤمنين به شعيب و كسانى را كه 
اط   بكُِل ِ  تَقْعُدُوا لَ وَ ﴿ است كه شعيب در جمله ونَ  وَ  توُعِدُونَ  صَِِ آنان را از ارتكاب آن نهى فرموده  ﴾الََلِّ  سَبيِلِ  عَنْ  تصَُد 

ه برد در حقيقت براى اين است كه زمينگفتارشان را اسم مىهاى آنان خصوص اين بود، و اگر در اينجا از همه اقسام كارشكنى
 .فراهم نمايد ﴾الَْْاَسَِِينَ  هُمُ  كََنوُا شُعَيْباا  كَذَبوُاالَََِّينَ ﴿ را براى جمله

البته احتمال هم دارد كه اتباع در اين جمله به معناى ظاهرى و عرفى كلمه كه همان پيروى آدمى است، بوده باشد، و 
از اين گفت و شنودها اطمينان پيدا كرده باشند كه گروندگان به آن حضرت به زودى دنبال وى راه افتاده، از سرزمين  كفار بعد

 ن وسيله شعيبتا به اي« اگر بدنبال شعيب به راه بيفتيد بطور يقين زيانكار خواهيد بود» :اندكنند لذا گفتهخود مهاجرت مى
  

                                                      
 .180اعراف، آيه  1



خيال خود از مزاحمتش آسوده گشته و افراد قوم خود را هم از دست نداده باشند، چون  را در مهاجرتش تنها بگذارند، و به
كفار تنها با شعيب دشمن بودند و دشمنى آنان با گروندگان به او به خاطر او بود، و گر نه با خود گروندگان هيچ گونه عداوتى 

 .نداشتند
معناى دوم، و خلاصه مقصود از متابعت چه به معناى  به هر تقدير آيه مورد بحث چه به معناى اول باشد و چه به

 عَيْباا شُ  كَذَبوُاالَََِّينَ ﴿ گرويدن به او باشد و چه به معناى مهاجرت با او، به هر حال به منزله توطئه و زمينه چينى براى جمله
 .است ﴾الَْْاَسَِِينَ  هُمُ  كََنوُا

خَذَتْهُمُ ﴿
َ
صْبَحُوا الَرجَْفَةُ فَأ

َ
  ﴾جَاثمِِيَ  دَارهِِمْ  فِ  فَأ

است، و معناى آيه، در آيه مشابه آن « صبح كردند» و يا به معناى( گرديدند، شدند)« صاروا» به معناى« اصبحوا» كلمه
 .در داستان صالح گذشت

نْ  شُعَيْباا  كَذَبوُاالَََِّينَ ﴿
َ
  ﴾الَْْاَسَِِينَ  هُمُ كََنوُا ...  فيِهَا يَغْنَوْا لمَْ  كَأ

به اين معنا است كه فلانى در فلان مكان زياد اقامت گزيد، تو  «غنى فى مكان كذا» :گويدمفردات خود مىراغب در 
است، و جهت تخفيفش اين است كه  «كان» كان مخفف 1نياز است و كلمهگويى با اقامت در آن مكان از هر مكان ديگرى بى

 .بر سر جمله فعليه در آمده است
كند كه حال تكذيب كنندگان قوم شعيب را به حال كسى تشبيه مى ﴾...شُعَيْباا  كَذَبوُاالَََِّينَ ﴿ بنا به گفته راغب جمله

نتوانسته در وطن اصلى خود زياد اقامت كند، چون نوعا اين گونه اشخاص از جهت نداشتن علاقه و اهل و عشيره و خانه و 
اند كه وطن خود علاقه دارند و در آن زياد اقامت گزيدهپوشند، به خلاف كسانى كه در زندگى به آسانى از وطن چشم مى

 .دزمينى به سر برده باشن -پوشى از آن برايشان دشوار است تا چه رسد به مردمى كه قرنها و نسلا بعد نسل در سر چشم
اند، اشتهداى به سرزمين خود نخداى متعال قوم شعيب را كه چنين مردمى بودند، به مردمى تشبيه نموده كه هيچ علاقه

 .زيرا به اندك مدتى و با يك زلزله شديد به ديار خاموشى شتافتند
وَ ﴿ كردند كه شعيب و قومش ضرر خواهند كرد، و ليكن خيالشان باطل شد و خودشان زيانكار شدندكفار خيال مى

 .2﴾الَمَْاكرِِينَ  خَيُُْ  الََلُّ  وَ  الََلُّ  مَكَرَ  وَ  مَكَرُوا
  

                                                      
 ط مكتبه المرتضويه. 379راغب، ص  مفردات 1
 .54آل عمران، آيه  2



عيب و پيروانش ش» منظور اينكه مفاد آيه مورد استشهاد را در خلال گفتار خود بگنجاند نخست گفتار كفار را كهخداى تعالى به 
نقل نموده و پس از آن مساله نزول عذاب را بطور مبهم ذكر فرموده، و بيان نكرد كه چه كسانى دچار زلزله « زيانكار هستند

ى كه كسان» :ديدند، آن گاه پرده از روى اين ابهام برداشته صريحا فرمودشدند، صريحا نفرمود كفار به اين عذاب دچار گر
 .شودو اگر در اين سياق دقت شود معناى مزبور از خلال آن استفاده مى «شعيب را تكذيب نمودند زيانكار شدند

  ﴾...عَنْهُمْ فَتَوَلَ ﴿
ز نزول عذاب و هلاكت آنان بوده، و منظور از شود كه اعراض شعيب از كفار بعد ااز ظاهر سياق اين آيه استفاده مى

به اين معنا است كه  ﴾...آسَ فَكَيْفَ ﴿ در جمله «آسى» خطاب در آن عبرت گرفتن ديگران از سرنوشت آنان بوده و كلمه
 .چگونه اندوهگين شوم در باره قومى كه كفر ورزيدند

  



 [102تا  95آيات (:7)سوره الأعراف ]

رسَْلْنَا مَاوَ ﴿
َ
  نبَِ    مِنْ  قرَْيَة   فِ  أ

خَذْناَ إلَِ
َ
هْلهََا أ

َ
سَاءِ  أ

ْ
اءِ  وَ  باِلِْأَ  الَْْسََنَةَ  الَسَي ئَِةِ  مَكََنَ  بدََلْناَ ثُمَ  ٩٤ يضَََُعُونَ  لَعَلهَُمْ  الَضََُ

اءُ  آباَءنََا مَسَ  قدَْ  قاَلوُا وَ  عَفَوْا حَتَ  اءُ  وَ  الَضََُ خَذْناَهُمْ  الَسََِ
َ
نَ  لوَْ  وَ  ٩٥ يشَْعُرُونَ  لَ  هُمْ  وَ  بَغْتَةا  فَأ

َ
هْلَ  أ

َ
 اتَِقَوْا وَ  آمَنُوا الَقُْرىَ  أ

رْضِ  وَ  الَسَمَاءِ  مِنَ  برََكََت   عَليَْهِمْ  لفََتَحْنَا
َ
خَذْناَهُمْ  كَذَبوُا لكَِنْ  وَ  الَْْ

َ
  ٩٦ يكَْسِبُونَ  كََنوُا بمَِا فَأ

َ
مِنَ  أ

َ
هْلُ  فَأ

َ
نْ  الَقُْرىَ  أ

َ
تيَِهُمْ  أ

ْ
 يَأ

سُنَا
ْ
  ٩٧ ناَئمُِونَ  هُمْ  وَ  بَيَاتاا  بَأ

َ
مِنَ  وَ  أ

َ
هْلُ  أ

َ
نْ  الَقُْرىَ  أ

َ
تيَِهُمْ  أ

ْ
سُنَا يَأ

ْ
  ٩٨ يلَْعَبُونَ  هُمْ  وَ  ضُحا  بَأ

َ
مِنُوا أ

َ
مَنُ  فَلَ  الََلِّ  مَكْرَ  فَأ

ْ
 مَكْرَ  يَأ

ونَ  الَقَْوْمُ  إلَِ  الََلِّ    ٩٩ الَْْاَسَُِ
َ
ينَ  يَهْدِ  لمَْ  وَ  أ رضَْ  يرَِثوُنَ  للََِِّ

َ
هْلهَِا بَعْدِ  مِنْ  الَْْ

َ
نْ  أ

َ
صَبْنَاهُمْ  نشََاءُ  لوَْ  أ

َ
 عَََ  نَطْبَعُ  وَ  بذُِنوُبهِِمْ  أ

نْبَائهَِا مِنْ  عَلَيْكَ  نَقُص   الَقُْرىَ  تلِْكَ  ١٠٠ يسَْمَعُونَ  لَ  فَهُمْ  قُلُوبهِِمْ 
َ
 بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُا فَمَا باِلَِْي نَِاتِ  رسُُلُهُمْ  جَاءتَْهُمْ  لقََدْ  وَ  أ

كْثََهِمِْ  وجََدْناَ مَا وَ  ١٠١ الَكََْفرِِينَ  قُلُوبِ  عَََ  الََلُّ  يَطْبَعُ  كَذَلكَِ  قَبْلُ  مِنْ  كَذَبوُا
َ
كْثََهَُمْ  وجََدْناَ إنِْ  وَ  عَهْد   مِنْ  لِْ

َ
 لفََاسِقِيَ  أ

١٠٢﴾  

 ترجمه آيات

 (.94)اى پيغمبرى نفرستاديم مگر مردم آن قريه را به سختى و بيمارى دچار كرديم، شايد زارى كنند و در هيچ قريه
 بيمارى و سختى به پدران ما نيز: آن گاه به جاى بدى خوبى آورديم تا فزونى گرفتند، و گفتند

  



 (.95)خبر بودند، ايشان را بگرفتيم رسيد پس ناگهان در آن حال كه بىمى
 گشوديم، ولىهايى از آسمان و زمين به روى ايشان مىها ايمان آورده و پرهيزكارى كرده بودند بركتقريهاگر مردم 

 (.96)كردند مؤاخذه كرديم تكذيب كردند، و ما نيز ايشان را به اعمالى كه مى
 (.97)ها ايمنند كه عذاب ما شبانه هنگامى كه در خوابند به سوى ايشان بيايد؟ مگر مردم اين قريه
 (.98)كنند به سوى ايشان بيايد؟ روز هنگامى كه بازى مىها ايمنند كه عذاب ما نيممگر مردم اين قريه

 (.99)شوند اند؟ كه جز گروه زيانكاران از تدبير خداى ايمن نمىمگر از مكر و تدبير خداى ايمن شده
اند روشن نشده كه اگر بخواهيم سزاى مگر براى كسانى كه اين سرزمين را پس از هلاكت مردمش به ميراث برده

 (.100)نهيم تا نتوانند بشنوند رسانيم، و بر دلهايشان مهر مىگناهشان را به ايشان مى
ها سويشان آمدند و به آن چيزها كه قبلا به خوانيم پيغمبرانشان با حجتهايى كه ما از خبرهاى آن بر تو مىاين قريه

 (.101)نهد هاى كفار خداوند مهر مىور نبودند، اينچنين بر دلآتكذيب آن پرداخته بودند ايمان
 (.102)پيشگان يافتيم غالب آنان را به پيمانى پايبند نيافتيم، و بدرستى كه بيشترشان را عصيان

 بيان آيات

 فرستادهايى كه به سويشان پيامبر مىسنن الهى در مورد امت
ه هاى گذشته بود خلاصراى اينكه مطالبى را كه در آن آيات در باره امتاند، باين آيات مربوط و متصل به آيات قبل

ها از اين جهت منقرض شدند كه بيشتر افرادشان فاسق و از زى عبوديت بيرون اين امت: فرمايدكرده و در باره همه آنها مى
ه ذيلا هاى الهى كنكردند، در نتيجه سنتبودند، و به عهد الهى و آن ميثاقى كه در روز اول خلقت از آنان گرفته شده بود وفا 

 .شان گرديدتوضيح آن را خواهيم داد يكى پس از ديگرى در باره آنان جريان يافت و منتهى به انقراض
فرستاد به دنبال او آن امت را با ابتلاى به ناملايمات ها مىآرى، خداى سبحان هر پيغمبرى را كه به سوى امتى از آن امت

يله شد كه اين مردم به اين وسكرد، تا به سويش راه يافته و به درگاهش تضرع كنند، و وقتى معلوم مىايش مىها آزمو محنت
ساخت، مى جارى« سنت مكر» شوند سنت ديگرى را به جاى آن سنت بنامهاى نامبرده بالاست متنبه نمىكه خود يكى از سنت

اعراض از حق و علاقمند شدن به شهوات مادى و شيفتگى در برابر زيبائيهاى و آن اين بود كه دلهاى آنان را بوسيله قساوت و 
 .نهاددنيوى مهر مى

نمود، و آن اين بود كه انواع گرفتاريها و را جارى مى« استدراج» بعد از اجراى اين سنت، سنت سوم خود يعنى
 هاى آنان را بر طرف ساخته زندگيشان را از هر جهت مرفهناراحتى

  



ا به طور شان ركرد، تا وقتى كه همه، و بدين وسيله روز به روز بلكه ساعت به ساعت به عذاب خود نزديكترشان مىنمودمى
فرستاد، در حالى كه در مهد امن و سلامت آرميده و به علمى ناگهانى و بدون اينكه احتمالش را هم بدهند به ديار نيستى مى

ن بود مغرور گشته و از اينكه پيشامدى كار آنها را به هلاكت و زوال بكشاند غافل كه داشتند و وسايل دفاعيى كه در اختيارشا
 .و خاطر جمع بودند

آثار خارجى گناهان و بيان اينكه ايمان و تقوى معيار و مدار نزول نعمت، و بى ايمانى و گناه منشا 
 نقمت براى آدميان است

اى را هم خاطر نشان آيات قبل يك حقيقت خالى از هر شايبهگيرى از خداى تعالى در اين آيات علاوه بر خلاصه
نَ  لوَْ وَ ﴿ ساخته و در جمله

َ
هْلَ  أ

َ
بدان اشاره نموده است، و آن حقيقت  ﴾الَسَمَاءِ  مِنَ  برََكََت   عَليَْهِمْ  لفََتَحْنَا اتَِقَوْا وَ  آمَنُوا الَقُْرىَ  أ

 .نعمت و نقمت بر آدميان استعبارت است از چيزى كه معيار و مدار اساس نزول 
بطور كلى همه اجزاى عالم مانند اعضاى يك بدن به يكديگر متصل و مربوط است، بطورى كه صحت : توضيح اينكه

و سقم و استقامت و انحراف يك عضو در صدور افعال از ساير اعضاء تاثير داشته و اين تفاعل در خواص و آثار در همه اجزاء 
 .دو اطراف آن جريان دار

همه به سوى خداى سبحان و آن هدفى كه خداوند براى آنها مقدر  -بطورى كه قرآن شريف بيان كرده  -و اين اجزاء 
نموده در حركتند، انحراف و اختلال حركت يك جزء از اجزاى آن مخصوصا اگر از اجزاى برجسته باشد در ساير اجزاء بطور 

رى هم كه ساير اجزاى عالم در اين جزء دارند فاسد شده، فسادى كه از جزء گذارد و در نتيجه آثانمايان اثر سوء باقى مى
گردد، اگر جزء مزبور به خودى خود و يا به كمك ديگران استقامت قبلى مزبور در ساير اجزاء راه يافته بود به خودش بر مى

اعوجاج خود ادامه دهد فساد حال و  گردد، ولى اگر به انحراف وخود را بدست آورد حالت رفاه قبل از انحرافش هم بر مى
محنت و ابتلاءش نيز ادامه خواهد يافت تا آنجا كه انحراف و طغيانش از حد بگذرد، و كار ساير اجزاء و اسباب مجاورش را 
به تباهى بكشاند، اينجاست كه همه اسباب جهان عليه او قيام نموده، و با قوايى كه خداوند به منظور دفاع از حريم ذات و 

 .سازندحفظ وجودشان در آنها به وديعه سپرده جزء مزبور را تا خبردار شود از بين برده و نابود مى
هايى است كه خداى تعالى در جميع اجزاى عالم كه يكى از آنها انسان است جارى ساخته، نه اين خود يكى از سنت

 .بردار است و نه انسان از آن مستثنا استاين سنت تخلف
ها از راه فطرت منحرف گردد، و در نتيجه از راه سعادت انسانى كه خداوند برايش است اگر امتى از امتو چون چنين 

مقرر كرده باز بماند اسباب طبيعيى هم كه محيط به آن است و مربوط به او است اختلال يافته، و آثار سوء اين اختلال به خود 
 گردد، و خلاصهآن امت بر مى

  



اش آثار سويى در اسباب رود، براى اينكه اين خودش بود كه با انحراف و كجروىچشم خودش مىهايش به دود كجروى
 شود، فسادهايى متوجه اجتماعش مىطبيعى باقى گذارد، و معلوم است كه در بازگشت آن آثار چه اختلالها و چه محنت

برده و هجوم بليات و تراكم مصيبات تهديد به اخلاق و قساوت قلب، و از بين رفتن عواطف رقيقه روابط عمومى را از بين 
 هاىهاى فصلى و زمين از روياندن زراعت و درختان دريغ نموده، و در عوض بارانكند، آسمان از باراندن بارانانقراضش مى

ست همه آياتى ااينها . بردغير فصلى، سيل، طوفان و صاعقه به راه انداخته، و زمين با زلزله و خسف آنان را در خود فرو مى
 دارد، و در حقيقت امتحانى است به عسر بعد ازالهى كه چنين امتى را به توبه و بازگشت به سوى راه مستقيم فطرت وا مى

 .امتحان به يسر
ِ  فِ  الَفَْسَادُ ظَهَرَ ﴿ شاهد گوياى گفتار ما آيه شريفه يْدِي كَسَبَتْ  بمَِا الَِْحَْرِ  وَ  الَبَّْ 

َ
 عَمِلوُا لََِّياَ  بَعْضَ  يقَهُمْ لَُِذِ  الَناَسِ  أ

شوند باعث فساد در بر و بحر عالم است، فسادى مظالم و گناهانى كه مردم مرتكب مى: فرمايداست كه مى 1﴾يرَجِْعُونَ  لَعَلَهُمْ 
ى و وشود و يا مانند اختلال اوضاع جها و سلب امنيت دامنگير خصوص انسان مىكه يا مانند وقوع جنگ و بسته شدن راه

 .سازدزمينى كه زندگى و معاش انسان و غير انسان را مختل مى
صَابكَُمْ  مَاوَ ﴿ آيه شريفه

َ
يْدِيكُمْ  كَسَبَتْ  فَبمَِا مُصِيبَة   مِنْ  أ

َ
به  - الله ان شاء -نيز به وجهى كه  2﴾كَثيُِ   عَنْ  يَعْفُوا وَ  أ

ُ  لَ  الََلَّ إنَِ ﴿ كند، و همچنين آيه شريفهتاييد مى زودى در باره معناى آن خواهد آمد گفتار ما را مانند آيه قبلى ِ  بقَِوْم   مَا يُغَيُ 
وا حَتَ  ُ ِ نْفُسِهِمْ  مَا يُغَيُ 

َ
 .و آيات ديگرى كه قريب به اين معنا است 3﴾بأِ

ر كه هيچ، و گ -و چه اندك است چنين امتى  -و كوتاه سخن اينكه، اگر امت مورد فرض به سوى خدا بازگشت نمود 
كنند، و نه اگر به كجروى و انحرافش ادامه داد خداوند دلهايشان را مهر نهاده، و در نتيجه به اعمال زشت خود عادت مى

 پندارند كه زندگى يعنىفهمند، و چنين مىكنند معناى ديگرى براى زندگى نمىرسد كه جز آنچه مىكارشان به جايى مى
 همين

  
                                                      

 -. داند به ايشان بچشاند تا شايد بازگشت كننها را كه كردهزشتى افعال بد مردم فساد نمودار شد، تا خدا سزاى بعضى عمل در خشكى و دريا به 1
 .41روم، آيه 

ا را هاى شمرسد بخاطر شومى كارهاى زشتى است كه به دست خود كرديد، تازه خداوند اثر بسيارى از كردهها به شما مىو آنچه از مصيبت 2
 .30شورى، آيه  -. وشاندپمى

 .11رعد، آيه  -. سازد، تا آنكه ايشان آنچه را كه در ضميرشان هست تغيير دهندخداوند نعمتهاى هيچ مردمى را دگرگون نمى 3



تمامى اجزاى عالم و نواميس طبيعت مخالف و مزاحم آن است، حياتى كه مصائب و  بار و سراسر اضطرابى كهحيات نكبت
 .كندبلايا از يك طرف و قهر طبيعت از طرفى ديگر تهديد به زوالش مى

اور كند، و لو اينكه بشر امروز آن را باين سنت پروردگار و اثرى است كه خداوند بر گناهان و انحرافات بشر مترتب مى
اين افكار زائيده عقب افتادن در علم و دانش و نداشتن وسيله دفاع است، و گر نه اگر انسان در صنعت : ويدنداشته و بگ

گيرى گذاريم پيشتواند از همه اين حوادث كه نامش را قهر طبيعت مىپيشروى نموده و خود را مجهز به وسائل دفاعى سازد مى
ز اين حوادث از قبيل قحطى، وبا، طاعون و ساير امراض واگيردار و همچنين كند، هم چنان كه ملل متمدن توانستند از بسيارى ا

 .ها و امثال آنها جلوگيرى بعمل آورندها، صاعقهها، طوفانسيل

ها در پيدايش بلايا و مصائب را معلول جهل و عقب جواب به كسانى كه اعتقاد به تاثير بد كارى
 تواند بر نظام كون و نواميس طبيعت مسلط شودان نمىاند و بيان اينكه انسافتادگى علمى پنداشته

اند پيشرفت ليكن بايد گفت خدا اين فكر و صاحبان چنين افكارى را نابود كند كه در اثر كفر و غرور فكرى خيال كرده
ده و احكام ش تواند بر نظام كون و نواميس طبيعت مسلطمى -اند و جلو افتادن ملتى از ملتى ديگر كه نامش را تمدن گذاشته

و خلاصه، دستگاه آفرينش كه اين مخمورين دستخوش هوا و غرور، جزئى به . آن را ابطال نموده و آن را مطيع خود سازد
 كه گردش -به كاكل آنان چرخيده و محكوم امر و نهى ايشان است، و حال آنكه اگر حق و حقيقت  -حساب نيامدنى از آنند 

هْوَاءهَُمْ  الَْْقَ   اتَِبَعَ  لوَِ وَ ﴿ :پاشدوا و هوس آنان شود آسمان و زمين از هم مىتابع ه -گردون بر مدار آن است 
َ
 لفََسَدَتِ  أ

رْضُ  وَ  الَسَمَاوَاتُ 
َ
شود همين انسان و معلوم است كه اگر آسمان و زمين رو به فساد گذارد اولين جزئى كه از آن فاسد مى 1﴾الَْْ

 .ضعيف است
داند و زمام همه را بدون واسطه رف دينى اين قبيل حوادث را معلول اسباب مادى و طبيعى نمىاند معااينها خيال كرده

به دست پروردگارش دانسته و خلاصه امثال وبا، قحطى، فرستادن باران و صاعقه را كار خدا و ساير حوادثى كه به علل و 
لتى اى از حوادث عاند كه وقتى براى وقوع حادثهكردهداند، لا بد چنين خيال ايم كار آن علل و اسباب مىاسبابش پى برده

اينكه  غافل از. دانندنياز از خدا و تدبير ربوبى او را در آن حادثه هيچ كاره مىكنند حدوث آن حادثه را بىطبيعى كشف مى
 علتى در صف ساير دار اجازه چنين اعتقادى را نداده، و خدا را سببى در عرض ساير اسباب ومعارف دينى به يك فرد دين

 علل مادى و قواى فعاله طبيعى
  

                                                      
 .71مؤمنون، آيه  1



 .داندنمى
ست كشاند، و او اآرى، خداى تعالى آن كسى است كه به هر چيزى محيط است، و هر سببى را او به سوى مسببش مى

، تكه هر چيزى را كه خلق كرده هدايتش هم نموده است، و جز خود او كسى محيط به مخلوقات و مسبب مخلوقات او نيس
هايى به كار ببرد كه دانش و فهم ما هاى خود قرار داده و در اين باره سببتواند هر چيزى را وسيله انجام خواستهپس او مى

 لغُِ باَ الََلَّ إنَِ ﴿ :فرمايداز درك سببيت آن عاجز باشد، هم چنان كه در آيات زير از قرآن كريمش به اين معنا اشاره كرده مى
مْرِهِ 
َ
مْرِهِ  عَََ  غََلبِ   الََلُّ وَ ﴿ :فرمايدو نيز مى 1﴾قَدْراا  ء  شَْ  لكُِ ِ  الََلُّ  عَلَ جَ  قدَْ  أ

َ
كْثَََ  لكَِنَ  وَ  أ

َ
و نيز  2﴾يَعْلَمُونَ  لَ  الَناَسِ  أ

نْتُمْ  مَاوَ ﴿ :فرمايدمى
َ
رْضِ  فِ  بمُِعْجِزِينَ  أ

َ
  وَ  وَلِ    مِنْ  الََلِّ  دُونِ  مِنْ  لكَُمْ  مَا وَ  الَْْ

 .و همچنين در آياتى ديگر 3﴾نصَِيُ   لَ
تواند در ملك خدا، با خدا در افتد، و با فكر خود كه آنهم ملك خدا است راهى براى ابطال حكم و اراده مگر انسان مى

ا آفريده، او به دست بياورد، انسان در طول خداوند قرار دارد، نه در عرض و در مقابل او، او انسان را و از انسان اراده و فكر ر
و هر وسيله ديگرى را هم او در اختيار انسان قرار داده، و براى هر كدام محل معينى مقرر فرموده، و سپس بين همه آنها از اول 

م پروردگار رسيده، كه بشر ناآشناى به مقا -دانش بشرى  -تا به آخرش ارتباط برقرار كرده، و همه را بهم پيوسته تا به اين يكى 
سيله آن به جنگ پروردگار خود رفته و با او در حكمتش و قضاء و قدرش بستيزد، و حال آنكه او و دانش او خواهد بومى

 .خود يكى از ايادى و عمال تحقق يافتن اراده و نفوذ حكم خدا و جريان يافتن قضا و قدر او است
 ﴾...سَنَةَ الََْْ  الَسَي ئَِةِ  مَكََنَ  بدََلْناَثُمَ ﴿ خداى متعال چه خوب بنده خود را شناخته كه در يكى از آيات مورد بحث يعنى آيه

 .به رسوايى آدميان و اين فكر غلطشان اشاره فرموده، و به زودى بيان آن خواهد آمد
ساير  انسان مانند: كند، و حاصلش اين شد كهاين بود آن حقيقت برهانى كه گفتيم آيات مورد بحث به آن اشاره مى

زند و حركاتى كه در مسير وجودش مربوط و بسته به ساير اجزاى عالم است، و اعمالى كه از او سر مىانواع موجودات، 
 زندگيش و در سير بسوى سر منزل سعادت از

  
                                                      

 .3طلاق، آيه  -. اى مقرر كردهرسد، كه خدا براى هر چيزى اندازهها و كارهاى خود مىخدا به خواسته 1
 .21يوسف، آيه  -. دانندداوند بر كار خويش مسلط است، و ليكن بيشتر مردم نمىو خ 2
 .31شورى، آيه  -. توانيد در زمين خدا را عاجز كنيد، و به غير خدا شما را ولى و ياورى نيستو شما خاكيان نمى 3



دهد با ساير اجزاى عالم كه محيط به او است ارتباط كامل دارد، بطورى كه اگر حركاتش صالح و سازگار با آن خود نشان مى
ت باشد آن موجودات نيز سازگار با او خواهند بود، و بركات آسمان به سويش سرازير خواهد شد، و اگر اجزاء و موجودا

سازگار نباشد عالم نيز با او سازگارى نداشته و در نابود ساختن او سعى خواهد نمود، مگر اينكه دست از گناه و فساد بردارد 
جزاى عالم در تباه ساختنش دست بهم داده و اثرى از وجودش باقى و گر نه به تدريج به تباهى خو گرفته و ناگهان همه ا

تواند با رفتار خود در مقابل همه عالم كه آرى، چگونه يك انسان مى. كنندگذارند، و زمين را از لوث وجودش پاك مىنمى
د و يا بخواهد با فكر او خود يكى از اجزاى آن است و به هيچ وجه از آن مستقل نيست معارضه نموده و شاخ و شانه بكش

رفته شده ايست كه از جريان آفرينش گخود بر سر دستگاه آفرينش شيره بمالد و حال آنكه فكر او مولود شرايط و قوانين كلى
 .-دقت بفرماييد  -است 

اين مطلب همانطورى كه گفته شد حقيقتى است كه هم برهان و دليل مطابق آن است، و هم قرآن آن را تصديق و بر 
گيرى دقيقى در خلقت آن به كار برده و آن را به سوى خداوند هر چيزى را كه آفريده اندازه» :فرمايدآن تصريح نموده و مى

بيهوده نيافريده، بلكه هر چه  -كه يكى از اجزاى آن انسان است  -خداوند عالم را  :فرمايدو نيز مى «سعادتش راهنمايى كرده
خلق كرده كه به درگاه او راه يافته و به سوى او بازگشت كند، و براى هر مخلوقى سر منزل را كه خلق كرده به اين منظور 

سعادتى معين كرده تا بر حسب فطرتش به آن سوى رانده شود، و براى هر يك راه و روشى مقرر نموده كه اگر آن راه را 
بيراهه رود كه ديگر اميد برگشتن نداشته باشد رسد، و اگر از آن راه منحرف شود و آن قدر سلوك كند به سعادت مقدرش مى

 .گرددنتيجه و هدف از خلقتش باطل گشته و عذاب خداوند بر او حتمى مى
رسَْلْنَا مَاوَ ﴿

َ
 ﴾...نبَِ    مِنْ  قرَْيَة   فِ  أ
از  حالى جانىرا به بد « ضراء» را به بد حالى از نظر مال، از قبيل فقر و ضررهاى مالى و كلمه «باساء» ها كلمهبعضى

 .انداند و بعضى ديگر به عكس گفتهقبيل مرض و مانند آن معنا كرده
شتر در بلياتى است بي« باساء» استعمال لفظ: انداند، و بعضى گفتهبعضى ديگر معانى ديگرى را در باره اين دو كلمه گفته

شَد   الََلُّ وَ ﴿ :كه مايه عبرت ديگران باشد، هم چنان كه فرموده
َ
ساا  أ

ْ
شَد   وَ  بَأ

َ
 .1﴾تَنْكِيلا  أ

  
                                                      

 .83نساء، آيه  -. انگيزتر استتر و عبرتعذاب خداوند سخت 1



اءُ ﴿ بعيد نيست بگوييم كلمه اءُ  وَ الَضََُ كه مراد از آنها چيزهايى است كه مايه بد حالى و خوشحالى )در آيه بعدى  ﴾الَسََِ
بنابراين  و. استدر آيه مورد بحث مطلق امورى باشد كه مايه بد حالى انسان  «ضراء» قرينه باشد بر اينكه مراد از( انسان است

بهر حال خداى سبحان در اين جمله اين معنا را خاطر . از قبيل ذكر عام بعد از خاص خواهد بود« باساء» بعد از «ضراء» ذكر
نجايى فرستاده از آاى از نواحى مىسازد كه سنت الهى بر اين جارى بوده كه هر پيغمبرى از پيغمبران را به هر ناحيهنشان مى

فرستادن انبياء هدايت بندگان بوده به همين منظور اهل آن ناحيه را به نحوى از انحاء گرفتار شدايد مالى و  كه منظورش از
كرد تا شايد بدين وسيله به تضرع و توسل به پروردگارشان وادار شوند، و در نتيجه دعوت آن پيغمبر بهتر و زودتر جانى مى

عم به زيرا انسان مادامى كه متن( علیه السلام)بى است براى دعوت انبياء آرى، ابتلائات و شدائد كمك خو. به نتيجه برسد
دارد، وقتى نعمتى از كفش رود ها است بازش مىها است سرگرمى به آن از توجه به خداى تعالى كه ولى همه آن نعمتنعمت

كند، و بناچار و فزع وادارش مى نمايد و به جزعاحساس حاجت نموده، همين احتياج، غرور او را به ذلت و مسكنت مبدل مى
برد، و آن كس خداى سبحان است، و لو اينكه او به درگاه كسى كه دفع ذلت و برآمدن حاجتش به دست او است التجاء مى

خودش نداند، و ليكن وقتى پيغمبر و يا وصى پيغمبرى به او گفت كه فريادرس تو همان آفريدگار تو است زودتر از دوران 
نْعَمْنَا إذَِاوَ ﴿ :شود، هم چنان كه فرمودهى حق هدايت مىغرورش به سو

َ
نسَْانِ  عَََ  أ عْرَضَ  الَِْْ

َ
 الَشََ   مَسَهُ  إذَِا وَ  بِِاَنبِهِِ  نَأىَ  وَ  أ

 .1﴾عَرِيض   دُعَء   فَذُو

 .تها اسو سنت عطاء نعمت، دو سنت الهى براى آزمايش امت( باساء و ضراء)ها سنت ابتلاء به سختى
معناى  و. تبديل چيزى به چيز ديگر، نهادن دومى است در موضع اولى ...عَفَوْا حَتَ  الَْْسََنَةَ  الَسَي ئَِةِ  مَكََنَ  بدََلْناَثُمَ ﴿

معلوم است، و مراد از آنها گرفتارى و آسايش و ناامنى و امنيت و خلاصه نقمت و نعمت است، به  «حسنه» و« سيئه» كلمه
اءُ  آباَءنََا مَسَ قدَْ ﴿ :فرمايدآخر همين آيه مىشهادت اينكه در  اءُ  وَ  الَضََُ  .﴾الَسََِ

است كه به معناى كثرت تفسير شده، يعنى تا آنكه زياد كردند مال و اولاد را بعد از آنكه  «عفو» از ماده «عفوا» كلمه
معناى محو اثر بوده باشد و لو اينكه مفسرين خداوند با فرستادن بلا كم كرده بود مال و اولادشان را ممكن هم هست كه به 

 هم چنان كه -اند اين احتمال را نداده
  

                                                      
واست يعنى به درخ)شود ولى وقتى بدى به او رسد دعائى عريض دارد گرداند و از در تكبر به پهلو دور مىنعمتى دهيم روى مىو چون انسان را  1

 .51حم سجده، آيه  -. كند و يا در يك درخواست خود پافشارى دارديك حاجت و دو حاجت اكتفاء نمى



 :گويدشاعر مى
  1قد كاد من طول البلاء أن يمسحا***      ربع عفاه الدهر طولا فانمحى

ار سوء شده بود آثهايى كه به آنها داده ايشان به وسيله حسنه و نعمت: شود كهاحتمال، معناى جمله چنين مىبنابراين 
هاى قبلى را محو كردند و ليكن بجاى اينكه به راه حق هدايت شده و ضراء و سراء را از ناحيه خداى تعالى سيئات و نقمت

اءُ  آباَءنََا مَسَ قدَْ ﴿ :بدانند گفتند اءُ  وَ  الَضََُ ره در ايعنى انسان از آنجايى كه در عالم طبيعت قرار گرفته و اين عالم همو ﴾الَسََِ
تحول و دگرگونى است لذا خواه ناخواه محكوم به تحول و ناكامى و كامروايى است، پس نه كامروائيش امتحان خدا است و 

 .نه ناكاميش عذاب و نقمت او است
: بگوييم گرفته و ﴾عَفَوْاحَتَ ﴿ را عطف تفسير جمله ﴾...قاَلوُاوَ ﴿ معناى دوم درست باشد ممكن است جملهبنابراينكه و 
سراء و ضراء از عادت دهر ناپايدار است كه هر روز نعمتى را از » اين است كه ايشان با گفتن اينكه ﴾عَفَوْاحَتَ ﴿ منظور از

امتحان الهى را انكار و رسم  «دهد هم چنان كه رفتارش با پدران ما هم همين طور بودشخصى گرفته و به شخص ديگرى مى
ذَقْنَاهُ  لَئنِْ وَ ﴿ مان معنايى است كه آيه شريفهآن را محو كردند، و اين ه

َ
اءَ  بَعْدِ  مِنْ  مِنَا رحَْْةَا  أ  مَا وَ  لِ  هَذَا لََقَُولَنَ  مَسَتْهُ  ضَََ

ظُن  
َ
به  ما: براى غايت و معنى آن اين است كه، ﴾...قاَلوُا وَ  عَفَوْاحَتَ ﴿ در جمله« حتى» .متعرض آن است 2﴾قاَئمَِةا  الَسَاعَةَ  أ

ها داديم، و آنها چنان غرق نعمت شدند كه شدت و محنت قبل را فراموش نموده ها كه داشتند نعمتآنها به جاى آن گرفتارى
آرى، نتيجه ضراء و سرايى كه ما بدانها داديم اين شد، و . هاى قبل ما از عادت روزگار استنعمت الآن و گرفتارى: و گفتند

اين كرديم كه متذكر شده و به سوى شكرگزارى بيشترى هدايت شوند، و ليكن به جاى گرفتن حال آنكه ما اين كار را براى 
 .هاشان نهاده تا ديگر كلمه حقى نشنوندآن نتيجه، اين نتيجه سوء را گرفتند، خداوند هم به كيفر اين كفران، مهر بر دل

 .جمله قبلى سيئه مقدم بر حسنه ذكر شده بودذكر شده شايد براى اين است كه در « سراء» مقدم بر« ضراء» و اگر كلمه
خَذْناَهُمْ ﴿
َ
اين جمله اشاره است به اينكه انسان به جريان امر الهى جاهل است، زيرا  ﴾يشَْعُرُونَ  لَ  هُمْ  وَ  بَغْتَةا فَأ

 گرفتار شدنشان به عذاب، ناگهانى بود و خود آنان اطلاعى: فرمايدمى
  

                                                      
 .و فعلا از هم ريخته و نزديك است از طول مدت بلايا، زمين يكسان شوداى است كه دهر مدت مديدى است آن را در هم كوبيده خانه 1
رم و گمان ندا( اثر زرنگى و كاردانى خودم است)اين از من است : و اگر از ناحيه خودمان از پس محنتى كه بدو رسيده رحمتى به او دهيم گويد 2

 .50حم سجده، آيه  -. رستاخيز به پا شود



دانستند، و همين عذاب ناگهانى دليل بر اين داناى به مجارى امور، و خصوصيات اسباب مىاز آن نداشتند، با اينكه خود را 
ئل شود با وساديدند كه زمينه براى نزول عذاب فراهم مىاست كه از مجارى امور آگهى نداشتند، و گر نه جا داشت وقتى مى

 عِنْدَهُمْ  بمَِا وافَرحُِ  باِلَِْي نَِاتِ  رُسُلُهُمْ  جَاءتَْهُمْ فَلَمَا ﴿ ند،دفاعيى كه به خيال خود در اختيار داشتند از پيش آمدن آن جلوگيرى كن
 .1﴾الَْعِلْمِ  مِنَ 

نَ  لوَْ وَ ﴿
َ
هْلَ  أ

َ
  ﴾...برََكََت   عَليَْهِمْ  لفََتَحْنَا اتَِقَوْا وَ  آمَنُوا الَقُْرىَ  أ

 اولاد است كه غالبا انسان به فقد آنها موردبه معناى هر چيز كثيرى از قبيل امنيت، آسايش، سلامتى، مال و « بركات»
 .گيردآزمايش قرار مى
رضِْ  وَ  الَسَمَاءِ  مِنَ  برََكََت   عَلَيْهِمْ لفََتَحْنَا ﴿ در جمله

َ
استعاره به كنايه به كار رفته، براى اينكه بركات را به مجرايى  ﴾الَْْ

يابد، باران و برف هر كدام در موقع مناسب و به مقدار نافع هاى الهى از آن مجرا بر آدميان جريان مىتشبيه كرده كه نعمت
شود، البته اين در موقعى است كه ها فراوان مىبارد، هوا در موقعش گرم و در موقعش سرد شده، و در نتيجه غلات و ميوهمى

 .گرددمردم به خداى خود ايمان آورده و تقوا پيشه كنند و گر نه اين مجرا بسته شده و جريانش قطع مى
نَ  لوَْ وَ ﴿ جمله

َ
هْلَ  أ

َ
ها مسبب از ايمان و تقواى دلالت دارد بر اينكه افتتاح ابواب بركت ﴾...اتَِقَوْا وَ  آمَنُوا الَقُْرىَ  أ

ها است، نه ايمان يك نفر و دو نفر از آنها، چون كفر و فسق جمعيت، با ايمان و تقواى چند نفر، باز كار خود را جمعيت
 .كندمى

خَذْناَهُمْ  كَذَبوُا لكَِنْ وَ ﴿ جمله
َ
شده به ها نازل مىدلالت دارد بر اينكه عذابى كه بر جمعيت ﴾يكَْسِبُونَ  كََنوُا بمَِا فَأ

مال ها در حقيقت اععنوان مجازات بوده، در بيان قبلى هم اين معنا را روشن و برهانى نموده و اثبات كرديم كه اينگونه عذاب
 .گرددآنان بر مىخود مردم است كه به 

﴿ 
َ
مِنَ أ

َ
هْلُ  فَأ

َ
نْ  الَقُْرىَ  أ

َ
تيَِهُمْ  أ

ْ
سُنَا يَأ

ْ
  ﴾ناَئمُِونَ  هُمْ  وَ  بَيَاتاا  بَأ

رود، به معناى شبيخون و شبانه بر سر دشمن تاختن است، كه يك نوع مكر به شمار مى« تبييت» و همچنين« بيات» كلمه
طبع آدمى متمايل به استراحت و صرفنظر كردن از هر كار ديگرى  براى اينكه شب، هنگام خفتن و آسايش انسان است، و

 .است
 وقتى: شود كه، معنايش اين مىبنابرایناين جمله متفرع بر ما قبل خود ذكر شده، و 

  
                                                      

 .84مؤمن، آيه  -. معجزات و دلائل روشن به سويشان آمدند به علمى كه نزدشان بود خرسند شدند پس چون پيغمبرانشان با 1



شدند، عذاب هاى مادى و محسوس، مغرور و از عالم ما وراى حس غافل مىها اينچنين بوده كه با رسيدن نعمتحال جمعيت
توانند از عذابى كه شبانه و در ها مىكرده، آيا با اين حال جمعيتبدون اطلاع قبلى آنان و بطور ناگهان، همه را نابود مىخدا 

 .حال خواب آنها را از بين ببرد ايمن بوده باشند؟
﴿ 
َ
مِنَ  وَ أ

َ
هْلُ  أ

َ
نْ  الَقُْرىَ  أ

َ
تيَِهُمْ  أ

ْ
سُنَا يَأ

ْ
  ﴾يلَْعَبُونَ  هُمْ  وَ  ضُحا  بَأ

تنها بازى نيست، بلكه « لعب» و منظور از. به معناى اوائل روز و موقع پهن شدن نور خورشيد است «حىض» كلمه
دهد در صورتى همين كارهايى هم كه انسان به منظور رفع حوائج زندگى دنيا و برخوردار شدن از مزاياى شهوات انجام مى

كنايه  ﴾ونَ يلَعَْبُ  هُمْ وَ ﴿ :پس اينكه فرمود. باشد لعب استكه بخاطر تحصيل سعادت حقيقى و خلاصه در راه طلب حق نبوده 
استعاره از هر عملى است كه سودى در آن نباشد، اگر اين معنا را قبول  «لعب» است از اشتغال به دنيا، و چه بسا گفته شده كه

 معناى بقيه الفاظ آيه روشن است - در آيه قبلى هم استعاره از غفلت است ﴾ناَئمُِونَ  هُمْ وَ ﴿ جمله: كنيم ممكن است بگوييم
 .پردازيملذا به آيه ديگر مى

 مكر خدا به عنوان مجازات صحيح و مكر ابتدايى از خداوند ممتنع است
﴿ 
َ
مِنُواأ

َ
مَنُ  فَلَ  الََلِّ  مَكْرَ  فَأ

ْ
ونَ  الَقَْوْمُ  إلَِ  الََلِّ  مَكْرَ  يَأ  ﴾الَْْاَسَُِ

گير كرده و به او آسيبى برساند، اين عمل از خداى تعالى ديگرى را غافل به معناى اين است كه شخصى «مكر» كلمه
وقتى صحيح است كه به عنوان مجازات صورت بگيرد، انسان معصيتى كند كه مستحق عذاب شود، و خداوند او را از آنجايى 

 فل از سرنوشت خود بسوىكه خودش نفهمد معذب نمايد و يا سرنوشتى براى او تنظيم كند كه او خودش با پاى خود و غا
عذاب برود، و اما مكر ابتدايى و بدون اينكه بنده معصيتى كرده باشد، البته صدورش از خداوند ممتنع است، و ما اين معنا را 

 .ايممكرر خاطرنشان كرده
 ﴿ نكته بسيار لطيفى در اين سه آيه يعنى آيه

َ
مِنَ أ

َ
هْلُ  فَأ

َ
 ﴿ و آيه ﴾الَقُْرىَ  أ

َ
مِنَ  وَ أ

َ
هْلُ  أ

َ
 ﴿ و آيه ﴾الَقُْرىَ  أ

َ
مِنُواأ

َ
 ﴾لَلِّ اَ  مَكْرَ  فَأ

آورده، با اينكه ممكن بود در آيه دومى ضمير ( اهل القرى)را اسم ظاهر « امن» بكار رفته و آن اين است كه در دو آيه اول فاعل
تيجه است به هر دو آيه برگشته و در نليكن اين كار را نكرد تا ضمير در آيه سومى كه فاعل فعل « او امنوا» :بياورد و بفرمايد

 .جمعيت هلاك شده در خواب غير از جمعيتى به حساب آيد كه در حالت غفلت و لعب دستخوش عذاب شدند
مَنُ فَلَ ﴿ و اما اينكه فرمود:

ْ
ونَ  الَقَْوْمُ  إلَِ  الََلِّ  مَكْرَ  يَأ : دفرموجهتش را در آيه اول بيان كرد، و آن اين بود كه  ﴾الَْْاَسَُِ

 :ايمن بودن از مكر خدا در حقيقت خود مكرى است از خداى تعالى كه دنبالش عذاب است، پس صحيح است گفته شود
 مردم ايمن از مكر خدا زيانكارانند، زيرا

  



 .شان هم مكر خدا استهمان ايمنى

 ﴿ چند وجه از وجوهى كه در معناى آيه:
َ
ِينَ  يَهْدِ  لمَْ  وَ أ   يرَثِ ونَ  للََِّّ

َ
 گفته شده است ﴾...رضَْ الَْْ

﴿ 
َ
ينَ  يَهْدِ  لمَْ  وَ أ رضَْ  يرَِثوُنَ  للََِِّ

َ
هْلهَِا بَعْدِ  مِنْ  الَْْ

َ
  ﴾...أ

ينَ ﴿ گردد وضميرى است كه به داستان اجمالى اهل قرى بر مى «يهد» ظاهرا فاعل فعل ر مفعول فعل مزبو ﴾يرَِثوُنَ للََِِّ
آيا » :براى گرفتن اين مفعول با لام متعدى شده، و معناى آيه چنين است كهاست، و آن فعل كه متضمن معناى تبيين است 

شان آنچه كه ما از قصص اهل قرى براى كسانى كه جانشين آنان شدند و زمين را بعد از آنان تصرف كردند، به منظور هدايت
 .«...تلاوت كرديم روشن نكرد كه

نْ ﴿ جمله
َ
صَبْنَاهُمْ  نشََاءُ  لوَْ أ

َ
اضر نسل ح)« اندكسانى كه زمين را ارث برده» است، و منظور از« يهد» مفعول فعل نيز، ﴾...أ

ل آن آيا نس: و خلاصه، معناى آيه اين است كه. اندكسانى هستند كه زمين را از نياكان خود ارث برده( در زمان نزول آيه است
هايشان نهاده و قدرت شنيدن مواعظ انبياء را بر دل اقوامى كه ما آنان را به كيفر گناهانشان نخست امتحان نموده و سپس مهر

 توانيم خود آنان را نيزشان ساختيم اين معنا را به دست نياوردند كه اگر بخواهيم مىاز آنان سلب كرديم و در آخر هم هلاك
مانند نياكانشان عذاب كنيم، بدون اينكه چيزى و يا كسى بتواند جلو عذاب ما را بگيرد، و يا بتوانند به وسيله چيزى خود را از 

 آن حفظ كنند؟ 
فت عرآيا هدايت، م: در اينجا در لازمه معنايش استعمال شده، و معناى آن اين است كه« يهد» كلمه: اندبسيارى گفته

 ﴿ فهكنيم، هم چنان كه در آيه شريشان مىايشان را به اين پايه نرسانيده كه بدانند اگر ما بخواهيم به كيفر گناهانشان هلاك
َ
 وَ أ

هْلكَْنَا كَمْ  لهَُمْ  يَهْدِ  لمَْ 
َ
 .نيز به همين معنا آمده است 1﴾مَسَاكنِهِِمْ  فِ  يَمْشُونَ  الَقُْرُونِ  مِنَ  قَبْلهِِمْ  مِنْ  أ

 گر چه ماضى است« اصبنا» چون كلمه« أصبناهم» عطف است بر جمله ﴾يسَْمَعُونَ  لَ  فَهُمْ  قُلُوبهِِمْ  عَََ  نَطْبَعُ وَ ﴿ جمله
و ليكن در معناى مستقبل است، و معناى اين معطوف و معطوف عليه اين است كه آيا اين معنا كه اگر ما بخواهيم آنان را به 

 .زنيم، آنان را هدايت نكرده؟كنيم و بر دلهاشان مهر مىكيفر گناهانشان مؤاخذه مى
البته  .در اينجا آمده است« الكلام يجر الكلام» اى است معترضه و از بابجمله« ...و نطبع» جمله: اندها هم گفتهبعضى

 .گذريماى در آنها نيست از نقلش صرفنظر كرده، مىدر معناى آيه وجوه ديگرى هم هست كه چون فايده
  

                                                      
رامش به آ)هاى آنان ايم كه هم اينان در منزلهايى را هلاك كردهآيا هدايت، معرفت ايشان را به اين حد نرسانيده كه بفهمند پيش از آنان چه نسل 1

 .26سجده، آيه  -. زنندقدم مى( خاطر



رىَ تلِكَْ ﴿ تفسير و شرح آيه شريفه: ص   الَقْ    ﴾...عَلَيكَْ  نَق 
نْبَائهَِا مِنْ  عَليَْكَ  نَقُص   الَقُْرىَ تلِْكَ ﴿

َ
  ﴾...أ

رسَْلْنَا مَاوَ ﴿ آيه
َ
ار كند، و اين دومين بو يكى دو آيه بعد از آن، داستان سابق الذكر را خلاصه مى ﴾نبَِ    مِنْ  قرَْيَة   فِ  أ

 .شودگيرى مىداستان مزبور خلاصهاست كه 
فرق بين تلخيص اول و اين تلخيص اين است كه تلخيص اول داستان را از نظر كارهايى كه خداوند در حق ايشان 

رى گيو اخذ ناگهانى و بدون اطلاع ايشان خلاصه «حسنه» به «سيئه» و تبديل« ضراء» و« باساء» انجام داده بود، در اخذ به
: رمايدفگيرى نموده و مىتلخيص دوم داستان را از نظر حالى كه خود ايشان در برابر دعوت الهى داشتند خلاصهكرد، و مى

پيغمبرانشان با معجزات و دلائل روشن آمدند، و ليكن ايشان ايمان نياوردند، و چون قبلا پيغمبران خود را تكذيب كرده بودند 
 .ها استمان مهر نهادن بر دلتوانستند ايمان بياورند، و اين هديگر نمى

ت، و اس« ليؤمنوا» متعلق به جمله« بما» آيد كه كلمهاز ظاهر آيه چنين بر مى ﴾قَبْلُ  مِنْ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿
و هرگز ايمان  ﴾قَبْلُ  مِنْ  بهِِ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ جمله. موصوله خواهد بود« ما» چنين باشد، حرفبنابراينكه 

. است «ما» كند مؤيد موصوله بودن لفظهم كه همين مضمون را افاده مى 1آوردند به چيزى كه قبلا تكذيبش كرده بودندنمى
شنى دليل رو «به» در «ها» و ضمير ﴾بهِِ  كَذَبوُابمَِا ﴿ :خورد، چون كه داردتر به چشم مىبراى اينكه اين معنا در آيه مذكور روشن

ه بار اول ايشان تكذيب كردند آنچه را ك: شود كهبرگشت معناى آيه به اين مىبنابراين موصوله است،  «ما» است بر اينكه لفظ
 .به آن دعوت شدند، و در بار دوم هم كه از راه نبوت دعوت شدند ايمان نياوردند

ه بندى دلالت دارد بر اينكاست، براى اينكه اين سنخ تركيب و جملهمؤيد آن  ﴾لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ و نيز ظاهر جمله
« عل كذاما كنت لا كرم فلانا و قد ف» :گوييميا مى« ما كنت لآتى فلانا» :گوييمايشان قبلا هم آمادگى نداشتند، مثلا وقتى مى

آماده و حاضر كنم كه از او احترام به  توانم خود رامعنايش اين است كه من هرگز حاضر نيستم به ديدن فلانى بيايم، و نمى
نْتُمْ  مَا عَََ  الَمُْؤْمِنيَِ  لَِذََرَ  الََلُّ  كََنَ مَا ﴿ :فرمايددر قرآن كريم هم كه مى. عمل آورم با آن كارهايى كه كرد

َ
 مِيزَ يَ  حَتَ  عَليَْهِ  أ

نيست كه مؤمنان را بر اين حال كه شمائيد بگذارد، تا آنكه معنايش اين است كه خداوند حاضر نبوده و  2﴾الَطَي بِِ  مِنَ  الَْْبَيِثَ 
 پليد را از پاك جدا

  
                                                      

 .74يونس، آيه  1
 .179آل عمران، آيه  2



 .كند
معنايش اين است كه خداوند بنايش بر اين  1﴾سَبيِلا  لَِهَْدِيَهُمْ  لَ  وَ  لهَُمْ  لََِغْفِرَ  الََلُّ  يكَُنِ لمَْ ﴿ :فرمايدو نيز آنجا كه مى

 اوجََدْنَ  مَاوَ ﴿ :فرمايدآيه بعد از آيه مورد بحث هم كه مى .شان كندبه راهى هدايتنبوده كه ايشان را بيامرزد، و نه اينكه 
كْثََهِمِْ 

َ
كْثََهَُمْ  وجََدْناَ إنِْ  وَ  عَهْد   مِنْ  لِْ

َ
به  رساند كه نسبتكند، براى اينكه ظاهر سياقش مىاين معنا را تاييد مى ﴾لفََاسِقِيَ  أ

ان قبلا با كند كه ايشعطف تفسير است، و آن را به اين بيان شرح و تفسير مى ﴾قَبْلُ  مِنْ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ جمله
خدا عهدى بسته بودند و نسبت به آن عهد وفا نكرده و بلكه در همان موقع عهد بستن زير بار نرفته و عهد خدا را تكذيب 

ايشان را تكذيب كرده، و به آنان ايمان نياوردند، و اين ايمان نياوردنشان  وقتى هم كه انبياء برايشان معجزاتى آوردند. كردند
 .بخاطر همان تكذيبى است كه قبلا كرده بودند

ى از شان بود يكرساند اين ايمان نياوردن ايشان كه خود مسبب از تكذيب سابقاى دارد كه مىآيه مورد بحث دنباله
ز اين و مقصود ا. ﴾الَكََْفرِِينَ  قُلُوبِ  عَََ  الََلُّ  يَطْبَعُ كَذَلكَِ ﴿ ه عبارت است از جملهمصاديق مهر بر دل داشتن است، و آن دنبال

اين است كه خداوند صفت تكذيب انبياء و لجاجت در  «زندهاى كفار مهر مىخداوند اينچنين بر دل» :فرمايدجمله كه مى
در ( یه السلامعل)ه ديگر جايى براى قبول و پذيرفتن دعوت انبياء مقابل آنها را در دلهايشان راسخ و جايگزين كرده، بطورى ك

 .آن نمانده، چون همه ظرفيت آن مشغول به ضد دعوت آنان است
رسانند كه دو آيه اول آيات مورد بحث در صدد بيان آن است، ، آيه مورد بحث و آيه بعديش همان معنايى را مىبنابراین

كنند كه خداوند نخست آيات و معجزاتى كه دلالت آيه سنت پروردگار را چنين توصيف مىزيرا اين دو آيه نيز مانند آن دو 
شنا شدنشان اش و آفرستاده، و به منظور راه يافتن بندگان به در خانه -از توحيد و غير آن  -كند بر حقانيت اصول دعوت انبيا 

 .زنديئه به حسنه را اجراء و در آخر مهر بر دلهايشان مىبه آن درگاه دچار باساء و ضراءشان نموده، پس آن گاه سنت تبديل س
انبياى آنها به سويشان آمدند و ليكن از آنجايى كه به آيات داعيه بر تضرع : شود كهمعنى آيه مورد بحث اين مىبنابراين 

ز اين رو آيات نازله به و بر شكر نعمت ايمان نياورده بودند و در آن ترديد نموده و آن را بر عادت دهر حمل كرده بودند ا
 انبياى خود را نيز تكذيب نموده و چون

  
                                                      

 .137نساء، آيه  1



هاى ايشان را به خاطر تكذيبى كه قبلا كرده بودند مهر ايشان را به دين حق دعوت كردند زير بار نرفتند، زيرا خداى تعالى دل
 .كرده بود

بر دلهايشان زد، و مهر خدا هم اثر تكذيبى خلاصه اينكه ايمان نياوردن كفار به دعوت انبياء در اثر مهرى است كه خدا 
است كه نسبت به دلالت باساء و ضراء و سپس دلالت تبديل سيئه به حسنه بر وجود صانع روا داشته و گفتند باساء و ضراء 

 .كار دهر است
هْلكَْنَا لقََدْ وَ ﴿ آيه شريفه

َ
 زِينََْ  كَذَلكَِ  لَُِؤْمِنُوا كََنوُا مَا وَ  باِلَِْي نَِاتِ  سُلُهُمْ رُ  جَاءتَْهُمْ  وَ  ظَلمَُوا لمََا قَبْلكُِمْ  مِنْ  الَقُْرُونَ  أ

 مَافَ  باِلَِْي نِاَتِ  فَجَاؤهُُمْ  قوَْمِهِمْ  إلَِ رسُُلا ﴿ -( علیه السلام)يعنى نوح  - ﴾بَعْدِهِ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿ و همچنين آيه 1﴾الَمُْجْرمِِيَ  الَقَْوْمَ 
پس اينكه در آيه مورد . رساندنيز همين معنا را مى 2﴾الَمُْعْتَدِينَ  قُلوُبِ  عَََ  نَطْبَعُ  كَذَلكَِ  قَبْلُ  مِنْ  بهِِ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُا

ما » ور ازاست، و منظ ﴾باِلَِْي نَِاتِ  رُسُلُهُمْ  جَاءتَْهُمْ  لقََدْ وَ ﴿ تفريع بر جمله ﴾قَبْلُ  مِنْ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ :بحث فرمود
را همه كردند، زيهمان آيات آفاقى و انفسى و دلائل روشنى است كه انبياء به وسيله آنها به سوى خدا دعوتشان مى «كذبوا

 و منظور از ايمان نياوردن در. و منظور از تكذيب سابق آنان تكذيب و زير پا گذاشتن حكم عقل است. اينها آيات خدايند
مرحله دوم نپذيرفتن دعوت انبياء است، چون قبل از اينكه انبياء آنان را به دين توحيد دعوت كنند عقول خود آنان با مشاهده 

كرد به مربوب بودن آنان براى پروردگار متعال و اينكه جز پروردگار رب ديگرى برايشان نيست، پس آيات خدايى حكم مى
و به اين اعتبار معناى آيه مورد بحث اين خواهد بود . انداء حكم عقل خود را تكذيب كردهكفار قبل از ايمان نياوردن به انبي

ان با آور نيستند، براى اينكه به آياتى هم كه عقولشدهند ايمانكفار به آياتى كه انبياء، آنان را به وسيله آن آيات تذكر مى: كه
را فرستاد تا به حكم عقل به درگاه ( زلزله، صاعقه و امثال آن)ات داد ايمان نياوردند، خداوند آن آيآن آيات تذكرشان مى

پروردگارشان ملتجى شده و قدر عافيت را دانسته شكر آن را بهتر بجا آورند، و ليكن بجا نياوردند، و گفتند اين تحولات 
 .مربوط به طبيعت است

  وجََدْناَ مَاوَ ﴿ از اين روى بايد گفت منظور از عهدى كه در آيه
َ
كْثََهَُمْ  وجََدْناَ إنِْ  وَ  عَهْد   مِنْ  كْثََهِمِْ لِْ

َ
 ﴾لفََاسِقِيَ  أ

 است همين احكامى است كه خداوند به عقل آنان داده كه يكى از
  

                                                      
ايم و گروه ها سوى ايشان آمده بودند و ايمان آوردنى نبودند هلاك كردهها را وقتى ستم كردند و پيغمبرانشان با حجتو پيش از شما بسيار نسل 1

 .13يونس، آيه  -. دهيمبزهكاران را چنين سزا مى
ها آوردند اما بخاطر آن چيزها كه از پيش به تكذيب آن پرداخته پيغمبرانى به سوى قومشان فرستاديم براى آنان حجت( نوح)سپس از پى او  2

 .74يونس، آيه  -. نهيمبودند ايمان بيار نبودند بدينسان بر دلهاى مردم متجاوز مهر غفلت مى



لَ ﴿ :آن احكام اين است كه جز او را نپرستند
َ
و قهرا منظور از فسق هم مخالفت و خروج از حكم عقل و  1﴾إيِاَهُ  إلَِ  تَعْبُدُواأ

 .وفا نكردن به اين عهد خواهد بود
نكته اينكه حكم عقل را سابق بر حكم انبياء دانست اين است كه احكام عقلى عهدهايى است كه خداى سبحان در 

كرد از وى گرفت، آن روز بعد از آنكه آدم را كه در حقيقت الگوى حين خلقت بشر و آن روزى كه پدر بشر را صورتگرى مى
و ملائكه را مامور به سجده بر او كرد و او را در بهشت منزل داد و پس از آن مامورش كرد تا به زمين فرود انسانيت بود آفريد 

آيد و از او عهد و پيمان گرفت كه او و ذريه او تنها وى را بپرستند، و چيزى را در پرستش شريك او نگيرند، البته در آن روز 
تعيين كرد، كه اقتضاء داشت گروهى هدايت شوند و گروه ديگرى از نعمت هايى هم چيزهايى را هم مقدر نمود و سرنوشت

اش شروع به سير در مسير زندگى دنيوى هدايت محروم بمانند، و همين طور هم شد، وقتى بشر اولى به زمين فرود آمد و ذريه
ر خود اصرار ورزيدند تا آنجا كه اى هدايت يافته و عده ديگرى از وفاى عهد خدا سر باز زدند، و همچنين در انكاكرد، عده

كُمْ كَمَا ﴿ خداوند بر دلهايشان مهر نهاد و ضلالت در دنيا به بيانى كه در تفسير آيه
َ
 حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  تَعُودُونَ  بدََأ

 .گذشت بر آنان حتمى گرديد 2﴾الَضَلَلةَُ  عَلَيْهِمُ 
به  ﴾قَبْلُ  نْ مِ  كَذَبوُابمَِا ﴿ ،» آور به دعوت انبياء نيستنداينها ايمان ﴾لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ :شودمعناى آيه اين مىبنابراين 

كْثََهِِمْ  وجََدْناَ مَاوَ ﴿، «خاطر اينكه عهد نخستين را نپذيرفتند
َ
 ما از بيشترشان وفاى به عهد نخستين را نديديم، ﴾عَهْد   مِنْ  لِْ

كْثََهَُمْ  وجََدْناَ إنِْ وَ ﴿
َ
 .ا فاسق، يعنى خارج از حكم آن عهدبلكه يافتيم بيشترشان ر ﴾لفََاسِقِيَ  أ

البته اين معناى ديگرى است براى آيه، و ليكن با معنايى كه در سابق براى آيه كرديم منافاتى ندارد، براى اينكه اين دو 
ه سعادت و شقاوت انسان را به مقتضاى معناى دوم را. معنا در طول هم قرار دارند نه در عرض، تا متعارض و متنافى باشند

داند، و معناى اول سعادت و شقاوت او را در دنيا امرى ممكن و در تحت اختيار و قضا و قدر الهى امرى مقدر و معين مى
 .داند، و اين دو با هم هيچ منافاتى ندارندانتخاب او مى

 اقوال متعدد ديگرى كه در تفسير آيه فوق گفته شده است
 :شوده تفسير آيه مورد بحث اقوال ديگرى است كه ذيلا نقل مىدر بار

 تكذيبى است كه از موقع آمدن پيغمبران تا موقع در «تكذيب سابق» مراد از - 1
  

                                                      
 .23اسراء، آيه  1
 .30اعراف، آيه  2



 كفرى است «آور نبودنداينها از اول ايمان» :دادند، و مراد از اينكه فرمودافتادن و لجاج و عناد كردن با آنان از خود نشان مى
، معناى آيه اين است كه انتظار نبايد داشت از اينها كه در حين عناد بنابراینورزيدند، و حين اصرار و لجاجت خود مى كه در

 .و لجاجت ايمان بياورند، چون اينها در همان اوائل دعوت هم ايمان نياورده و آن را تكذيب كردند
 .اساسنيست تفسيرى است سخيف و بى اين تفسير از نظر اينكه هيچ شاهدى از لفظ و ظاهر آيه بر آن

اير عدالت، زشتى ظلم و س -مراد از تكذيب سابق تكذيب اصول دين و معارفى است از قبيل توحيد، معاد، حسن  - 2
مستقلات عقلى كه اختلافى در آن نيست، و مراد از تكذيب بعديشان تكذيب جزئيات و فروع دين است، و معنايش اين است 

اينها به اين شرايع و فروع دين ايمان نخواهند آورد، چون قبل از اين يعنى آن موقعى كه دعوت دينى  ﴾لَُِؤْمِنُوا واكََنُ  مَافَ ﴿ :كه
 .كلى و اجمالى بود، ايمان نياوردند

اشكال اين وجه اين است كه با ظاهر آيه موافقت ندارد، زيرا كفر به خدا و هر حكم فطرى و عقلى ديگر را تكذيب 
 .بعلاوه، قرائنى كه قبلا گفتيم در آيه است مخالف با اين وجه است. و در آيه عمل سابق كفار را تكذيب خواندهگويند، نمى

وا لوَْ وَ ﴿ رساند كه آيه شريفهاين آيه همان معنايى را مى - 3   1﴾عَنْهُ  نُهُوا لمَِا لَعَادُوا رُد 
شان شان كرده و دوباره زندهآور نيستند، و لو اينكه ما هلاكدر مقام بيان آن است، و معنايش اين است كه اينها ايمان

 .ترين وجهى است كه در تفسير آيه گفته شدهو اين سست. كنيم باز همان تكذيب اول را از سر خواهند گرفت
: كه استگردد، و معناى آيه اين به ذريه و اخلافشان بر مى «ليؤمنوا» به اسلاف آنان و ضمير در «كذبوا» ضمير در - 4

 .كردنداين اخلاف ايمان نخواهند آورد، چون اينها نسل همان اسلافى هستند كه انبياء را تكذيب مى
رجع اين است كه م ﴾بمَِاكَذَبوُا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا﴿ اشكال اين وجه نيز اين است كه بدون دليل است، و ظاهر سياق جمله

توان طور ديگرى تقرير كرد كه با وجه هر سه يكى است، البته اين وجه را مى« كذبوا» و در« ليؤمنوا» و در« كانوا» ضمير در
 .آينده يكى شود

كلام در اين آيه روى اين مبنا است كه اسلاف و اخلاف يك جا و به منزله شخص واحد تصور شوند، بطورى كه  - 5
 تكذيب اسلاف و زير بار انبياء نرفتن آنان تكذيب اخلاف بوده و

  
                                                      

 .28انعام، آيه  1



ايمان نياوردن اخلاف ايمان نياوردن اسلاف هم شمرده شود، و در حقيقت اين آيه نظير آياتى است كه اهل كتاب و مخصوصا 
ابقين كند، و ظلم سهاى زمان پيغمبر را به اعمال زشت و كفرى كه نياكان و اسلاف آنان مرتكب شده بودند، مؤاخذه مىيهودى

بشر از روزى كه خلق شد تا به امروز در هر : شود، معناى آيه چنين مىبنابراین. دهدىآنان را به لاحقين و آيندگان نسبت م
ذيب آنان بر آوردند، و ليكن با تكشد و اين انبياء همواره براى بشر آيات و بيناتى مىعصرى انبيايى به سوى آنان فرستاده مى

ال اين وجه اشك. آن را تكذيب كرده بود ايمان بياورد خوردند، پس توقع مدار كه نسل حاضر بشر به چيزى كه نسل سابقمى
اين است كه گر چه در جاى خود معنايى است صحيح، و ليكن سياق آيه با آن سازگار نيست، زيرا سياق آيه سياق بيان حال 

نْبَائهَِا نْ مِ  عَلَيْكَ  نَقُص   الَقُْرىَ تلِْكَ ﴿ امم گذشته است، نه حال گذشته و حاضر از نسل بشر، به شهادت جمله
َ
 :فرمايدكه مى ﴾أ

و اگر مربوط به گذشته و حاضر نسل بشر بود و همه به وحدت ، «دهمها را برايت شرح مىاينك داستانهاى اهل آن قريه»
ممتدى به امتداد قرون گذشته موجودى واحد و داراى اول و آخر فرض شده بودند كه آخرش به خاطر تكذيب اولش كفر 

ينات همواره كانت تاتيهم رسلهم بالب» :به بيانى تعبير كند كه اين امتداد و استمرار را برساند، مثلا بفرمايد ورزيده، جا داشت
را اين تعبير ظهور زي« جاءتهم پيغمبرانشان به سويشان آمدند» :نه اينكه بفرمايد، «آوردندپيغمبرانشان برايشان بينه و معجزه مى

 .-دقت بفرماييد  -ار در يك بار و دو بار دارد نه استمر
نْفُسُهُمْ  تَهْوىَ  لَ  بمَِا رسَُول   جَاءهَُمْ كُُمََا ﴿ هم چنان كه در آيه

َ
با اينكه چه بسا مباشرين  1﴾يَقْتُلوُنَ  فَرِيقاا  وَ  كَذَبوُا فَرِيقاا  أ

را امت ( نبياءكشندگان ا)و سلف ( تكذيب كنندگان)قتل انبياء غير از تكذيب كنندگان بودند، مع ذلك بخاطر همين كه خلف 
نَهُ ذَلكَِ ﴿ و همچنين آيه. واحدى فرض كرده هم تكذيب را به همه آنان نسبت داده و هم كشتن انبياء را

َ
تيِهِمْ  كََنتَْ  بأِ

ْ
 سُلُهُمْ رُ  تَأ

  فَقَالوُا باِلَِْي نَِاتِ 
َ
 باِلِْيَ نَِاتِ  فَجَاؤهُُمْ  قوَْمِهِمْ  إلَِ  رُسُلا  بَعْدِهِ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿ و آيه 2﴾الََلُّ  اسِْتَغْنَ  وَ  توََلوَْا وَ  فَكَفَرُوا يَهْدُونَنَا بشَََ   أ

 كه راجع به 3﴾قَبْلُ  مِنْ  بهِِ  كَذَبوُا بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُا فَمَا
  

                                                      
 .70مائده، آيه  -. پيغمبرى با تعليماتى كه دلخواهشان نبود سوى آنها آمد گروهى را دروغگو شمردند و گروهى را كشتندهر وقت  1
هايى هدايت ما كنند؟ و انكار كردند و رو بگردانيدند و خدا از چنين شد زيرا پيغمبرانشان دلايل روشن سويشان آورده بودند و گفتند آيا انسان 2

 .6تغابن، آيه  -. نشان داد نيازىآنها بى
آور ها آوردند اما به چيزهايى كه از پيش به تكذيب آن پرداخته بودند ايمانآن گاه از پى او پيغمبرانى به سوى قومشان فرستاديم، براى آنان حجت 3

 .74يونس، آيه  -. نبودند



 «سوى قومش نوح پيغمبرانى به مبعوث كرديم بعد از» :فرمايداست، زيرا مفاد اينكه مى( علیه السلام)داستان انبياى بعد از نوح 
 .اين است كه هر پيغمبرى را به سوى قوم خودش مبعوث كرديم

مصدريه است، و مراد از تكذيب قبلى آنان عادتى است كه ايشان در تكذيب  «ما» براى سببيت و «بما» در كلمه «باء» - 6
ل اينها بخاطر آن عادتى كه به تكذيب رس: ست كهكرد داشتند، و معناى آيه اين ارسل و يا هر مطلب حقى كه پيشامدشان مى

 .آورنداند هرگز به پروردگار خود ايمان نمىو هر حق ديگرى داشته و مكرر از خود نشان داده
 والَُِؤْمِنُ  كََنوُافَمَا ﴿ :را اضافه كرده و فرموده «به» كه لفظ «يونس» سوره «14» اشكال اين وجه اين است كه به شهادت آيه

در آيه مورد بحث نيز مصدريه نيست، بلكه موصوله است، علاوه بر اين، ظاهر خود آيه مورد « ما» لفظ ﴾قَبْلُ  مِنْ  بهِِ  كَذَبوُا بمَِا
ه اينها از هم. است، نه سببيه« ليؤمنوا» صرفا براى متعدى كردن فعل« بما» در« باء» دهد بر اينكه لفظبحث هم شهادت مى

 .همان وجه اول است، و وجهى جداگانه نيست گذشته اين وجه به يك اعتبار
مراد از تكذيبى كه در آخر آيه به آن اشاره شده تكذيبى است كه در روز ميثاق آن را پنهان داشته بودند، و معناى  - 7

جه دعوت يايشان امروز در مقابل دعوت انبياء تكذيبى را كه در روز ميثاق مكتوم داشتند اظهار نموده و در نت: آيه اين است كه
 . پذيرندانبياء را نمى

اشكال اين وجه اين است كه گر چه در جاى خود وجه صحيحى است الا اينكه اين قول در حقيقت معناى باطن آيه 
 قُلُوبِ  عَََ  الََلُّ  يَطْبَعُ كَذَلكَِ ﴿ است، و ظاهر آيه كه دائر مدار فن تفسير است هيچ دلالتى بر اين وجه ندارد، به شهادت جمله

داند، و شان مىكه صراحتا ايمان نياوردن كفار را ناشى از مهر بر دل داشتن آنان دانسته و آن را نيز اثر تكذيب قبلى ﴾الَكََْفرِِينَ 
ها بدون جرم قبلى معنا ندارد، و اين بهترين شاهد است بر اينكه تكذيبى كه باعث همين طور هم بايد باشد، زيرا مهر شدن دل

هاشان شد و همچنين مهر شدن دلهايشان كه باعث ايمان نياوردنشان شد همه در دنيا اتفاق افتاده، نه اينكه قسمتى دلمهر شدن 
 .از آن در عالم ميثاق انجام يافته باشد

. اندهاى كفار ناشى از جرمى بوده كه در دنيا مرتكب شدهرساند مهر شدن دلآيات بسيار ديگرى نيز هست كه مى
شود، و اين لايق به ساحت مقدس خداى سبحان نيست، با ها نمىكذيب در عالم ميثاق باعث مهر شدن دلآرى، صرف ت

 .1﴾الَفَْاسِقِيَ  إلَِ  بهِِ  يضُِل   مَا وَ  كَثيُِاا  بهِِ  يَهْدِي وَ  كَثيُِاا  بهِِ يضُِل  ﴿ :اينكه خودش فرموده
  

                                                      
 .26بقره، آيه  -. كندگروه بدكاران را بدان گمراه نمىكند ولى جز كند و بسيارى را بدان گمراه مىبسيارى را بدان هدايت مى 1



كْثََهِِمْ  وجََدْناَ مَاوَ ﴿
َ
 ﴾...عَهْد   مِنْ  لِْ

و مقصود  «فلانى عهد ندارد» :شودوفاى به آن است، هم چنان كه گفته مى« عهد» مقصود از: مجمع البيان فرموده در
و اما اينكه اين چه عهدى بوده؟ ممكن است مراد عهدى باشد كه خداى تعالى بوسيله . 1كنداين است كه به عهد خود وفا نمى

اند كه او را بپرستند و در عبادتشان چيزى را شريك او ايشان با خدا بسته آياتش با آنان منعقد كرده، و يا عهدى باشد كه
نگيرند، چه برهان احتياج ممكن به واجب خود از بديهيات عقل آنان است، اين معناى عهد، و معناى آيه از آنچه گذشت 

 .آيدبدست مى

كْثََهِمِْ  وجََدْناَ مَاوَ ﴿ :روايتى در ذيل جمله)بحث روايتى 
َ
 (﴾عَهْد   مِنْ  لِْ

حضرت )اى به عبد صالح مرحوم كلينى در كتاب كافى به سند خود از حسين بن حكم نقل كرده كه گفت عريضه
ِ ﴿ :دكه عرض كر( علیه السلام)نوشته و در آن نامه به عرضشان رسانيدم كه من در باره گفتار ابراهيم ( موسى بن جعفر ع ربَ 

رنِِ 
َ
حضرت  .در شك هستم و خيلى علاقمندم به اينكه شما در اين باره توضيحى جهت من مرقوم داريد ﴾الَمَْوْتَ  تحُِْ  كَيْفَ  أ

داشت ايمان خود را بيشتر كند، و در ابراهيم به خداوند و مساله بعثت ايمان داشت، ولى دوست مى: در جواب نوشته بودند
قين آمد است كه انسان يقين نداشته باشد، وقتى ي مرد شاكى مانند تو خيرى نيست سپس اضافه فرموده بودند كه شك وقتى

كْثََهِِمْ  وجََدْناَ مَاوَ ﴿ :فرمايدخداى عز و جل مى: رود، آن گاه نوشته بودندشك از بين مى
َ
كْثََهَُمْ  وجََدْناَ إنِْ  وَ  عَهْد   مِنْ  لِْ

َ
 أ

 .2و اين آيه در باره اشخاص شاك نازل شده است ﴾لفََاسِقِيَ 
اى كه اين حديث به روايت عياشى از حسين بن اين آيه با بيان سابق ما روشن است، مخصوصا دنبالهانطباق : مؤلف

 .3اين آيه در باره اهل شك نازل شده: حكم واسطى دارد، و آن اين است كه فرمود
  

                                                      
 .ط تهران 455، ص 4، جمجمع البيان 1
 .1، ح399، ص 2، جالكافى 2
 .60، ح23، ص 2، جتفسير عياشى 3



 [126تا  103آيات (:7)سوره الأعراف ]

 قاَلَ  وَ  ١٠٣ الَمُْفْسِدِينَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  فَانْظُرْ  بهَِا فَظَلَمُوا مَلَئهِِ  وَ  فرِْعَوْنَ  إلَِ  بآِياَتنَِا مُوسَ  بَعْدِهمِْ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿
ِ  فرِْعَوْنُ  ياَ مُوسَ 

نْ  عَََ  حَقِيق   ١٠٤ الَعَْالمَِيَ  ربَ ِ  مِنْ  رسَُول   إنِ 
َ
قُولَ  لَ  أ

َ
 رَب كُِمْ  مِنْ  ببَِي نَِة   جِئْتُكُمْ  قدَْ  الََْْقَ  إلَِ  الََلِّ  عَََ  أ

رسِْلْ 
َ
ائيِلَ  بنَِ  مَعَِ  فَأ تِ  بآِيةَ   جِئْتَ  كُنْتَ  إنِْ  قاَلَ  ١٠٥ إسََِْ

ْ
لقَْ  ١٠٦ الَصَادِقيَِ  مِنَ  كُنْتَ  إنِْ  بهَِا فَأ

َ
 مُبيِ   ثُعْبَان   هَِ  فَإذَِا عَصَاهُ  فَأ

  قاَلَ  ١٠٨ للِنَاظِرِينَ  بَيْضَاءُ  هَِ  فَإذَِا يدََهُ  نزََعَ  وَ  ١٠٧
ُ
نْ  يرُِيدُ  ١٠٩ عَليِم   لسََاحِر   هَذَا إنَِ  فرِْعَوْنَ  قوَْمِ  مِنْ  الَمَْلََ

َ
 مِنْ  يَُرْجَِكُمْ  أ

رْضِكُمْ 
َ
مُرُونَ  ذَا فَمَا أ

ْ
رجِْهْ  قاَلوُا ١١٠ تَأ

َ
خَاهُ  وَ  أ

َ
رسِْلْ  وَ  أ

َ
تُوكَ  ١١١ حَاشَِِينَ  الَمَْدَائنِِ  فِ  أ

ْ
 الَسَحَرَةُ  جَاءَ  وَ  ١١٢ عَليِم   سَاحِر   بكُِل ِ  يَأ

جْراا  لَناَ إنَِ  قاَلوُا فرِْعَوْنَ 
َ
نْ  إمَِا مُوسَ  ياَ قاَلوُا ١١٤ الَمُْقَرَبيَِ  لمَِنَ  إنِكَُمْ  وَ  نَعَمْ  قاَلَ  ١١٣ الَْغَالِِيَِ  نََنُْ  كُنَا إنِْ  لَْ

َ
نْ  إمَِا وَ  تلُقَِْ  أ

َ
 أ

لقُْوا قاَلَ  ١١٥ الَمُْلقِْيَ  نََنُْ  نكَُونَ 
َ
لقَْوْا فَلَمَا أ

َ
عْيَُ  سَحَرُوا أ

َ
وحَْيْنَا وَ  ١١٦ عَظِيم   بسِِحْر   جَاؤُ  وَ  اسِْتََهَْبُوهُمْ  وَ  الَناَسِ  أ

َ
 مُوسَ  إلَِ  أ

نْ 
َ
لقِْ  أ

َ
فكُِونَ  مَا تلَقَْفُ  هَِ  فَإذَِا عَصَاكَ  أ

ْ
 ١١٩ صَاغِرِينَ  انِْقَلَبُوا وَ  هُنَالكَِ  فَغُلبُِوا ١١٨ يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا بَطَلَ  وَ  الَْْقَ   فَوَقَعَ  ١١٧ يَأ

لقَِْ  وَ 
ُ
نْ  قَبْلَ  بهِِ  آمَنْتُمْ  فرِْعَوْنُ  قاَلَ  ١٢٢ هَارُونَ  وَ  مُوسَ  رَب ِ  ١٢١ الَْعَالمَِيَ  برَِب ِ  آمَنَا قاَلوُا ١٢٠ سَاجِدِينَ  الَسَحَرَةُ  أ

َ
 لكَُمْ  آذَنَ  أ

هْلَهَا مِنْهَا لِِخُْرجُِوا الَمَْدِينَةِ  فِ  مَكَرْتُمُوهُ  لمََكْر   هَذَا إنَِ 
َ
عَنَ  ١٢٣ تَعْلَمُونَ  فَسَوْفَ  أ ِ قَط 

ُ
يْدِيكَُمْ  لَْ

َ
رجُْلكَُمْ  وَ  أ

َ
 ثُمَ  خِلَف   مِنْ  أ

صَل بَِنَكُمْ 
ُ
جْْعَِيَ  لَْ

َ
  مَا وَ  ١٢٥ مُنْقَلبُِونَ  رَب نَِا إلَِ  إنِاَ قاَلوُا ١٢٤ أ

  



نْ  إلَِ  مِنَاتَنْقِمُ 
َ
فْرِغْ  رَبَنَا جَاءتَْنَا لمََا رَب نَِا بآِياَتِ  آمَنَا أ

َ
  ﴾١٢٦ مُسْلمِِيَ  توََفَنَا وَ  صَبّْاا  عَليَْنَا أ

 ترجمه آيات

 هاى خويش بسوى فرعون و بزرگان او فرستاديم كه در باره آن ستم كردند، بنگر سرانجاماز پس آنها موسى را با آيه
 (.103)تبهكاران چسان بود 

 (.104)موسى گفت اى فرعون من فرستاده پروردگار جهانيانم 
ا با بنى اسرائيل ربنابراين ام، اى از پروردگارتان آوردهسزاوارم بر اينكه در باره خدا جز حق نگويم، براى شما معجزه

 (.105)من بفرست 
 (.106)اى آن را بيار اى آوردهگويى معجزهگفت اگر راست مى

 (.107)پس عصاى خويش بيفكند كه در دم اژدهايى بزرگ شد 
 (.108)نمود و دست خويش برون آورد كه در ديد بينندگان سفيد مى

 (.109)راستى اين جادوگرى ماهر است : بزرگان قوم فرعون گفتند
 (.110)دهيد خواهد شما را از سرزمينتان بيرون كند، اكنون چه رأى مىكه مى

 (.111)آورى به شهرها فرست گفتند او و برادرش را نگهدار و مامورين جمع
 (.112)تا همه جادوگران ماهر را پيش تو آرند 

 (.113)جادوگران نزد فرعون آمدند و گفتند اگر ما غالب شديم آيا مزدى خواهيم داشت؟ 
 (.114)گفت آرى شما از مقربان خواهيد بود 

 (.115)افكنى يا ما ابزار خويش بيفكنيم؟ و عصاى خويش مىگفتند اى موسى نخست ت
گفت نخست شما بيفكنيد، چون ابزار جادوى خود بيفكندند ديدگان مردم را مسحور كردند و به رعبشان انداختند و 

 (.116)جادويى بزرگ آوردند 
 (.117)به موسى وحى كرديم كه عصاى خويش بيفكن، و همان دم چيزهايى را كه ساخته بودند ببلعيد 

 (.118)و حق آشكار شد و آنچه كرده بودند بيهوده گشت 
 (.119)زده بازگشتند در آنجا مغلوب شدند و خفت

 (.120)كنان خاكسار شدند و جادوگران سجده
 (.121)داريم  و گفتند به پروردگار جهانيان ايمان
 (.122)كه پروردگار موسى و هارون است 

 فرعون گفت چرا پيش از آنكه به شما اجازه دهم بدو ايمان آورديد؟ اين نيرنگى است كه در شهر ـ
  



 (.123)ايد تا مردمش را از آن بيرون كنيد، زود باشد كه بدانيد انديشيده
 (.124)كنم برم، آن گاه شما را جملگى بر دار مىها و پاهايتان را به عكس يكديگر مىمحققا دست

 (.125)كنيم گفتند ما به سوى پروردگار خويش بازگشت مى
هاى پروردگارمان به سوى ما آمد بدان ايمان آورديم، پروردگارا كينه و انتقام تو از ما به جرم آن است كه وقتى آيه

 (.126)صبرى به ما عطا كن و ما را مسلمان بميران 

 ن آياتبيا

 بيان آيات مربوط به بعثت موسى عليه السلام به سوى فرعون مصر
شروع شده و از جزئيات آن يعنى آمدنش به نزد فرعون و ( علیه السلام)اين آيات با بيان داستان موسى بن عمران 

آن دو معجزه را كه خداوند در و « خداوند مرا به سوى تو رسالت داده تا نجات بنى اسرائيل را از تو بخواهم» ادعايش بر اينكه
 .كندشب طور بوى كرامت فرموده ذكر مى

اين خصوصيات فهرست آن مطالبى است كه در اين آيات ذكر شده، و در آيات بعدى اجمالى از بقيه داستان آن جناب 
ستان ت بنى اسرائيل و داهايى كه بر قوم فرعون نازل شده، و نجازيسته و عذابدر ايامى كه در مصر در ميان بنى اسرائيل مى

 .انگيز ديگرى از بنى اسرائيل را ذكر ميكندپرستى بنى اسرائيل و داستانهاى متفرقه و عبرتنزول تورات و گوساله
 ﴾...مَلَئهِِ  وَ  فرِْعَوْنَ  إلَِ  بآِياَتنَِا مُوسَ  بَعْدِهمِْ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿

آيات و سياق آن تغيير يافته، بدان سبب كه اهميت داستان آن جناب را لحن ( علیه السلام)در ابتداى داستان موسى 
برساند، چون آن حضرت از انبياى اولى العزم و صاحب كتاب و شريعت بوده، و دين توحيد با مبعوث شدن او پا به مرحله 

فاظ تر گرديد، در الش مفصلداشت احكام( علیه السلام)اى كه در بعثت نوح و ابراهيم ترى گذاشت و بعد از دو مرحلهتازه
آيات راجع به انبياى قبل از او نيز اشاره به اين مراحل هست، مثلا آيات راجع به قوم نوح و عاد و ثمود كه پيغمبرانشان يعنى 

رسَْلْنَا لقََدْ وَ ﴿ :هود و صالح بر شريعت نوح بودند به يك سياق است، در باره قوم نوح فرموده
َ
و در باره عاد  1﴾قوَْمِهِ  إلَِ  نوُحاا  أ

خَاهُمْ  عَد   إلَِ وَ ﴿ :فرمايدمى
َ
خَاهُمْ  ثَمُودَ  إلَِ وَ ﴿ :فرمايدو در باره ثمود مى 2﴾هُوداا  أ

َ
و وقتى به قوم لوط كه در مرحله  3﴾صَالِْاا  أ

 دوم قرار
  

                                                      
 .23مؤمنون، آيه  1
 .65اعراف، آيه  2
 .73اعراف، آيه  3



 قاَلَ  ذْ إِ  لوُطاا وَ ﴿ :فرمايدداده و مىرسد اين سياق را تغيير اند مىبوده( علیه السلام)داشته و مامور به پيروى از دين ابراهيم 
 :داده و فرموده سياق را تغيير( علیه السلام)و در ابتداى داستان شعيب باز به سياق قبلى برگشته و در داستان موسى ، 1﴾لقَِوْمِهِ 

ى و العزم و صاحب سومين كتاب آسمانسومين پيغمبر اولى ( علیه السلام)براى اينكه موسى ، ﴾مُوسَ  بَعْدِهِمْ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿
هاى خدايى همه يكى هستند، و تناقض و تنافى در بين آنها نيست، الا اينكه از نظر سومين شريعت است، گو اينكه شريعت

اجمال و تفصيل و كمى و زيادى فروع مختلفند، چون سير بشر از نقص بسوى كمال تدريجى و استعداد قبول معارف الهى 
ن موقف خود تريبا عصر ديگر مختلف است، وقتى اين سير به پايان رسيد و بشر از نظر معرفت و علم به عالىدر هر عصرى 

يگر بشر ماند، و درسيد آن وقت است كه رسالت نيز ختم شده و كتاب خاتم انبياء و شريعتش در ميان بشر براى هميشه مى
ين عليه مبعوث شده و آخر الله وز با اينكه خاتم پيغمبران صلواتو اگر امر)انتظار آمدن كتاب و شريعت ديگرى را ندارد، 

بايست از كمال برسد، نرسيده براى اين است كه دين اسلام آن اى كه مىكتاب آسمانى را آورده و در عين حال بشر به مرحله
آن رو به  رسى حقايق معارفتواند با بسط دائره دين و برو گر نه بشر مى( طور كه بايد در مجتمعات بشرى گسترش نيافته

 .كمال گذاشته و به تدريج مراحل علم و عمل را يكى پس از ديگرى طى كند
رضَْ إنَِ ﴿ هم چنان كه خود قرآن كريم اين معنا را به بيانات مختلف و هر چه رساتر توصيه فرموده و در آيه

َ
ِ  الَْْ  لِلَّ

ِ  مِنْ  يشََاءُ  مَنْ  يوُرثُِهَا فرا رسيدن روزى را كه بشر به حد كمال خود رسيده باشد وعده و نويد  2﴾للِمُْتَقِيَ  الَعَْاقبَِةُ  وَ  عِبَادهِ
 .دهدمى

 ياَ مُوسَ  قاَلَ وَ ﴿ است، و از جمله( علیه السلام)اين جمله اجمال داستان موسى  ﴾بآِياَتنَِا مُوسَ  بَعْدِهمِْ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿
در اينجا ناگفته نگذاريم كه گر چه، اين گونه داستانهاى قرآنى را داستان موسى و نوح و . كندتفصيل آن مىشروع به  ﴾فرِْعَوْنُ 

ناميم ولى در حقيقت اين داستانها داستان اقوام و مللى است كه اين بزرگواران در ميانشان مبعوث داستان هود و يا صالح مى
اند و سرانجام انكارشان و اينكه عذاب قوام و رفتارى كه با پيغمبران خود كردهاند، چون در اين داستانها جريان حال آن اشده

يت ها به آياتى ختم شده كه كيفبينيم تمامى اين داستانشان را از بين برده و منقرضشان نمود ايراد شده، و لذا مىالهى همه
 نزول عذاب و هلاكت آنان را

  
                                                      

 .54نمل، آيه  1
 .127اعراف، آيه  -. گذارد و سرانجام نيك از پرهيزگاران استان خويش بخواهد وا مىزمين متعلق به خدا است و آن را به هر كس از بندگ 2



 .كندبيان مى
داشته باشد در آغاز كلام هم اين معنا را خاطر نشان ساخته و گفته بوديم كه غرض از اين آيات اگر خواننده عزيز بياد 

 و. بيان حال مردم از حيث قبول عهد الهى و رد آن است تا براى مردم و مخصوصا امت اسلام انذار و مايه عبرت بوده باشد
آمده در يك غرض مشتركند، و آن همين انذار و تذكر  «يمم -لام  -الف » هايى كه اولشنيز گفته بوديم كه بطور كلى سوره

بعد از انبيايى كه ذكر كرديم يعنى نوح، هود، : معنايش اين است كه ﴾بَعْدِهِمْ  مِنْ  بَعَثْنَاثُمَ ﴿ :پس اينكه فرمود. مردم است
 .او بودند فرستاديم يعنى پادشاه مصر و اشرافيانى كه دور« موسى را به سوى فرعون و قوم او» صالح، لوط و شعيب

 لقب پادشاهان مصر بوده« فرعون» كلمه
د را به آن ها بطور كلى پادشاهان خوكه مصرى« خديو» اسم پادشاه مصر نبوده، بلكه لقبى بوده مانند« فرعون» البته لفظ

و اما  اند،دادهلقب مى «فغفور» هاو چينى «كسرى» و ايرانيان «قيصر» اند، هم چنان كه روميان پادشاهان خود راخواندهلقب مى
و آن شخصى كه به دست موسى غرق شده چه بود؟ قرآن در باره ( علیه السلام)اينكه اسم فرعون معاصر با موسى بن عمران 

 .آن تصريح نكرده است
ا در ها رمقصود از اين آيات همان معجزاتى است كه خداوند به موسى كرامت فرموده، بعضى «بآياتنا» :اينكه فرمود

اوائل بعثت از قبيل انداختن عصا و اژدها شدن آن و بيرون كردن دست از گريبان و روشن شدن بين انگشتانش، و برخى ديگر 
( لامعلیه الس)را در مواقع ديگر مانند طوفان و ملخ و شپش و وزغ و خون، و قرآن كريم براى هيچ پيغمبرى، به اندازه موسى 

 .معجزه نقل نكرده
يعنى ظلم كردن به آياتى كه برايشان فرستاده شد، و اما اينكه چگونه  ﴾الَمُْفْسِدِينَ  عَقبَِةُ  كََنَ  كَيْفَ  فَانْظُرْ  بهَِا فَظَلَمُوا﴿

فرمايد، البته معلوم است كه ظلم به هر چيزى به ظلم كردند به آن آيات؟ خداى تعالى خودش در خلال داستان، آن را بيان مى
ظلم به آيات همان تكذيب و انكار آن است، و ذكر عاقبت فساد انگيزى به منظور عبرت گرفتن  تناسب خود آن چيز است و

و  كردند و بنى اسرائيل را خوار و ذليلمردم بوده، تا بدانند اگر فرعونيان منقرض شدند براى اين بوده كه در زمين فساد مى
رسِْلْ ﴿ ى نقل كرده پيشنهادى كه از فرعون كرد اين بود كهزير دست خود كرده بودند، لذا در متن كلامى كه خداوند از موس

َ
فَأ

ائيِلَ  بنَِ  مَعَِ  رسِْلْ ﴿ اينچنين دارد «طه» و همچنين در سوره ﴾إسََِْ
َ
ائيِلَ  بنَِ  مَعَنَافَأ بْهُمْ  لَ  وَ  إسََِْ ِ  .1﴾تُعَذ 

  
                                                      

 .47طه، آيه  -. دست از شكنجه بنى اسرائيل بردار و آنان را رخصت ده تا با ما بيايند 1



 با فرعون( عليه السلام)گفتگوى موسى 
ِ  فرِْعَوْنُ  ياَ مُوسَ  قاَلَ وَ ﴿

  ﴾الَْعَالمَِيَ  ربَ ِ  مِنْ  رسَُول   إنِ 
 (.علیه السلام)در اين آيه شروع شده است به شرح و تفصيل داستان دعوت موسى 

خود را به رسالت معرفى كرده تا زمينه براى بيان چيزهايى كه مامور ابلاغ آن است فراهم سازد، ( علیه السلام)موسى 
ترين اسم خداى تعالى در مقابل را ذكر كرده براى اين است كه مناسب« لعالمينرب ا» و اگر از اسامى خداى تعالى اسم

اى از نواحى آن پروردگارى عليحده قائل بودند همان اسم پرستانى كه براى هر قوم و هر شانى از شؤون عالم و هر ناحيهبت
 .رب العالمين است

نْ  عَََ حَقِيق  ﴿
َ
قُولَ  لَ  أ

َ
 ﴾...الََْْقَ  إلَِ  الََلِّ  عَََ  أ

كند، و معنايش اين است كه من سزاوارم به اينكه حرف حق بزنم اين آيه صدق موسى را در ادعاى رسالتش تاكيد مى
و در رسالتى كه به من داده باطلى به او نسبت ندهم و در خلال چيزهايى كه مامور به ابلاغ آنم چيزى را كه مامور نيستم 

 .نگنجانم
ِ ﴿ اين جمله نسبت به جملات گذشته و يا نسبت به خصوص جمله ﴾رَب كُِمْ  مِنْ  ي نَِة  ببَِ  جِئْتُكُمْ قَدْ ﴿

 نْ مِ  رسَُول  إنِ 
 .كه در حقيقت اصلى است كه بقيه جملات متفرع بر آن است به منزله تعليل و بيان چرايى است ﴾الَْعَالمَِيَ  رَب ِ 

دهد و اين جهت باشد كه اين كلمه معناى حريص را مىاز  «على» با لفظ «حقيق» بعيد نيست كه متعدى شدن كلمه
و اگر . «من حريصم بر اينكه بر خدا جز حق نگويم در حالى كه سزاوار هم همين است» :شوداحتمال معنا چنين مىبنابراين 

قيق لان حف» :شودمتعدى شود، چه معروف در لغت چنين است، مثلا گفته مى «باء» به معناى سزاوار بود جا داشت با لفظ
 .فلانى سزاوار احترام است «بالاكرام

 «ليه كذاحق ع» قرائت، كلمه حقيق هم ماخوذ ازبنابراين اند، خوانده -با تشديد  - «على» را «على» البته بعضى هم لفظ
مبتداى  وخبر  «حقيق» كلمهبنابراين . و معنايش اين خواهد بود كه بر من واجب است كه از ناحيه خداى تعالى جز حق نگويم

نْ ﴿ آن جمله
َ
قُولَ  لَ أ

َ
 .خواهد بود ﴾...أ

تِ  بآِيةَ   جِئْتَ  كُنْتَ  إنِْ قاَلَ ﴿
ْ
 ﴾الَصَادِقيَِ  مِنَ  كُنْتَ  إنِْ  بهَِا فَأ

 رساند، براى اينكه اگررا مى( علیه السلام)صدق موسى  ﴾بآِيةَ   جِئْتَ  كُنْتَ إنِْ ﴿ شرطى كه در اول آيه است يعنى جمله
عريضى ت ﴾الَصَادِقيَِ  مِنَ  كُنْتَ إنِْ ﴿ اى آورده باشد در اين ادعايش راست گفته، ليكن شرط در ذيل آيه يعنى جملهواقعا معجزه

 اى آورده نبوده، پس كانه گفتهكند به اينكه وى معتقد به صدق موسى در اينكه آيهاست كه بوسيله آن اشاره مى
  



ه شرط ، در آيه شريفبنابراینكنم تو در ادعايت راست بگويى، و ه، ولى گمان نمىاى به ما نشان بداى آوردهاگر معجزه: است
 .كندتكرار نشده و هر كدام معنايى جداگانه افاده مى

 دست آن حضرت تبديل عصاى موسى )علیه السلام( به اژدها و بيضاء گشتن
لقَْ ﴿
َ
 ﴾مُبيِ   ثُعْبَان   هَِ  فَإذَِا عَصَاهُ فَأ

جمله معنى جواب را به خود  -در اول جمله، فاء جوابيه است، به اين معنا كه با در آمدن آن بر سر جمله « فاء» حرف
البته بايد دانست كه در هر موردى كه فاى ، «پس در جواب فرعون عصاى خود را انداخت» :شودگرفته و تقدير چنين مى

 .شودوصيات مورد استفاده مىجوابيه است در حقيقت فاء همان فاى تفريع است و جواب از خص
فَلَمَا ﴿ ده با آيهخوان «ثعبان مبين» به معناى مار بسيار بزرگ است، و هيچ منافاتى بين اين آيه كه معجزه موسى را «ثعبان»
نَهَا تَهْتَ   رَآهَا

َ
ِبْ  لمَْ  وَ  مُدْبرِاا  وَلَ  جَان   كَأ زبان عرب به معناى مار كوچك در « جان» نيست، براى اينكه گر چه كلمه 1﴾يُعَق 

اى به كار رفته كه مربوط به داستان موسى در شب طور است كه در جاى ديگر است، و ليكن بايد دانست كه اين كلمه در آيه
 .با فرعون استاى است كه مربوط به جريان ملاقات در آيه ﴾مُبيِ  ثُعْبَان  ﴿ و كلمه 2﴾تسَْعَ  حَيَة   هَِ فَإذَِا ﴿ :در باره آن فرموده

 ﴾للِنَاظِرِينَ  بَيْضَاءُ  هَِ  فَإذَِا يدََهُ  نزََعَ وَ ﴿

  3﴾سُوء   غَيُِْ  مِنْ  بَيْضَاءَ  تَُرُْجْ  جَنَاحِكَ  إلَِ  يدََكَ  اضُْمُمْ وَ ﴿ معناى اين جمله به قرينه آيه
 .است كه موسى دست خود را از گريبان بيرون كرداين  4﴾سُوء   غَيُِْ  مِنْ  بَيْضَاءَ  تَُرُْجْ  جَيْبكَِ  فِ  يدََكَ اسُْلُكْ ﴿ و آيه

ورى كرد و نشود كه وقتى موسى به منظور اعجاز دست خود را بيرون مىگر چه از اخبار وارده در اين باب استفاده مى
گريبان  ست بهشود كه موسى ددرخشيد، و ليكن از آيات قرآنى بيش از اين استفاده نمىبمانند نور آفتاب از بين انگشتانش مى

آورد براى بينندگان سفيد و درخشنده بود، البته اين هم هست كه اين درخشندگى و سفيدى خود اندر كرده و وقتى بيرونش مى
 .رفتهبه حدى بوده كه براى بينندگان خارق عادت بشمار مى

  
                                                      

 .10نمل، آيه  1
 .20طه، آيه  -. پس ناگهان مارى شد و به راه افتاد 2
 .22طه، آيه  -. اى ديگر استسفيد، بدون علت بيرون آيد، اين خود معجزهو دستت را به زير بغلت ببر كه  3
 .32قصص، آيه  -. دستت را به گريبانت بر، تا سپيد بدون علت در آيد 4



 احضار ساحران، عكس العمل فرعون و فرعونيان در برابر موسى عليه السلام
 قاَلَ ﴿

ُ
  ﴾عَليِم   لسََاحِر   هَذَا إنَِ  فرِْعَوْنَ  قوَْمِ  مِنْ  الَمَْلََ

خداى تعالى در اينجا كلام فرعون را نقل نكرده كه او در اين هنگام چه گفته، بلكه گفتگويى را كه بزرگان قومش با 
 شور تشكيل داده و با يكديگرآيد كه اين بزرگان در هر امر مهمى مجلس اند نقل كرده، و از آن چنين بر مىيكديگر داشته

در  .اند تا او آن را به مرحله اجراء در آوردرساندهكردند به نظر فرعون مىاند و آنچه را كه به اتفاق تصويب مىكردهشور مى
ن مرد به يقين اي ﴾عَليِم   لسََاحِر   هَذَاإنَِ ﴿ :باره اين معجزه هم با هم مشورت كردند و رأى نهايى خود را چنين اظهار كردند كه

ساحرى است استاد كه مساله رسالت را بهانه كرده تا بدين وسيله بنى اسرائيل را از چنگ ما نجات داده و آنان را مستقل كرده 
هاى و به دستيارى آنان شما را از سرزمينتان بيرون كند و دين و طريقت شما را هم باطل سازد، اينك براى باطل كردن نقشه

فرمايى تا او را بكشيم و يا بدار خواهى بفرما تا اجراء شود، آيا مىاين آتشى كه افروخته هر امرى كه مى او و خاموش كردن
 .زنيم و يا به زندانش افكنيم؟ و يا در مقام معارضه به مثل در آمده سحرى مثل سحر او فراهم سازيم

رجِْهْ ﴿ :رأى تصويب شده اظهار داشتندآن گاه در اين باره نيز با يكديگر مشورت نموده و به عنوان آخرين 
َ
خَا وَ أ

َ
 وَ  هُ أ

رسِْلْ 
َ
تُوكَ  حَاشَِِينَ  الَمَْدَائنِِ  فِ  أ

ْ
او و برادرش را نگهدار و مامورينى به شهرستانها بفرست تا هر چه  ﴾عَليِم   سَاحِر   بكُِل ِ  يَأ

 .ساحر درس خوانده و استاد هست همه را حاضر سازند
مُرُونَ  ذَافَمَا ﴿ ه جملهشود كاز اينجا معلوم مى

ْ
اند، كلامى است كه بعضى از بزرگان قوم فرعون به بعضى ديگر گفته ﴾تَأ

رجِْهْ  الوُاقَ ﴿ و جمله
َ
رى اند، در موضع ديگحكايت آخرين رأيى است كه همه كرسى نشينان فرعون متفقا به عرض او رسانده ﴾أ

نْ  يرُِيدُ  عَليِم   لسََاحِر   هَذَا إنَِ  حَوْلَُ  للِْمَلَِ قاَلَ ﴿ :مودهاز قرآن همين حرف را از خود فرعون حكايت كرده و فر
َ
 يَُرْجَِكُمْ  أ

رضِْكُمْ  مِنْ 
َ
مُرُونَ  ذَا فَمَا بسِِحْرِهِ  أ

ْ
رجِْهْ  قاَلوُا تَأ

َ
خَاهُ  وَ  أ

َ
تُوكَ  حَاشَِِينَ  الَمَْدَائنِِ  فِ  ابِْعَثْ  وَ  أ

ْ
از اين آيه  1﴾عَليِم   سَحَار   بكُِل ِ  يَأ

نشينان او در اطراف آن مشورت آيد كه اين كلام را اول خود فرعون پيشنهاد كرده و سپس كرسىاز آيه مورد بحث بر مى و
 .اندكرده و سرانجام همان را تصويب نموده

 قاَلَ ﴿ و از آيه
َ
رْضِنَا مِنْ  لُِِخْرجَِنَا جِئْتَنَا أ

َ
تيِنََكَ  مُوسَ  ياَ بسِِحْركَِ  أ

ْ
 كه 2﴾مِثْلهِِ  بسِِحْر   فَلَنَأ

  
                                                      

 چه رأىبنابراين خواهد شما را به جادوى خويش از سرزمينتان بيرون كند به بزرگان اطراف خويش گفت اين جادوگرى ماهر است كه مى 1
 .37شعراء، آيه  -. هيد؟ گفتند وى را با برادرش نگهدار و مامور جمع آورى به شهرها فرست كه همه جادوگران ماهر را پيش تو آورنددمى

 .57ه طه، آي -. آوريماى كه به جادوى خويش از سرزمينمان بيرونمان كنى ما نيز جادويى مانند آن براى تو مىگفت اى موسى مگر سوى ما آمده 2



آيد كه فرعون آن سخن را بعد از مطالعه بر مى -كه در خطاب به موسى گفته  -كند همين حرف را از فرعون نقل مى
 .نشينان و تصويب كردن آنان گفته استكرسى

مْرَهُمْ فَتَنَازعَُوا ﴿ از آيه
َ
وا وَ  بيَنَْهُمْ  أ سََ 

َ
نْ  يرُِيدَانِ  لسََاحِرَانِ  هَذَانِ  إنِْ  قاَلوُا الَنَجْوىَ  أ

َ
رْضِكُمْ  مِنْ  يَُرْجَِاكُمْ  أ

َ
 بسِِحْرهِمَِا أ

آيد كه وزراى فرعون غير از آن جلسه مشاوره يك جلسه ديگرى بعد از جمع شدن بر مى 1﴾الَمُْثْلَ  بطَِرِيقَتكُِمُ  يذَْهَبَا وَ 
 .دانساحران در نزد فرعون تشكيل داده و محرمانه با يكديگر مشورت كرده

از آنچه گفته شد معلوم شد كه اصل اين حرف از خود فرعون بوده، و او آن را به وزراى خود داده تا در پيرامونش 
بايد آن دو را توقيف نموده و ساحران مملكت : مشورت كرده و روى آن رأى دهند، وزراء هم در اطرافش مطالعه كرده و گفتند

 بعد از آنكه ساحران مملكت در نزد فرعون. ز قبول كرده و آن را به رخ موسى كشيدرا براى معارضه با سحر او جمع كنى، او ني
 .گرد آمدند باز وزراء براى مشورت دور هم نشسته و به اتفاق رأى دادند كه بايد تمام قوا را در راه معارضه به مثل به كار برند

نْ يرُِيدُ ﴿
َ
رضِْكُمْ  مِنْ  يَُرْجَِكُمْ  أ

َ
مُرُونَ  ذَا فَمَا أ

ْ
  ﴾تَأ

خواهد با همدستى بنى اسرائيل شما را بيرون كرده و خود كشور مصر را مالك شود، و اگر فرعون از يعنى موسى مى
رزمينش برد و سافتاد كه قومى بر قومى ديگر هجوم مىاين راه مغلطه كارى كرد براى اين بود كه در آن زمانها بسيار اتفاق مى

 .كردا آواره بيابانها مىنمود و اهلش ررا تملك مى
رجِْهْ قاَلوُا ﴿

َ
خَاهُ  وَ  أ

َ
رسِْلْ  وَ  أ

َ
  ﴾...حَاشَِِينَ  الَمَْدَائنِِ  فِ  أ

در آخر آن جزء كلمه « هاء» به معناى تاخير انداختن است، و حرف« ارجاء» امر از ماده« هاء» با سكون« ارجه» كلمه
آيد، معناى كلمه مزبور اين است كه در كشتن او عجله مكن مىنيست، بلكه هاء سكت است كه بر آخر بعضى از كلمات در 

 .كه تو را ظالم و سنگدل بخوانند، بلكه نخست مامورينى به شهرستانها گسيل دار تا ساحران را جمع كنند
تُوكَ ﴿
ْ
 .ل كنو همه را نزدت حاضر سازند، و تو با سحر آنان در برابر موسى معارضه به مث ﴾عَليِم   سَاحِر   بكُِل ِ يَأ

  
                                                      

 خواهند به جادوى خويش از سرزمينتان بيرونتانگفتند اينان دو جادوگرند كه مى* ن خودشان در كارشان مناقشه كردند و آهسته راز گفتند ميا 1
 .63و  62طه، آيه  -. كنند و آيين خوب شما را از بين ببرند



 «رجئها» اند اصل آن رانيز قرائت شده، و معلوم است كسانى كه چنين قرائت كرده -به كسر جيم و هاء  - «ارجه» كلمه
و برادر موسى همان . گردداند، همزه به ياء مبدل و سپس حذف شده، و هاء كه ضمير مفعول است به موسى بر مىدانسته

 .هارون بوده است
جْراا  لَناَ إنَِ  قاَلوُا فرِْعَوْنَ  الَسَحَرَةُ  جَاءَ وَ ﴿

َ
  ﴾...لَْ

« پس فرستاد و سحره را از اطراف مملكت جمع كرده و جريان را با آنان در ميان گذاشت» به منظور اختصار جمله
جْراا  لَناَإنَِ ﴿ :حذف شده، و تنها فرموده

َ
در اين سؤال تقاضاى و اين كلام سؤالى است كه ساحران از فرعون كردند، و  ﴾لَْ

ب و اينگونه تعبيرات يعنى افاده طل. براى ما اجرتى خواهد بود: اجرت نكرده و به منظور تاكيد، آن را خبر ادا نموده و گفتند
اى استفهامى بوده و حرف ممكن هم هست كه جمله مزبور جمله. و تقاضا به صورت خبر در كلام عرب خيلى شايع است

 «راأ ان لنا لاج» ده باشد، مؤيد اين احتمال قرائت ابن عامر است كه جمله را استفهامى گرفته و آن رااستفهام از اولش افتا
 .خوانده است

اين جمله اجابت سؤال ساحران است، فرعون در اين جمله علاوه بر اينكه تقاضاى  ﴾الَمُْقَرَبيَِ  لمَِنَ  إنِكَُمْ  وَ  نَعَمْ قاَلَ ﴿
 .قرب كردن را هم به آنان داده استآنان را اجابت كرده وعده م

 و تسليم شدنشان در برابر آن حضرت( علیه السلام)معارضه ساحران با موسى 
نْ  إمَِا مُوسَ  ياَقاَلوُا ﴿

َ
نْ  إمَِا وَ  تلُقَِْ  أ

َ
  ﴾الَمُْلقِْيَ  نََنُْ  نكَُونَ  أ

سحرهاى خود را بكار برند به موسى واگذار ساحران اختيار اين را كه او نخست عصاى خود را بيندازد و يا ايشان 
اختيار با تو، اگر خواهى تو اول عصايت را بينداز، و اگر : نمودند، چون به خيال خود آمادگى مقابله با او را داشتند، لذا گفتند

وى م خود را قهاى خود را به كار بريم، و اين خود يك نوع زرنگى است كه انسان در برابر خصخواهى ما طنابها و چوبدستى
 فهماندند كه نسبت به( علیه السلام)فرعونيان نيز با اين كلام خود به موسى . و آماده، و خصم را ضعيف و خوار جلوه دهد

 .غلبه خود اطمينان دارند، علاوه بر اينكه رعايت ادب را هم كردند
لقُْواقاَلَ ﴿

َ
لقَْوْا فَلمََا أ

َ
عْيَُ  سَحَرُوا أ

َ
  ﴾...الَناَسِ  أ

در جلد دوم اين كتاب  1﴾سُليَْمَانَ  مُلكِْ  عَََ  الَشَيَاطِيُ  تَتْلوُا مَا اتَِبَعُواوَ ﴿ در اينجا بطورى كه در تفسير آيه« سحر»
 .گذشت يك نوع تصرف در حاسه انسان است، بطورى كه حاسه بيننده چيزهايى را ببيند و يا بشنود كه حقيقت نداشته باشد

 .ترساندن است، در اين آيه خداوند سحر فرعونيان را امر عظيمى خوانده -به معناى « استرهاب»
  

                                                      
 .102بقره، آيه  1



وحَْيْنَاوَ ﴿
َ
نْ  مُوسَ  إلَِ  أ

َ
لْقِ  أ

َ
  ﴾...أ

و به معناى چيزى را به سرعت گرفتن « لقفان» و «لقف» از ماده «تلقف» و كلمه. تفسيريه است «أن الق» در «أن» كلمه
شود، در اين آيه از اطلاق مى «افك» است از صورت اصليش، و لذا به دروغ هم به معناى گرداندن هر چيزى «افك» و. است

ن ما بعد از آنكه ساحرا: چند جهت ايجاز و اختصار كه خود يكى از نكات ادبى است به كار رفته، و تقدير آن اين است كه
 انداخت آنا به صورت مار بزرگى درسحر خود را انداختند به موسى وحى فرستاديم كه تو نيز عصاى خود را بينداز، وقتى 

 .آمده و شروع به بلعيدن سحرهاى ساحران كرد
در اين آيه استعاره به كنايه است، زيرا حق را به چيزى تشبيه كرده كه قبلا پا در هوا و معلق بود، و  ﴾الََْْق  فَوَقَعَ ﴿ جمله

 .واقع شد، و باطل شد آن سحرى كه كرده بودند حق: گيرد يا نه؟ لذا فرمودهمعلوم نبود بالأخره در زمين قرار مى
  ﴾صَاغِرِينَ  انِْقَلَبُوا وَ  هُنَالكَِ فَغُلبُِوا ﴿

 يعنى فرعون و اصحابش در آن مجمع عظيمى كه همه مردم از هر طرف هجوم آورده بودند مغلوب شدند، و لفظ
ِ وَ ﴿ و جمله. كه براى اشاره بدور است اشاره به همين مجمع است «هنالك» به اين معنا است كه فرعون و  ﴾صَاغِرِينَ  نْقَلَبُواا

 .اصحابش بعد از آن عزتى كه در اجتماع داشتند به حالت ذلت و خوارى برگشت نمودند
لقَِْ وَ ﴿

ُ
  ﴾هَارُونَ  وَ  مُوسَ  رَب ِ  الَْعَالمَِيَ  برَِب ِ  آمَنَا قاَلوُا سَاجِدِينَ  الَسَحَرَةُ  أ

ساحران به سجده افتاده شدند تا كمال تاثير معجزه موسى و : سجده انداختند، بلكه فرمودساحران خود را به : نفرمود
ر به اختياوقتى عظمت معجزه را ديدند آن قدر دهشت كردند كه بى: خيره شدن ساحران را برساند، تو گويى فرموده است

لذا خود را ناگزير از ايمان به رب العالمين  سجده در آمدند، بطورى كه نفهميدند چه كسى آنان را به حالت سجده در آورد،
ِ ﴿ :و اينكه فرمود. ديدند براى اين است كه دلالت كند بر اينكه ايمان به خدا توأم با ايمان به موسى و  ﴾هَارُونَ  وَ  مُوسَ رَب 

 .هارون است
ِ ﴿ را به« رب العالمين» اينكه: بعضى گفته و يا شايد بگويند ه كه توضيح داد براى رفع توهمى بود ﴾هَارُونَ  وَ  مُوسَ رَب 

 گفت رب العالمين منم، و با چنين وضعىكرد، و مىرسد، توضيح اينكه فرعون داشت ادعاى ربوبيت مىدر اينجا به ذهن مى
ما ايمان آورديم به رب العالمين، ممكن بود كسى توهم كند كه مقصودشان ايمان به فرعون است، لذا براى : گفتنداگر فقط مى

ِ ﴿ رفع اين توهم مقصود خود را با جمله ليكن اين وجه خيلى روشن نيست، براى اينكه . دادند توضيح ﴾هَارُونَ  وَ  مُوسَ رَب 
 كه به پرستان اصلا قائل به رب العالمين يعنى كسى بت

  



و امور آن را در بين حقيقت معناى اين كلمه مالك و مدبر بلا واسطه جميع اجزاى عالم باشد نبودند، بلكه اجزاى عالم 
اب قائل بودند، نه اينكه هم رب ارب« رب الأرباب» و« اله الآلهة» هاى مختلفى تقسيم نموده، و براى خداى تعالى تنها مقامارباب

 .باشد و هم رب مربوبهاى آن ارباب
نَا ﴿ فرمايد:و ادعاى فرعون بنا بر حكايت قرآن كه مى

َ
عْلَ  رَب كُمُ أ

َ
كه وى از جهت اينكه حوائج مردم اين بود  1﴾الَْْ

ساخت داراى مقام بلندترى است از ساير ارباب، نه اينكه ربوبيت تمامى عالم قائم به ذات آنهم تنها مردم مصر را برآورده مى
يكن ل دانيم كه مثل فرعون انسانى را پروردگار عالميان بدانند، وپرست بعيد نمىاو باشد، البته اين را هم از نفهمى مردم بت

 .گوييم كه اصول مذهب و ثنيت اين نيست كه شخصى را رب العالمين بدانندمى

آنان را  متهم و( علیه السلام)فرعون بعد از ايمان آوردن ساحران آنان را به توطئه و تبانى قبلى با موسى 
 كندتهديد مى

نْ  قَبْلَ  بهِِ  آمَنْتُمْ  فرِْعَوْنُ قاَلَ ﴿
َ
  ﴾...لَكُمْ  آذَنَ  أ

اى است خبرى كه به قرينه مقام انكار له خطابى است كه فرعون از در خشم و استكبار به ساحران كرده و جملهاين جم
كند، ممكن هم هست بگوييم جمله استفهام انكارى و يا توبيخى است، و علامت استفهام و يا توبيخ در و توبيخ را افاده مى

 .اولش بوده و حذف شده
تهمتى است كه فرعون به ساحران زده و آنان را در توطئه با موسى متهم  ﴾الَمَْدِينَةِ  فِ  مَكَرْتُمُوهُ  لمََكْر   هَذَاإنَِ ﴿ جمله

شما در همين چند روزى كه در شهر مجتمع بوديد بجاى : خواسته است بگويدسازد، خلاصه فرعون در اين جمله مىمى
و بدين  ايد كه عليه من و به نفع وى كار كنيد،انى او را ديده و با او توطئه كردهاينكه خود را براى مقابله با موسى آماده كنيد پنه

ار بوده اى در كوسيله بر مصر دست يافته اهلش را بيرون كنيد، چون ساحران تا آن روز موسى را نديده بودند، و اگر توطئه
 .مسلما در آن موقعى بوده كه ساحران در عاصمه فرعون اجتماع كردند

آنان را به توطئه عليه خود متهم ساخت  ﴾لمََكْر   هَذَاإنَِ ﴿ ايمان سحره را انكار نموده و با جمله «آمنتم به» ن با جملهفرعو
و اين تهمت را براى اين جهت زد كه ساحران را مفسد در مملكت قلمداد كند و با اين دستاويز بتواند آنان را به شديدترين 

 .ببردوجهى مجازات نموده و از بين 
عَنَ ﴿ سر بسته و بطور اجمال تهديدشان نموده و آن گاه با جمله ﴾تَعْلَمُونَ فَسَوْفَ ﴿ لذا نخست با جمله ِ قَط 

ُ
يْدِ لَْ

َ
 يكَُمْ أ

رجُْلكَُمْ  وَ 
َ
صَل بَِنَكُمْ  ثُمَ  خِلَف   مِنْ  أ

ُ
جَْْعِيَ  لَْ

َ
لاف، خاول دست و پاهاتان را بطور : بطور تفصيل تهديدشان كرد و گفت ﴾أ
 يعنى دست راست را با پاى چپ و دست

  
                                                      

 .24نازعات، آيه  1



آويزم، و دار زدن، بستن مجرم است به چوب و بلند كردن چوب كنم، و در ثانى شما را به دار مىچپ را با پاى راست قطع مى
ر ذيل د« عمرانآل » و ما در تفسير سوره. و طرف آن را در زمين كوبيدن است تا همه مردم ماجراى او را ببينند و عبرت گيرند

 .گذرانديم« صلب دار زدن» بيان مفصلى در باره( علیه السلام)داستان مسيح 

نقَْلبِ ونَ  رَبُنَِا إلَِ إنَِّا ﴿ پاسخ سحره به تهديدات فرعون:   ﴾...م 
  ﴾...مُنْقَلبُِونَ  رَب نَِا إلَِ  إنِاَقاَلوُا ﴿

گفتار خود حجت او را ابطال و راه استدلال را از هر طرف اين جمله پاسخى است كه ساحران به فرعون داده و با اين 
اى ل كردهكنى، خياتو ما را در برابر ايمان به پروردگارمان تهديد به عذاب مى: بر او بستند، زيرا حاصل معنايش اين است كه

حال آنكه مردن در راه ايمان  اى، وكه اگر با اين عذاب رشته حيات ما را پاره كنى ما را آسيب رسانده و شرى متوجه ما كرده
شر نيست، چرا كه ما پس از كشته شدن به سوى پروردگارمان بازگشت نموده و نزد او به زندگى قرب و سعادت زنده خواهيم 

اى سراغ نداريم، پس آينده ما جز خير شد، زيرا ما در خود جرم و گناهى جز همان ايمانمان به خدا كه تو آن را جرم پنداشته
 .بود نخواهد

مساله  آيد كه سحره بهشود، و از آن نيز بر مىاستفاده مى ﴾مُنْقَلبُِونَ  رَب نَِا إلَِ  إنِاَقاَلوُا ﴿ اين آن معنايى است كه از جمله
نْ  إلَِ  مِنَا تَنْقِمُ  مَاوَ ﴿ معاد هم ايمان داشتند، و اگر در جمله

َ
 -عجزه عصا را على الظاهر م ﴾جَاءتَْنَا لمََا رَب نَِا بآِياَتِ  آمَنَا أ

معجزات خوانده براى اين بوده كه همين يك معجزه از چند جهت معجزه بوده، يكى اينكه چوب اژدها شده، دوم اينكه 
 .هاى سحره را بلعيده، سوم اينكه مجددا به حالت اولى برگشته استها و چوبدستىطناب

م، عل» و «ضرب، يضرب» از باب« نقم منه كذا» شودگفته مىبه معناى كراهت و خشم است،  «نقم» از «تنقم» كلمه
 .«يعلم

ه درگاه اى بكنند بدر اينجا جذبه معنوى و الهى سحره را گرفت و با كمال دليرى و بدون اينكه از تهديد فرعون انديشه
 رَبَنَا ﴿ :و گفتندپروردگار خود استغاثه برده و از آن درگاه صبر و تحمل در برابر شكنجه فرعون را مسألت نموده 

َ
 عَلَيْناَ فْرِغْ أ

ا را و اگر ما را كشت م ﴾مُسْلمِِيَ  توََفَنَاوَ ﴿ پروردگارا ما را در برابر عذابى كه فرعون اراده آن را كرده صبر و تحمل ده ﴾صَبّْاا 
 .مسلم بميران

ه به ظرف و صبر را به آب و دادن خدا را باستعاره به كنايه است، به اين معنا كه خود را  «افراغ» به «صبر» و تعبير دادن
هاى ما را لب ريز و سرشار از صبر كن تا ريختن آب در ظرف و لب ريز كردن آن تشبيه كردند، و منظور شان اين بوده كه دل

 .در برابر نزول هيچ عذابى جزع نكنيم
  



اى اينكه عجيبى از خود نشان دادند، بر براستى ساحران در برابر فرعون كه مردى ديكتاتور و جبارى متكبر بود شجاعت
نَا ﴿ قدرت و سلطنت مردى را كه كوس

َ
عْلَ  رَب كُمُ أ

َ
پرستيدند به هيچ گرفته و با كمال كوبيد و مردم مصر او را مىمى 1﴾الَْْ

ثابت و  هاىهاى مطمئن و عزمهاى راسخ و ايمانقدرت و اطمينان حجت خود را در برابرش ايراد نمودند، و اينچنين دل
تگوى كه محاوره و گف «شعراء» و« طه» برهان قوى و بلاغت گفتار، كم نظير و مايه شگفت است، و اگر آيات اين سوره و سوره

كند دقيقا مورد مطالعه قرار دهيد خواهيد ديد كه چه معلومات پايدار و چه حالات روحى و ساحران را با فرعون حكايت مى
اى از اين حقايق را كه از خلال آيات اين داستان اگر محذور خروج از رسم تفسير نبود پاره اخلاق كريمى را متضمن است، و

 .گذريمداديم، اينك ايراد آن مباحث را موكول به محل مناسب نموده و مىشود در اينجا مورد بحث قرار مىاستفاده مى

 (نهاآ روايات عجيبه در مورد داستان موسى و فرعون و بيان ضعف)بحث روايتى 

آنچه كه در قرآن كريم از جزئيات قصه حضرت موسى و فرعون از قبيل رسالت، معجزه عصا، يد بيضا، مشاركت 
هارون با موسى، داستان معارضه سحره با موسى و ايمان آوردن آنان آمده همان است كه اجمالا در آيات مورد بحث ذكر 

 2است كه قرآن شريف متعرض آن نشده، چنانچه در برخى از رواياتكرده، ولى روايات اضافه بر اين، تفاصيلى را متعرض 

عامه و خاصه وارد شده كه عصاى موسى از درخت آس بهشتى بود، و آن همان عصائى بوده كه از آدم به شعيب و از شعيب 
ن وجه مديبه موسى رسيده، و در روايات ديگرى دارد كه اين چوبدستى عصاى حضرت آدم بوده و در موقعى كه موسى مت

ها از آن بجاى چراغ درخشيد، و موسى شباى آن را به موسى داد، و از خصوصيات آن اين بود كه در شب مىبود فرشته
يگر و در بعضى د. آمدكوبيد از زمين روزيش بيرون مىشد آن را به زمين مىكرد، و روزها هر جا محتاج به غذا مىاستفاده مى

شد بين دو طرف فك آن دوازده ذراع فاصله آمد، و وقتى اژدها مىكرد به زبان مىتنطاق مىهر وقت موسى آن را اس 3:دارد
 ديگر هشتاد ذراع 5چهل ذراع، و به روايت 4بود، و به روايتى

  
                                                      

 .24نازعات، آيه  1
 .458، ص 4، جمجمع البيان - 79، ص 4، جمنهج الصادقين - 294، ص 4و، ج 105، ص 3، جالدر المنثور - 64، ح24، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .258، ص 7، جتفسير قرطبىو  106-105، ص 3، جالدر المنثور 3
 .258، ص 7، جتفسير قرطبىو  106-105، ص 3، جالدر المنثور 4
 .258، ص 7ج، تفسير قرطبىو  106-105، ص 3، جالدر المنثور 5



كرد يك از روايات دارد كه وقتى دهن باز مى 1و در بعضى. شدنشست بلنديش تا يك ميل مىبود، و وقتى روى دم خود مى
 .گذاشترا به زمين و لب ديگرش را بر بام قصر فرعون مىلب خود 

ديگر دارد وقتى بارگاه فرعون را بين دندانهايش جاى داد و بر مردم حمله برد، مردم براى فرار از آن چنان  2و در بعضى
طول قامت آن هشتاد : دارد 3اى از رواياتو نيز در پاره. ازدحامى كردند كه بيست و پنج هزار نفر زير دست و پا تلف شدند

فرعون از ديدن آن : دارد 5و در روايتى. كرداش آن قدر بزرگ بود كه يك شهر را پر مىجثه: دارد 4و در بعضى ديگر. ذراع بود
در آن روزى كه اين اژدها را ديد چهار صد بار : ديگر دارد 6و در بعضى. بقدرى وحشت كرد كه جامه خود را آلوده ساخت

و نيز . روايات است كه از آن ببعد تا چندى كه زنده بود به مرض اسهال دچار شده بود 7و در بعضى از آن. خود را آلوده كرد
كرد چنان نورى از دارد كه وقتى دست خود را از گريبان بيرون مى 8در باره خصوصيات يد بيضاء آن حضرت در روايات

 .كردگرفت كه بر نور آفتاب غلبه مىدستش تابيدن مى
سحره هفتاد نفر بودند، و بر ششصد تا نهصد، و همچنين دوازده هزار نفر و پانزده هزار نفر و هفده : دارد 9روايتىو در 

در روايات  10و نيز. هزار نفر و نوزده هزار نفر و سى و چند هزار نفر و هفتاد هزار نفر و هشتاد هزار نفر نيز رواياتى وارد شده
 دو نفر مجوسى از اهل نينوا دارد كه اين ساحران علم سحر را از

  
                                                      

 .64، ح25، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .241، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو  - 258، ص 7، جتفسير قرطبى - 292، ص 4، جالدر المنثورتفسير  2
 .458، ص 4، جمجمع البيان 3
 .259، ص 7، جتفسير قرطبى 4
 .181، ص 1، جالكامل فى التاريخ 241، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوح 5
 .84، ص 4، جمنهج الصادقين 6
 .227، ص 3، جتفسير جرجانى 7
 .181، ص 1، جالكامل فى التاريخو  241، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو  105، ص 3، جالدر المنثورو  257، ص 7، جتفسير قرطبى 8
، تاريخ طبرى 82، ص 4، جمنهج الصادقينو  245، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو  258، ص 7، جتفسير قرطبىو  106، ص 3، جالدر المنثور 9

 .69، ص 2، جالصافىو  408و  407، ص 1ج
 .245، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو  258، ص 7، جتفسير قرطبى 10



 «عازور» و «سابور» دارد كه رئيس آنان چهار نفر بنام 1آموختند، و اسم رئيس آنان شمعون، و در بعضى ديگر يوحنا، و در بعضى
 .بودند «مصفى» و «حط حط» و

. ارس بوده استو از اهالى اصطخر ف «بن مصعب بن ريان 2وليد» و همچنين در باره خود فرعون وارد شده كه اسمش
علیه )دارد كه اين فرعون همان فرعونى بوده كه در زمان يوسف  4و در بعضى. از آنها دارد كه وى اهل مصر بوده 3و در بعضى

 .سلطنت داشته، و چهار صد سال زندگى كرد و يك مو از سر و رويش سفيد نشد( السلام
هاى تو در تو ساخته و خود در شهرها و قلعه( السلامعلیه )از ترس حضرت موسى  5و در بعضى از آنها دارد كه وى

ها شيرهاى درنده ها و نيزارها غرس كرده و در آن جنگلها جنگلشد، و به همين منظور بين اين قلعهميان آنها متحصن مى
ا در و پس از آنكه خداوند موسى را به سوى او مبعوث كرد و موسى به شهر خصوصى وى در آمد شيره. جاى داده بود

ر قلعه بخودى شد مگر آنكه داى نزديك نمىبهيچ قلعه( علیه السلام)برابرش تبصبص نموده و دم جنبانده و برگشتند، موسى 
زيست وارد شد و در حالى كه لباس پشمينه بر تن و عصاى شد، تا آنكه موسى به قصرى كه فرعون در آن مىخود باز مى

از فرعون  :انتظار در آمدن دربان نشست، وقتى دربان بيرون آمد موسى به وى گفتكذائيش در دست بود بر در خانه وى به 
موسى مدتى  .باز اعتنايى نكرد. من فرستاده رب العالمينم: موسى به وى گفت. جهت من اذن بگير، دربان به وى اعتنايى نكرد

 لعالمين كسى غير از تو را نداشت كه به عنوانآيا رب ا: به انتظار اذن نشست، تا آنكه در آخر دربان به موسى رو كرد و گفت
رسالت نزد فرعون بفرستد؟ موسى از شنيدن اين حرف به خشم آمد و با عصا به در خانه فرعون كوفت، ناگهان تمامى 

 هايى كه بين او و فرعون بود كنار رفته چشم فرعون در حالى كه بر تخت خود نشسته بود به او افتاد، لا جرم بانگ برحجاب
زد كه موسى را داخل كنيد، موسى بر فرعون در آمد در حالى كه فرعون بر تختى به ارتفاع هشتاد ذراع تكيه زده بود، موسى 

اى خويش موسى عص. اى بياورگويى معجزهاگر راست مى: فرعون گفت. من فرستاده رب العالمينم به سوى تو: به وى گفت
 درنگ به صورت مارى بزرگ درآمد،و بىرا كه داراى دو شعبه بود به زمين انداخت 
  

                                                      
 .408، ص 1، جتاريخ طبرىو  82، ص 4، جمنهج الصادقين 1
 .105، ص 3، جالدر المنثور 2
 .105، ص 3، جالدر المنثور 3
 292.، ص 4و، ج 105، ص 3، جالدر المنثورو  239، ص 5، جرازى الفتوحتفسير ابو  4
 .105، ص 3، جالدر المنثورو  61، ح23، ص 2، جتفسير عياشى 5



اش بر زمين و شعبه ديگرش بر بالاى تخت فرعون قرار گرفت، فرعون كه روبروى آن مار قرار داشت چشمش به يك شعبه
كشد، از ترس جامه خود را آلوده كرد و فرياد زد موسى آن را اندرون شكم مار افتاد و ديد كه از جوف شكمش آتش زبانه مى

 .بگير
اينها رواياتى است كه در باره عجائب اين قصه وارد شده، و بيشتر آن عجائب در قرآن ذكر نشده، مطالبى است كه 
دليلى بر رد همه آنها جز استبعاد نيست، هم چنان كه قبول همه آنها هم محتاج به حسن ظن زيادى نسبت به روايات وارده 

ين آرى، اگر ا. انسان هر روايتى را ببيند و آن را قبول كند صحيح نيستاست، و معلوم است كه اين مقدار حسن ظن كه 
روايات متواتر و يا مشتمل بر قرائن اطمينان آورى بود البته قبول آن صحيح بود، و ليكن بيشتر آنها بلكه همه آنها رواياتى 

ود توان قبول كرد، صرفنظر از اينكه خىهستند كه يا به علت ارسال و يا وقف و يا ضعف از جهت سند و يا از جهاتى ديگر نم
 .پوشى از آنها بهتر استاين روايات هم بينشان تعارض هست، پس چشم

  



 [137تا  127آيات (:7)سوره الأعراف ]

  قاَلَ وَ ﴿
ُ
  فرِعَْوْنَ  قوَْمِ  مِنْ  الَمَْلََ

َ
رضِْ  فِ  لَُِفْسِدُوا قوَْمَهُ  وَ  مُوسَ  تذََرُ  أ

َ
بْنَاءَهُمْ  سَنُقَت لُِ  قاَلَ  تَكَ آلهَِ  وَ  يذََرَكَ  وَ  الَْْ

َ
 وَ  أ

وا وَ  باِلَلِّ  اسِْتَعِينُوا لقَِوْمِهِ  مُوسَ  قاَلَ  ١٢٧ قاَهرُِونَ  فَوْقَهُمْ  إنِاَ وَ  نسَِاءَهُمْ  نسَْتَحْيِ  رضَْ  إنَِ  اصِْبُِّ
َ
ِ  الَْْ  منِْ  يشََاءُ  مَنْ  يوُرثُِهَا لِلَّ

وذيِنَا قاَلوُا ١٢٨ للِمُْتَقِيَ  الَْعَاقبَِةُ  وَ  عِبَادِهِ 
ُ
نْ  قَبْلِ  مِنْ  أ

َ
تيِنََا أ

ْ
نْ  رَب كُمْ  عَسَ  قاَلَ  جِئْتَنَا مَا بَعْدِ  مِنْ  وَ  تَأ

َ
 وَ  عَدُوكَُمْ  يُهْلكَِ  أ

رضِْ  فِ  يسَْتَخْلفَِكُمْ 
َ
خَذْناَ لقََدْ  وَ  ١٢٩ تَعْمَلُونَ  كَيْفَ  فَيَنْظُرَ  الَْْ

َ
نيَِ  فرِْعَوْنَ  آلَ  أ ِ  يذََكَرُونَ  لَعَلهَُمْ  الَثمََرَاتِ  مِنَ  نَقْص   وَ  باِلس 

وا سَي ئَِة   تصُِبْهُمْ  إنِْ  وَ  هَذِهِ  لَناَ قاَلوُا الَْْسََنَةُ  جَاءتَْهُمُ  فَإذَِا ١٣٠ لَ  مَعَهُ  مَنْ  وَ  بمُِوسَ  يَطَيَُُ
َ
 لَكِنَ  وَ  الََلِّ  عِنْدَ  طَائرُِهُمْ  إنَِمَا أ

كْثََهَُ 
َ
تنَِا مَهْمَا قاَلوُا وَ  ١٣١ يَعْلمَُونَ  لَ  مْ أ

ْ
رسَْلْنَا ١٣٢ بمُِؤْمِنيَِ  لكََ  نََنُْ  فَمَا بهَِا لتِسَْحَرَناَ آيةَ   مِنْ  بهِِ  تَأ

َ
وفَانَ  عَلَيْهِمُ  فَأ  وَ  الَط 

وا مُفَصَلَت   آياَت   الََِمَ  وَ  الَضَفَادِعَ  وَ  الَقُْمَلَ  وَ  الَْْرََادَ   ياَ قاَلوُا الَر جِْزُ  عَلَيْهِمُ  وَقَعَ  لمََا وَ  ١٣٣ مُُْرمِِيَ  قوَْماا  كََنوُا وَ  فَاسْتَكْبَُّ
ائيِلَ  بنَِ  مَعَكَ  لنََُسِْلَنَ  وَ  لكََ  لَنُؤْمِنََ  الَر جِْزَ  عَنَا كَشَفْتَ  لَئنِْ  عِنْدَكَ  عَهِدَ  بمَِا رَبَكَ  لَناَ ادُْعُ  مُوسَ   عَنْهُمُ  كَشَفْنَا فَلمََا ١٣٤ إسََِْ
جَل   إلَِ  الَر جِْزَ 

َ
غْرَقْنَاهُمْ  مِنْهُمْ  فَانْتَقَمْنَا ١٣٥ يَنْكُثُونَ  هُمْ  إذَِا باَلغُِوهُ  هُمْ  أ

َ
نَهُمْ  الََْمَ ِ  فِ  فَأ

َ
 غََفلِيَِ  عَنْهَا كََنوُا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا بأِ

وْرَثْنَا وَ  ١٣٦
َ
رضِْ  مَشَارقَِ  يسُْتَضْعَفُونَ  كََنوُا الَََِّينَ  الَقَْوْمَ  أ

َ
 بنَِ  عَََ  الَُْْسْنَ  رَب كَِ  كَُمَِتُ  تَمَتْ  وَ  فيِهَا باَرَكْنَا الَتَِ  مَغَاربَِهَا وَ  الَْْ

ائيِلَ  وا بمَِا إسََِْ   ﴾١٣٧ يَعْرشُِونَ  كََنوُا مَا وَ  قوَْمُهُ  وَ  فرِْعَوْنُ  يصَْنَعُ  كََنَ  مَا دَمَرْناَ وَ  صَبَُّ
  



 آيات ترجمه

گذارى كه در اين سرزمين فساد كنند و ترا و خدايانت را واگذارند، بزرگان قوم فرعون گفتند چرا موسى و قوم او را مى
 (.127)گفت پسرانشان را خواهيم كشت و زنانشان را نگه خواهيم داشت كه ما بالا دست آنهاييم و نيرومند 

باشيد كه زمين متعلق به خدا است و به هر كسى از بندگان موسى به قوم خود گفت از خدا كمك جوييد و صبور 
 (.128)گذارد و سرانجام نيك از آن پرهيزكاران است خويش بخواهد وامى

دگارتان ايم موسى گفت شايد پرورو هم بعد از آن در رنج و شكنجه بوده( به رسالت)اسرائيليان گفتند پيش از آمدن تو 
 (.129)كنيد كند و بنگرد چگونه عمل مى( آنها)در اين سرزمين جانشين  دشمنانتان را هلاك كند و شما را

 (.130)فرعونيان را به خشكسالى و كمبود حاصل دچار كرديم شايد متذكر شوند 
 رسيد به موسى وگفتند اين به خاطر ما است و چون حادثه بدى به آنها مىرسيد مىو چون حادثه خوبى به آنها مى

 (.131)دانستند زدند، حق اين بود كه سرنوشت آنها نزد خدا بود لكن بيشترشان نمىپيروان او شگون مى
 (.132)آوريم اى براى ما بياورى و ما را بدان جادو كنى ما به تو ايمان نمىگفتند هر معجزهمى

آنها فرستاديم  هايى از هم جدا بود بهكه معجزه( خون شدن درياى نيل)ها و خون را پس طوفان و ملخ و شپش و وزغ
 (.133)و باز گردنكشى كردند كه گروهى بزهكار بودند 

و چون عذاب بر آنها نازل شد گفتند اى موسى پروردگار خويش را به آن پيمان كه با تو نهاده براى ما بخوان كه اگر 
 (.134)فرستيم آوريم و پسران اسرائيل را با تو مىاين عذاب از ما بر دارى قطعا به تو ايمان مى

 (.135)شكنى كردند ها را براى مدتى كه به سر بردند از آنها برداشتيم آن وقت پيمانو چون اين عذاب
هاى ما را تكذيب كرده و از آنها غافل مانده بودند پس از آنها انتقام گرفتيم و به دريا غرقشان كرديم براى آنكه آيه

(136.) 
رفتند واگذاشتيم و در آن نهاده بوديم به گروهى كه خوار به شمار مى و خاورها و باخترهاى آن سرزمين را كه بركت

كلمه نيكوى پروردگار تو در باره پسران اسرائيل به پاداش صبرى كه كرده بودند انجام شد و آنچه را فرعون و قوم وى 
 (.137)بردند ويران كرديم ساختند با بناهايى كه بالا مىمى

 بيان آيات

 در ايامى كه موسى -اين آيات مشتمل است بر اجمال آنچه كه بين موسى و فرعون 
  



جريان يافته و آن خاطراتى را كه وى پس از دعوت آنان به دين توحيد و  -برده در ميان قوم فرعون به سر مى( علیه السلام)
ن آورده تا آنجا كه خدا او و بنى اسرائيل را نجات دادن بنى اسرائيل داشته و آن معجزاتى را كه يكى پس از ديگرى برايشا

نجات داده و فرعون و لشكريانش را غرق كرده و سرزمين مبارك و مشارق و مغارب آن را در اختيار او و قومش گذاشته 
 .خاطر نشان ميسازد

 قاَلَ ﴿
ُ
  فرِْعَوْنَ  قوَْمِ  مِنْ  الَمَْلََ

َ
 ﴾...قوَْمَهُ  وَ  مُوسَ  تذََرُ  أ

خواستند او را فريب دهند و به قتل موسى و قوم او گفتارى است كه قومش با فرعون داشته و مىاين جمله حكايت 
كشتن موسى و بنى اسرائيل براى ما مهم نيست، براى اينكه فعلا قدرت : تحريكش كنند، لذا فرعون در رد پيشنهاد آنان گفت

ان عذاب قبلى را در حق ايشان اجراء نموده فرزندانشان در دست ما است، و در هر حال برايشان تسلط داريم، پس چه بهتر هم
و اين جواب خود دليل روشنى است بر اينكه قوم فرعون از او خواستند تا موسى و . را كشته و زنانشان را زنده نگهداريم

بايست ه مىآن موقعيتى را ك ﴾قاَهرُِونَ  فَوْقَهُمْ  إنِاَوَ ﴿ قومش را بكشد، زيرا اگر پيشنهاد ايشان چيز ديگرى غير از كشتن بود جمله
 .داشتداشته باشد نمى

 پرستيده استفرعون، هم مدعى خدايى بوده و هم خدايانى را مى
اين ! رعوناى ف: تاكيد در تحريك وى بر قتل ايشان است، و معنايش اين است كه ﴾آلهَِتَكَ  وَ  يذََرَكَ وَ ﴿ :و اينكه گفتند

به خوبى  از اين جمله. انداند زير بار پرستش تو و خدايانت هم نرفتهقومش در زمين انگيخته شخص علاوه بر فسادى كه او و
خدايانى براى خود داشته  1خوانده و هم خودشكرده و مردم را به پرستش خود مىآيد كه فرعون هم ادعاى الوهيت مىبر مى

هاى گذشته اثبات كرده، از آن جمله نقل شده كه در روم و از امتاى تاريخ هم اين معنا را در باره پاره. پرستيدهو آنها را مى
ها پرستيدند، و آن بزرگان و رؤسا هم، پدران نخستين و بتممالك ديگر، مردم، بزرگ خانواده و رؤساى قبائل و عشاير را مى

 .اندكردهرا پرستش مى
قد بودند ها و ارباب ديگرى قائل بودند، و معترستيدند بتپهايى كه مىپرستان براى بتو نيز در تاريخ دارد كه بعضى از بت

دانستند و براى پدر و مادر ارباب پرستند، از آن جمله پدر و مادر را رب خود مىها را مىهاى مورد پرستش آنان آن بتكه بت
 .ديگرى قائل بودند

ى كه فرعون با قوم خود داشته و قرآن از آيد، الا اينكه از كلاماين آن چيزى است كه از جمله مورد بحث به دست مى
نَا ﴿ :كنداو چنين حكايت مى

َ
عْلَ  رَب كُمُ أ

َ
 و همچنين از 2﴾الَْْ

  
                                                      

 .262، ص 7، جتفسير قرطبىو  237، ص 1، جتفسير قمىو  107، ص 3، جالدر المنثور 1
 .24نازعات، آيه  -. من بزرگترين پروردگار شمايم 2



آيد كه او براى خود معبودى اتخاذ نكرده بوده، و تنها خود را بر مى 1﴾غَيُْيِ إلَِ   مِنْ  لَكُمْ  عَلمِْتُ مَا ﴿ :جمله ديگرى كه گفت
اند كه خود فرعون دهرى مسلك بوده، و اصلا براى عالم صانعى و لذا بعضى از مورخين نوشته. دانسته استمعبود مردم مى

گفته كه تنها بايد مرا بپرستيد، و به همين جهت بعضى از ايشان كرده، و مىها منع مىقائل نبوده، و مردم را هم از پرستش بت
ه هم بر اند كقرائت كرده -به كسر همزه و فتح لام با الف بعد از لام  - «و الهتك» شود آيه مورد بحث رابطورى كه شنيده مى

 .وزن عبادت است و هم به معناى آن
 .شودتر همان چيزى است كه از ظاهر جمله مورد بحث استفاده مىليكن صحيح

اله و معبود ديگرى كه مالك و  خواستهآيد كه مىهم بيش از اين بر نمى ﴾غَيُْيِ إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  عَلمِْتُ مَا ﴿ و از جمله
و اين حرف هم تنها از او نبوده، همه . مدبر امور خصوص قبطيان باشد نفى كرده و تدبير امور آنان را به خود اختصاص دهد

اند، يعنى براى هر صنفى از اصناف خلائق از قبيل آسمان و زمين، گفتههمين را مى -تا آنجا كه ما سراغ داريم  -پرستان بت
ريا و خشكى و اقوام و همچنين براى اقسام مختلف حوادث از قبيل صلح و جنگ، دوستى و دشمنى و زشتى و زيبايى د

پرستيدند كه مورد حاجت و نيازشان بوده، مثلا اى قائل بودند، و خود از ميان همه آن خدايان آن خدايى را مىخداى جداگانه
 .پرستيدندفان را مىسكنه سواحل درياها بيشتر پروردگار دريا و طو

ارى ها پروردگمن براى شما قبطى: اين است كه ﴾غَيُْيِ إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  عَلمِْتُ مَا ﴿ :، معناى گفتارش كه گفتبنابراین
كند كه از طرف او مبعوث شده، و خودش هم او ها منم نه آنكه موسى ادعا مىغير از خودم سراغ ندارم، پروردگار شما قبطى

اى است كه همراه كلام او است، و آن اين است كه بعد از جمله مزبور بنا به حكايت قرآن مؤيد اين معنا قرينه. پرستدرا مى
وْقدِْ ﴿ :اضافه كرده

َ
ِيِ  عَََ  هَامَانُ  ياَ لِ فَأ ِ  صَِحْاا  لِ  فَاجْعَلْ  الَط 

طَلعُِ  لَعَل 
َ
ِ  وَ  مُوسَ  إلَِِ  إلَِ  أ

ظُن هُ  إنِ 
َ
از اين  2﴾الَكََْذبِيَِ  مِنَ  لَْ

آيد كه فرعون در معبود بودن خود براى موسى شك داشته و اين خود قرينه است بر اينكه در جمله قبلى كلام به خوبى بر مى
خواسته علم به وجود من علم به عدم وجود آن دارم، بلكه مى: خواسته وجود خدايى غير خود را انكار كرده و بگويدنمى

 .نفى و انكار كند چنين خدايى را
  

                                                      
 .38قصص، آيه  -. غير خودم براى شما سراغ ندارممعبود ديگرى  1
وغگويان رپس اى هامان خشت خام را پخته كن و با آن برايم برجى بساز، باشد كه از آن بالا رفته از اللَّه موسى اطلاعى حاصل كنم، من او را از د 2

 .38قصص، آيه  -. پندارممى



من خدايى بجز خودم براى شما سراغ ندارم، نه اينكه شما خدايى به غير من : و كوتاه سخن اينكه خواسته است بگويد
 .نداريد

 سخن فخر رازى در باره معتقدات فرعون و اشكالى كه بر آن وارد است
دهرى مسلك بوده، ظاهرا احتمالى است كه فخر رازى فرعون مردى : اندها داده و گفتهو اما آن احتمال كه گفتيم بعضى
 : داده و در تفسير خود چنين گفته است

داشت از حكمت خدا رسد اين است كه فرعون يا مرد عاقلى بوده و يا عقل نداشته، اگر عقل نمىآنچه به نظر من مى
ن كسى م كامل بوده، معقول نيست كه چنيدور بود كه به سوى چنين كسى پيغمبرى گسيل بدارد، و اگر عقل داشته و عقلش ه

واقعا معتقد به الوهيت خود باشد، و خود را خالق آسمان و زمين بداند، از خود او هم كه بگذريم معنا ندارد خلق كثيرى از 
 .عقلا چنين اعتقادى در باره او داشته باشند، چون فساد اين عقيده از ضروريات عقل است

فرعون مردى دهرى و منكر وجود صانع بوده، و كواكب را مدبر اين عالم خاكى و خود پس بهتر اين است كه بگوييم 
نَا ﴿ :دانسته، پس اينكه گفتهرا مدبر و مربى آدميان مى

َ
عْلَ  رَب كُمُ أ

َ
مقصودش اين بوده كه من مربى و ولى نعمت و روزى  ﴾الَْْ

مقصودش اين بوده كه من جز خود كسى را سراغ ندارم كه  ﴾غَيُْيِ إلَِ   مِنْ  لكَُمْ  عَلمِْتُ مَا ﴿ :و اينكه گفت. دهنده شمايم
 .پرستش و عبادتش بر شما واجب باشد

هايى به صورت كواكب براى خود درست كرده و و وقتى مسلك و مرامش اين بوده بعيد نيست كه بگوييم وى بت
را  ﴾آلهَِتَكَ  وَ  يذََرَكَ وَ ﴿ مانعى ندارد كه جملهبراين بناجسته، و پرستان به آن بتها تقرب مىپرستيده، و مانند ساير ستارهمى

 .1حمل بر همين معنايى كنيم كه به نظرمان رسيد
اين بود كلام فخر رازى، اشكالى كه ما بر گفتار وى داريم اين است كه اين شخص اينقدر نفهميده كه معناى الوهيت 

تى بت و ستاره خود پرسپرست و ستارهآسمانها و زمين نيست، و هيچ بتپرستان آفريدن پرستان و ستارهو ربوبيت در نظر بت
داند، بلكه معناى الوهيت در نظر آنان تدبير يك قسمت از امور عالم است كه خود را آفريدگار و خالق آسمانها و زمين نمى

ى پرستپرست و هيچ ستارهستاره فخر هم در آخر كلامش احتمال آن را داده، و اين اشتباه را هم كرده كه هيچ دهرى مذهبى
 .شوددهرى و منكر وجود صانع نمى

دانسته، و اگر مربوب بودن آنان را پس حق مطلب همان است كه گفتيم فرعون خود را پروردگار مصر و مصريان مى
 كرده روى قاعدهبراى رب و پروردگارى ديگر انكار مى

  
                                                      

 .42، ص 31فخر رازى، جتفسير كبير  1



 .آنان و خالقيت خداى سبحان را انكار كرده باشدو اعتقاد خود آنان بوده، نه اينكه مخلوق بودن 
بْنَاءهَُمْ  سَنُقَت لُِ قاَلَ ﴿

َ
نان نشياى است كه فرعون به كرسىاين جمله وعده ﴾قاَهرُِونَ  فَوْقَهُمْ  إنِاَ وَ  نسَِاءهَُمْ  نسَْتَحْيِ  وَ  أ

عذابى كه در باره بنى اسرائيل داشت از سر گيريها و خود داده، و آنان را به اين معنا دلخوش كرده كه بزودى همان سخت
 گذارد، و در آخر هم براى فروكشد و دخترانشان را براى كلفتى و خدمتگزارى قبطيان زنده مىگيرد، پسران آنان را مىمى

 . «ما مسلط و قاهر بر ايشانيم» :نشاندن خشم و از بين بردن اضطراب درونى آنان اضافه كرده است كه

بنى اسرائيل را به قيام عليه فرعون و استعانت از خدا و صبر در ( علیه السلام)موسى  تحريك و تشويق
 برابر شدائد مبارزه

وا وَ  باِلَلِّ  اسِْتَعِينُوا لقَِوْمِهِ  مُوسَ قاَلَ ﴿   ﴾...اصِْبُِّ
داد و آنان را به استمانگيزد و در اين جمله بنى اسرائيل را بر قيام و شورش عليه فرعون بر مى( علیه السلام)موسى 

نمايد، و آنان را به استعانت از خداى تعالى در رسيدن به هدف كه همان رهايى از اسارت و بندگى فرعون است توصيه مى
آرى، صبر در برابر شدايد راهنماى به سوى خير . كندكشد سفارش مىصبر در برابر شدايدى كه فرعون خط نشان آن را مى

رضَْ إنَِ ﴿ در آخر كلام خود با جمله( علیه السلام)موسى . استو پيشتاز فرج و نجات 
َ
ِ  الَْْ ود گفتار خ ﴾يشََاءُ  مَنْ  يوُرثُِهَا لِلَّ

 .كندرا تعليل مى
دهم براى اين است كه فرعون مالك زمين نيست تا آن را به اگر من اين نويد را مى: و حاصل اين تعليل اين است كه

كس بخواهد بگيرد، بلكه زمين ملك خداى سبحان است، او است كه به هر كس بخواهد ملك  هر كس بخواهد بدهد و از هر
دهد، و سنت او هم بر اين جريان دارد كه حسن عاقبت را به كسانى از بندگان خود اختصاص دهد و سلطنت در زمين را مى

انت جسته قوا پيشه كنيد، يعنى از خداى تعالى استعاگر ت! شما اى بنى اسرائيلبنابراين كه از او بترسند، و از او حساب ببرند، 
 .و در راه او در شدايد صبر كنيد خداوند اين سرزمين را كه امروز در دست فرعونيان است به دست شما خواهد سپرد

رضَْ إنَِ ﴿ به منظور فهماندن همين معنا دنباله كلام خود( علیه السلام)موسى 
َ
ِ  الَْْ افه اض ﴾عِبَادِهِ  مِنْ  يشََاءُ  مَنْ  يوُرثُِهَا لِلَّ

عناى آن به م« البادئة» در لغت به معناى دنباله هر چيز است، هم چنان كه لفظ« عاقبة» و لفظ، ﴾للِْمُتَقِيَ  الَعَْاقبَِةُ وَ ﴿ :كرد كه
 .شودچيزى است كه هر عمل و يا هر چيزى به آن ابتداء و شروع مى

داى آرى، خ. براى اين بود كه سنت الهى بر اين جريان دارد« رهيزكاران استعاقبت از آن پ» :و اگر بطور مطلق فرمود
تعالى نظام عالم را طورى قرار داده كه هر نوعى از انواع موجودات به منتهاى سيرى كه خداوند برايش معلوم كرده برسد، و 

 سعادت مقدر خود را نائل
  



همانها است، او نيز اگر در راهى قدم بگذارد كه خداوند و فطرت  گردد، حال انسان هم كه يكى از انواع موجودات است حال
برايش ترسيم كرده و از انحراف از راه خدا يعنى از كفر به خدا و به آيات خدا و فساد انگيختن در زمين بپرهيزد خداوند به 

 .كندارشادش مى اش داشته و به سوى هر خيرى كه بخواهدسوى عاقبت نيك هدايتش نموده و به زندگى پاك زنده

 به ايشان( علیه السلام)و جواب موسى ( علیه السلام)شكوه بنى اسرائيل نزد موسى 
وذيِنَاقاَلوُا ﴿

ُ
نْ  قَبْلِ  مِنْ  أ

َ
تيِنََا أ

ْ
  ﴾جِئْتنََا مَا بَعْدِ  مِنْ  وَ  تَأ

 منظور تفنن در تعبير است، ودر اين آيه به يك معنا است و به كار بردن هر دو تنها به  «ءمجى» و كلمه «اتيان» كلمه
آمدى » به معناى «اجئتن» و «آوردى براى ما» به معناى «تاتينا» انداينكه بعضى از مفسرين اين دو كلمه را به دو معنا گرفته و گفته

ى ما بياورى و امن قبل أن تاتينا بالآيات و من بعد ما جئتنا قبل از اينكه اين آيات را بر» :است و تقدير آيه اين است كه «ما را
 .در دست نيست« بالآيات» صحيح نيست، براى اينكه دليلى بر تقدير گرفتن «بعد از آنكه آمدى ما را

علاوه بر اينكه غرض بنى اسرائيل اين بوده كه شكايت خود را به موسى عرضه داشته و بگويند ما چه قبل از آمدنت و 
اى كه خداوند داده بود كه بينيم، و از آن وعدهديديم هنوز هم مىيان مىاى كه از فرعونچه بعد از آمدنت آن عذاب و شكنجه

كنيم خبرى نشد، و معلوم است كه در رساندن اين غرض حاجتى به ذكر آيات به دست تو از دست فرعونيان نجات پيدا مى
ت كه ست و مطلب همان اسدرست ني« بالآيات» نيست و اصلا آوردن آيات هيچ ربطى به اين غرض ندارد، پس تقدير گرفتن

 .گفتيم اين دو كلمه در آيه به يك معنا و هر دو به معناى آمدن است، نه يكى به معناى آوردن و ديگرى به معناى آمدن
نْ  رَب كُمْ  عَسَ قاَلَ ﴿

َ
رضِْ  فِ  يسَْتَخْلفَِكُمْ  وَ  عَدُوكَُمْ  يُهْلكَِ  أ

َ
  ﴾تَعْمَلُونَ  كَيْفَ  فَيَنْظُرَ  الَْْ

حكايت جوابى است كه موسى از شكايت بنى اسرائيل داده، و خاطر آنان را بدين وسيله تسليت داده و اين جمله 
وا وَ  باِلَلِّ اسِْتَعِينُوا ﴿ :اميدوارشان ساخته است، در حقيقت تكرار همان كلام قبلى است كه فرمود رضَْ  إنَِ  اصِْبُِّ

َ
ِ  الَْْ كانه  ﴾لِلَّ

ير آن اى بود كه هرگز غما دستور دادم كه در راه رسيدن به هدف از خدا بترسيد حرف زندهاينكه به ش: خواسته است بفرمايد
را از من نخواهيد شنيد، اگر به آن دستور عمل كنيد اميد اين هست كه خداوند دشمنان شما را هلاك كرده و زمين را بعد از 

ين آنان در زمين قرار بدهد بايد بدانيد كه خداوند چنين خواهيد خداوند شما را جانشآرى، اگر مى. ايشان به شما واگذار كند
دهد، و اگر شما را به آرزويتان برساند براى اين كند، و شما را بدون هيچ قيد و شرطى بر آنان ترجيح نمىكارى را بيهوده نمى

 است كه
  



يَامُ  تلِكَْ وَ ﴿ ببيند رفتار شما چگونه خواهد بود، و اين همان معنايى است كه آيه شريفه
َ
 الََلُّ  عْلمََ لََِ  وَ  الَناَسِ  بيََْ  ندَُاولِهَُا الَْْ

 .در مقام افاده آن است 1﴾شُهَدَاءَ  مِنْكُمْ  يَتَخِذَ  وَ  آمَنُوا الَََِّينَ 
 .و اين يكى از آياتى است كه خداوند در آن يهود را كه براى خود منصب بلا عزل الهى قائل بودند تخطئه نموده است

، توراتى كه در دست يهود است يهوديان را داراى كرامتى بدون قيد و شرط و آنان را حزب خدا و سرزمين بيت المقدس آرى
 .را سرزمينى دانسته كه خداوند به يهود تمليك كرده، آن هم تمليكى كه نه نقل و انتقال بردار است و نه اقاله پذير

خَذْناَ لقََدْ وَ ﴿
َ
نيَِ  فرِْعَوْنَ  آلَ  أ ِ   ﴾الَثمََرَاتِ  مِنَ  نَقْص   وَ  باِلس 

ريج بوده و به تد« سنة القحط سال قحطى» و گويا معناى اصلى آن. به معناى قحط و نايابى است« سنه» جمع« سنين»
سپس به كثرت استعمال تدريجا كارش به جايى رسيده كه معناى قحطى و نايابى را به خود گرفته « السنة آن سال» :گفته شده

 .است
 ها را كه فاميل او بودندكه آل فرعون را يعنى همان قبطى -كند و قسم هم ياد مى -فرمايد خداى سبحان در اين آيه مى

 .ها دچار كرد تا شايد بدين وسيله متذكر شوندهاى متعدد و كمى ميوهبه قحطى
ه، اين قحطى ممتد در امتداد چند سال نبودآيد كه براى اين است كه از ظاهر سياق برمى« قحطى متعدد» و اينكه گفتيم

آورد، مىرا به صيغه جمع ن« سنة قحط سالى» شده، زيرا اگر اينطور نبودبلكه بين دو سال قحطى يك و يا چند سال فاصله مى
 قاَلوُا الَْْسََنَةُ  جَاءتَْهُمُ فَإذَِا ﴿ علاوه بر اينكه جمله. هاى متعددزيرا قحطى ممتد به امتداد چند سال يك قحطى است، نه قحطى

 .بوده و بعد از آن حسنه مواجه با سيئه ديگرى شدند( قحطى)ظهور دارد در اينكه حسنه مذكور در آن، بعد از سيئه  ﴾هَذِهِ  لَناَ

 (عليه السلام)مبتلا نمودن خداوند فرعونيان را به قحطى و تفال بد آنان در باره موسى 
  ﴾...هَذِهِ  لَناَ قاَلوُا الَْْسََنَةُ  جَاءتَْهُمُ فَإذَِا ﴿

ن شان فراوارسيده و نعمت و روزىآيد كه قوم فرعون وقتى پس از قحط سالى به سال خوشى مىاز ظواهر امر بر مى
ما تا آنجا كه به ياد داريم هرگز به قحط سالى دچار » و مقصودشان اين بوده كه« اين از خود ما است» :اندگفتهشده مىمى

و اگر اين حرف را پس از نجات از « در گذشته مبتلا به آن خشكسالى شديم از نحوست موسى بوده است ايم، و اگرنشده
 اند براى اين بوده كه تا آن روز دچار چنين بلائى نشده بودند، و معلوم است كه انسان معمولاقحط سالى زده

  
                                                      

 - .گردانيم تا مقام اهل ايمان با امتحان معلوم گرددميان مردم مى« گاهى فتح و غلبه و گاهى شكست و مغلوبيت»با اختلاف احوال اين روزها را  1
 .140آل عمران، آيه 



 فرعون هم اگر به قحط سالى دچار نشده بودند پس قوم. شود كه به ضد آن مبتلا بشودوقتى متوجه ارزش و اهميت نعمتى مى
ده گو اينكه طبعا و عادتا بايستى قضيه بر عكس اينكه واقع ش« اين از ما است» :گفتنداز نجات و رسيدن به فراوانى نعمت نمى

ى قحط سالى وقتى مردمچون « اين از ما است» :گفتندشد، به اين معنا كه بايستى قبل از تفال بد به موسى زدن مىبود واقع مى
دانند كه بر حسب ارتكاز و عادت ديرينه، نعمت و فراخى روزى و رفاه عيش را از خود و بلا را از نحوست شخص معينى مى

ه گفتيم كنند، و ليكن همانطور كبدانند، زيرا تا به رفاه و راحت خو نكرده باشند از گرفتارى و بلا آن طور كه بايد وحشت نمى
 .بوده« اين از ما است» آيد كه تفال بد به موسى زدن قبل از گفتنيه بر مىاز ظواهر قض

 ا لفظرا ب« حسنه» و شايد به همين جهت قوم فرعون را قبل از فال بد زدنشان ذكر كرده و نيز به همين مناسبت كلمه
وايَ  سَي ئَِة   تصُِبْهُمْ  إنِْ  وَ  هَذِهِ  لَناَ قاَلوُا الَْْسََنَةُ  جَاءتَْهُمُ فَإذَِا ﴿ :آورده و فرموده« ان» را با لفظ« سيئه قحط سالى» و كلمه« اذا»  طَيَُُ

ه در نظر فرعونيان اصل ثابتى بوده، و ابتلاى ب« حسنه رفاه عيش» آيد كهاز اين اختلاف در تعبير بر مى، ﴾مَعَهُ  مَنْ  وَ  بمُِوسَ 
تعريف  جنس كه مفيد «الف و لام» را با« حسنه» است كه كلمهشاهد ديگر اين معنا اين . سابقه بوده استقحط سالى نادر و بى

 . آورده« الف و لام» را نكره و بدون «سيئه» است و كلمه
است، و جهت اين اشتقاق اين است كه عرب به خيلى چيزها از آن  «طير» و تطير مشتق از «تطير» از «يطيروا» كلمه

امت را اى از شر و شاشتقاق كردند كه معناى تفال و يا بهره« طير» از مادهزدند به همين جهت كلماتى جمله به طيور تفال مى
 .بدهد مانند تطير كه به معناى اول و طائر كه به معناى دوم است

لَ ﴿ پس اينكه فرمود:
َ
كْثََهَُمْ  لكَِنَ  وَ  الََلِّ  عِنْدَ  طَائرُِهُمْ  إنَِمَاأ

َ
اى كه ايشان از بهره: شودمعنايش اين مى ﴾يَعْلمَُونَ  لَ  أ

شر و شامت دارند نزد خداست، و آن عذابى است كه خداوند براى آنان تهيه ديده، و ليكن بيشتر ايشان از اين عذاب غافلند، 
 .شودماند، و در دفترى بايگانى نمىشوند اثرى باقى نمىكنند از گناهان و جناياتى كه مرتكب مىو خيال مى

ى اند، و ليكن مناسب با سياق همان معنايديگرى هم از قبيل نامه اعمال و غير آن ذكر كردهمعانى  «طائر» البته براى كلمه
 .است كه ما ذكر كرديم

تنَِا مَهْمَا قاَلوُاوَ ﴿
ْ
  ﴾بمُِؤْمِنيَِ  لكََ  نََنُْ  فَمَا بهَِا لتِسَْحَرَناَ آيةَ   مِنْ  بهِِ  تَأ

هر چه براى ما معجزه بياورى كه ما » معناى آيه اين است كهاست، و « هر چه» از اسماى شرط و به معناى« مهما» كلمه
 قوم فرعون با اين ـ. «را جادو كنى ما به تو ايمان آور نيستيم

  



اند اند موسى را براى هميشه از خود مايوس سازند، و اينكه معجزات او را جادو خواندند در حقيقت خواستهكلام خود خواسته
 .اىد تو بى خود اسم اين اعمالت را معجزه گذاردهاو را استهزاء نموده و بگوين

 هاى مناسبهاى متعدد بر قوم فرعون، به تفصيل و در زماننزول عذاب
رسَْلْنَا ﴿
َ
وفَانَ  عَلَيْهِمُ فَأ  ﴾...مُفَصَلَت   آياَت   الََِمَ  وَ  الَضَفَادِعَ  وَ  الَقُْمَلَ  وَ  الَْْرََادَ  وَ  الَط 

اى است كه انسان را احاطه كند، و ليكن بيشتر متعارف شده كه در آب به معناى هر حادثه 1راغببه گفته  «طوفان» كلمه
اين كلمه به معناى سيلى است كه زمين را در خود غرق كند، و اصل : گويدو در مجمع البحرين مى. بسيار زياد استعمال شود

 .2باشداست كه به معناى طواف و دور زدن مى «طوف» آن، ماده
گر هاى درشت هيكل و به گفته بعضى ديها به معناى ميمونبه گفته بعضى -به ضم قاف و تشديد ميم  - «قمل» كلمه

 «دم» و «ضفادع» و «جراد» .به معناى شپش معروف است -به فتح قاف و سكون ميم  -و قمل . هاى ريز استبه معناى مگس
 .به ترتيب به معناى ملخ، قورباغه و خون است

ء متصل است، كه لازمه آن متمايز شدن هر جزئى از تفصيل به معناى جدا جدا كردن اجزاى يك شى «مفصلات» كلمه
تاده شود آياتى كه به سوى قوم فرعون فرساستفاده مى ﴾مُفَصَلَت  آياَت  ﴿ :، از اينكه فرمودبنابراینپس . است از اجزاى ديگر

شده، و اين خود دليل بر اين است كه اين آيات جداى از ما بقى فرستاده مىشده يك جا و يك دفعه نبوده، بلكه هر كدام مى
 شد ممكن بود خيال كنند يك امر اتفاقىشود، چون اگر يك جا نازل مىآياتى است الهى كه هر كدام در موقع مناسبش نازل مى

 .و جزافى بوده و ربطى به موسى و نفرين او نداشته است
: شودهمان معنايى است كه ما كرديم، براى اينكه از آن آيه استفاده مى« مفصلات» كه معناى آيه بعدى شاهد بر اين است

 كردندداده، لذا وقتى به آن برخورد مىشده قبلا موسى از آمدن آن آيه و آن عذاب خبر مىهر كدام از آيات كه فرستاده مى
عذاب  بستند كه اگر اينايشان برگرداند، و با موسى عهد مى شدند تا بلكه دعائى كند و آن عذاب را ازدست به دامن موسى مى

اى سپارند، ولى وقتى به دعآورند و دست از بنى اسرائيل برداشته و ايشان را به موسى مىرا از آنان بر دارد به وى ايمان مى
 .شكستندشد عهد خود را مىموسى عذاب برداشته مى

  
                                                      

 .ماده طوف 312راغب، ص  مفردات 1
 .467، ص 4، جمجمع البيانماده طوف و  91، ص 5، جمجمع البحرين 2



  ﴾...رَبَكَ  لَناَ ادُْعُ  مُوسَ  ياَ قاَلوُا الَر جِْزُ  عَلَيْهِمُ  وَقَعَ  لمََاوَ ﴿
به معناى عذاب است، و الف و لامى كه در اينجا بر سر آن است، اشاره به عذابى است كه هر كدام از آيات قوم  «رجز»

 از: به اين معنا است كهكند بطورى كه قرينه مقام افاده مى ﴾عِنْدَكَ  عَهِدَ بمَِا ﴿ فرعون مشتمل بر آن بوده است، و جمله
كه در  ، لامىبنابراین. پروردگارت براى ما رفع عذاب را بخواه، چون خدايت با تو عهد بسته كه هيچ وقت دعايت را رد نكند

 .جمله به كار رفته لام قسم خواهد بود
ائيِلَ  نِ بَ  مَعَكَ  لنََُسِْلَنَ  وَ  لكََ  لَنُؤْمِنََ  الَر جِْزَ  عَنَا كَشَفْتَ لَئنِْ ﴿ جمله همان عهدى است كه گفتيم قوم فرعون با  ﴾إسََِْ

 .موسى بسته و آن را شكستند

 عهد شكنى قوم فرعون بعد از بر داشته شدن عذاب از آنان
جَل   إلَِ  الَر جِْزَ  عَنْهُمُ  كَشَفْنَافَلَمَا ﴿

َ
  ﴾يَنْكُثُونَ  هُمْ  إذَِا باَلغُِوهُ  هُمْ  أ

جَل  إلَِ ﴿ شكستن است، و جملهبه معناى عهد « نكث» كلمه
َ
دو  و از اين، «كشفنا» متعلق است به جمله ﴾باَلغُِوهُ  هُمْ  أ

( لامعلیه الس)گذشته مؤجل به مدت معينى بوده، مثلا اگر موسى آيد عهدهايى كه بين موسى و قوم فرعون مىجمله بر مى
ايمان بياوريد و بنى اسرائيل را با من روانه كنيد در آخر اضافه دارد به شرطى كه گفته كه خداوند اين عذاب را از شما بر مىمى
 .كرده كه اگر تا فلان مدت به اين عهد وفا نكرديد عذاب مرتفع نخواهد شدمى

ه كردند، لذا آيه شريفاند آنان نيز عهد خود را محدود به مدت معين مىبستهو همچنين اگر بنى اسرائيل با وى عهد مى
 .«شكستندرسيد عهد خود را كه با موسى بسته بودند، مىشد و آن اجل معين سر مىاز آنكه عذاب برداشته مىپس » :فرمايدمى

غْرَقْنَاهُمْ  مِنْهُمْ فَانْتَقَمْنَا ﴿
َ
  ﴾الَََْم ِ  فِ  فَأ

 .در زبان عرب به معناى دريا است، ما بقى الفاظ آيه معنايش روشن است «يم» كلمه
وْرَثْنَاوَ ﴿

َ
رْضِ  مَشَارقَِ  يسُْتَضْعَفُونَ  كََنوُا الَََِّينَ  الَقَْوْمَ  أ

َ
سرزمين شام و فلسطين « ارض» ظاهرا مراد از ﴾...مَغَاربَِهَا وَ  الَْْ

ير براى اينكه خداوند در قرآن كريمش غ ﴾فيِهَا باَرَكْنَاالَتَِ ﴿ :فرمايداست، مؤيد و يا دليل بر اين معنا جمله بعدى است كه مى
 .رزمين مقدس كه همان نواحى فلسطين است و غير از كعبه هيچ سرزمينى را به بركت ياد نكردهاز س

رفتند قدرت داده و مشارق و مغارب سرزمين ما بنى اسرائيل را كه مردمى ضعيف به شمار مى: معناى آيه اين است كه
مى مستضعف وصف كرده براى اين است كه كارهاى و اگر در اينجا بنى اسرائيل را به مرد. مقدس را به ايشان واگذار نموديم

 نمايد و كسانى را كه در نظرها خوارعجيب خارق العاده خدا را برساند، و بفهماند چگونه خداوند افتادگان را بلند مى
  



 دهد، چه قدرتى بالاتر از اين؟ آيند تقويت نموده و زمين را در تيول آنان قرار مىمى
براى اين است كه برساند به ملك و سلطنت رسانيدن بنى اسرائيل و  ﴾الَُْْسْنَ  رَب كَِ  كَُمَِتُ  تَمَتْ وَ ﴿ :اينهم كه فرمود

هم گويا از اين قضا خبرى داشته كه در وعده ( علیه السلام)هلاك كردن دشمنان ايشان بر وفق قضاى حتميش بوده، موسى 
نْ  رَب كُمْ عَسَ ﴿ :به بنى اسرائيل گفته است

َ
رضِْ  فِ  يسَْتَخْلفَِكُمْ  وَ  عَدُوكَُمْ  لكَِ يُهْ  أ

َ
نْ  نرُِيدُ وَ ﴿ آيه شريفه. ﴾الَْْ

َ
 عَََ  نَ نَمُ  أ

رضِْ  فِ  اسُْتُضْعِفُوا الَََِّينَ 
َ
ئمَِةا  نََعَْلَهُمْ  وَ  الَْْ

َ
 .نيز اشاره به همين معنا دارد 1﴾الَوَْارثِيَِ  نََعَْلَهُمُ  وَ  أ

تمام شدن كلمه، خارج شدن آن از مرحله قوه و استعداد به مرحله فعليت و وقوع است،  - «تماميت كلمه» و اما معناى
 :البته ناگفته نگذاريم كه جهت و علت تمام شدن كلمه پروردگار در خصوص داستان بنى اسرائيل صبر ايشان بوده و لذا فرموده

وابمَِا ﴿  .﴾صَبَُّ
به اين معنا است كه ما آن صنايعى كه قوم فرعون داشته و آن قصرهايى كه  ﴾...فرِْعَوْنُ  يصَْنَعُ  كََنَ  مَا دَمَرْناَوَ ﴿ جمله

 .ها ساخته بودند از بين برديمهايى را كه براى موبنافراشته بودند و آن تاكستانهايى كه به وجود آورده و داربست

 ىهاى متعدد و عهد شكندر باره مبتلا گشتن فرعونيان به عذاب)بحث روايتى 
 (ايشان

على بن  اند، واست كه ابن عباس و سعيد بن جبير و قتاده و محمد بن اسحاق بن بشار مطلبى را گفته 2در مجمع البيان
روايت كرده، و آن مطلب كه از مجموع ( علیه السلام) عبد الله هم همان مطلب را به سند خود از ابى جعفر و ابى 3ابراهيم

بعد از ايمان ساحران به موسى و شكست خوردن فرعون و اصرار بر كفر خود، هامان به  :روايات گرفته شده اين است كه
كنم صلاح آورند، بايد فكرى كرد، من فكر مىبينى يكى پس از ديگرى به موسى ايمان مىفرعون گفت: مردم بطورى كه مى

 نند.در اين باشد كه مامور بگذارى تا هر كس را كه به دين موسى در آمده زندانيش ك
 پس فرعون هر كس را كه به موسى ايمان آورده بود حبس نمود. خداوند هم فرعونيان را

  
                                                      

 .5قصص، آيه  -. نهيم بر آن مردمى كه در زمين مستضعف بودند و ايشان را پيشوايان و وارثان زمين قرار دهيمخواهيم كه منت اينك مى 1
 .468، ص 4، جمجمع البيان 2
 .237، ص 1، جتفسير قمى 3



هاى هاى گوناگونى از قبيل كمبود زراعت و امثال آن مبتلا نمود، و در آخر طوفانى بر آنان مسلط كرد تا تمامى خانهبه عذاب
قطره از  هاى بنى اسرائيل يكها به پا كردند، و اما خانه، و خيمهآنان را در هم فرو ريخت، فرعونيان ناگزير به بيابان گريختند

هاى زراعتى آنان نيز آسيبى نديد، بر عكس براى فرعونيان هيچ زمين زراعتى نماند، لذا به آب سيل به آنها نرسيد، و زمين
ائيل ا به تو ايمان آورده و بنى اسرموسى گفتند: از خدايت بخواه اين بارندگى هولناك را از ما قطع كند، كه اگر چنين كنى م

 سازيم.را از زندانها رها كرده با تو روانه مى
موسى )علیه السلام( از خدا خواست و خداوند هم عذاب را از آنان برداشت، و ليكن متاسفانه به وعده خود وفا 

كنى به دست خود، موسى را بر خود غلبه ننموده و ايمان نياوردند. اين بار هامان به فرعون گفت: اگر بنى اسرائيل را آزاد 
اك هاى خطرناى، و او بطور مسلم سلطنت تو را از بين خواهد برد، لذا فرعون بنى اسرائيل را رها ننمود و در باره بارانداده

 گفت: بارانى كه آمد عذاب نبود، بلكه نعمتى بود براى ما زيرا دشت و صحراى ما را پس از خشكى و مردگى زنده و سر
در ماه دوم  2در سال دوم و به روايت ديگران 1به روايت على بن ابراهيم -سبز و خرم نمود، و چون چنين كردند خداوند هم 

ملخ را بر زراعتها و اشجار ايشان مسلط كرد، بطورى كه از زراعت و درختان چيزى باقى نگذاشت بلكه موى سر و ريش 
د شدنهاى بنى اسرائيل داخل نمىها به خانهود خوردند، و حال آنكه همين ملخشان را هر چه بآنان و لباس و فرش و زندگى

 رساندند.و هيچگونه آزارى نمى
مردم همه سر و صدايشان بلند شد، و فرعون شديدا به جزع و فزع در آمد، و به موسى )علیه السلام( گفت: اين بار 

لام( دارم. موسى )علیه السور قطع من نيز دست از بنى اسرائيل بر مىهم از پروردگارت بخواه اين بلا را از ما بگرداند، و بط
 دعا كرد و ملخ بعد از آنكه يك هفته يعنى از شنبه تا شنبه ديگر بر ايشان مسلط بود از آنان بر طرف گرديد.

ه طرف را باند كه وى نگاهى به آسمان نمود و سپس عصاى خود گفته( علیه السلام)در كيفيت دعاى موسى  3هابعضى
ها از همان طرف كه آمده بودند برگشتند، تو گويى اصلا ملخى نيامده مشرق و مغرب به حركت در آورد، و بدون درنگ ملخ

 به روايت -اين بار هم هامان نگذاشت فرعون به وعده خود وفا كند و بنى اسرائيل را آزاد سازد، لذا در سال سوم . بوده
  

                                                      
 .237، ص 1، جتفسير قمى 1
 .261، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوح 2
 .234، ص 3، جتفسير جرجانى 3



را كه عبارت است از ملخ ريز و بدون بال و خيلى « قمل» خداوند -به روايت ديگران  - 2سوم و در ماه - 1على بن ابراهيم
ا را هم هتر از ساير انواع ملخ بر همه زراعت آنان مسلط نمود، به اين معنى كه اين بار ملخ ساقه و ريشهتر و خطرناكخبيث

 .خورد، و خلاصه زمين را ليسيد
مامور شد تا به تلى خاكى كه در دهى از دهات مصر معروف به عين شمس ( لیه السلامع)موسى : اندديگر گفته 3بعضى

هاى نام برده سراسر مصر را پر كرده قرار داشت برود، موسى بدانجا رفت و عصاى خود را به آن تل خاك زد و بلافاصله ملخ
خوردن بود قمل در غذايش شده و ظرف  هاى فرعونيان در آمده و آنان را گزيدند، و اگر كسى مشغول غذاحتى به جامه

 .شدغذايش از آن پر مى
راب اگر كسى ده ج: افتد، و نيز گفته استاى است كه به حبوبات مىهمان شپشه« قمل» :گفته است 4سعيد بن جبير

ئى بود كه شد، و اين بلا شديدترين بلاعايدش نمى( پيمانه)برد از آن ده مشك بيش از سه قفيز گندم به آسياب مى( مشك)
فرعونيان بدان دچار شدند، زيرا نه تنها حبوبات آنان به خطر افتاد بلكه موى بدن و حدقه و پلك چشم و ابروهاى آنان نيز 

. شده هاى آنان مبتلا به گرىكرد پوست بدنكرد هر كه ميديد خيال مىوقتى به بدنهايشان حمله مى. دستخوش اين بلا شد
 اگر اين بار از: ناچار فرعون موسى را طلبيد و گفت. آنان سلب شد، همه به ناله و فرياد در آمدندخلاصه خواب و آرامش از 

عا موسى اين بار نيز پذيرفت و د. دارمخدايت بخواهى تا عذاب را از ما بردارد بطور قطع و مسلم دست از بنى اسرائيل بر مى
و اين بار  .اى تا شنبه بعد مسلط بر آنان شده بود بر طرف گرديدنبهكرد، و به دعاى او قمل كه هفت روز تمام يعنى از روز ش

 .را بر آنان مسلط كرد( قورباغه)ضفدع  6و به آن روايت ديگر در ماه چهارم 5هم عهد خود را شكسته خداوند در سال چهارم
كه پر از ضفدع بود، غذا تمام زندگى آنان مالامال از ضفدع شد، لباس و يا ظرف و يا طعام و يا آبى نماند مگر اين

كردند ضفدع خواستند با يكديگر صحبت كنند تا دهن باز مىديدند پر از ضفدع شده، مىگذشت كه مىپختند چيزى نمىمى
 افتاد، لقمه بربه دهانشان مى

  
                                                      

 .606، ص 1، جالصافىو  238، ص 1، جتفسير قمى 1
 .271، ص 7، جتفسير قرطبىو  111، ص 3، جالدر المنثور 2
 .260، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو  270، ص 7، جتفسير قرطبى 3
 .261، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوح 4
 .259، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوح 5
 .111، ص 3، جالدر المنثور 6



موسى  به شكايت نزد اين بار به گريه در آمده. شد ضفدع قبل از لقمه دهانشان را پر كرده بودداشتند تا دهانشان باز مىمى
هايى دهد، ها رگرديم، از خدا بخواه تا ما را از شر قورباغهآمدند، و گفتند اينبار توبه كرده و ديگر به كردار زشت خود بر نمى

 .موسى دعا كرد و خداوند ضفدع را پس از آنكه هفت روز يعنى از روز شنبه تا شنبه ديگر بر ايشان مسلط بود از آنان بر داشت
خون را روانه بسوى ايشان كرد، به اين معنا كه آب نيل را براى  1ون اين بار نيز عهد خود را شكستند خداوند در سال پنجمو چ

كردند كه ها به بنى اسرائيل التماس مىديدند، حتى قبطىها آن را خون مىايشان خون گردانيد، بنى اسرائيل آن را آب و قبطى
ها بود آب بود و به ها بريزند، با اين حال تا در دهن اسرائيلىه و از دهان خود به دهان قبطىايشان آب را در دهان خود ريخت

شود، ناچار شد برگ درختان را فرعون كه ديد از عطش هلاك مى. گرديدشد خون مىها منتقل مىمحضى كه به دهان قبطى
روز هم به اين عذاب دچار بودند، هيچ آب و  شد، هفتبجود ولى مع الوصف رطوبت برگ درختان هم در دهانش خون مى

زيد بن اسلم گفته است خونى كه خداوند مسلط بر فرعونيان كرد عبارت از خون . خوردند مگر آنكه خون بودغذايى نمى
 تبهر حال به نزد موسى آمدند كه از خدايت رفع اين پريشانى و عذاب را بخواه تا به تو ايمان آورده دس. بود( رعاف)دماغ 

شان كنيم، موسى اين بار نيز دعا كرد و عذاب از ايشان برداشته شد مع ذلك دست از بنى از بنى اسرائيل برداشته و با تو روانه
 .اسرائيل بر نداشتند

« رجز» مقصود از كلمه د:روايت كرده كه فرمو( علیه السلام) عبد الله در تفسير خود از محمد بن قيس از ابى 2عياشى
 «زبلاد رج» گير استبرف است، لذا بلاد خراسان را كه كوهستانى و برف ﴾لكََ  لَنُؤْمِنََ  الَر جِْزَ  عَنَا كَشَفْتَ ئنِْ لَ ﴿ در آيه
 گويند.

 .اين روايت آن طورى كه بايد و شايد با سياق آيه انطباق ندارد: مؤلف
  

                                                      
 .59، ص 2، جنور الثقلين 1
 .67، ح25، ص 2، جتفسير عياشى 2



 [154تا  138آيات (:7)سوره الأعراف ]

ائيِلَ  ببَِنِ  جَاوَزْناَوَ ﴿ تَوْا الَِْحَْرَ  إسََِْ
َ
صْنَام   عَََ  يَعْكُفُونَ  قوَْم   عَََ  فَأ

َ
َ  كَمَا إلَِهاا  لَناَ اجِْعَلْ  مُوسَ  ياَ قاَلوُا لهَُمْ  أ  آلهَِة   هُمْ ل

  قاَلَ  ١٣٩ ونَ يَعْمَلُ  كََنوُا مَا باَطِل   وَ  فيِهِ  هُمْ  مَا مُتَبَّ   هَؤُلءَِ  إنَِ  ١٣٨ تََهَْلُونَ  قوَْم   إنِكَُمْ  قاَلَ 
َ
بْغِيكُمْ  الََلِّ  غَيَُْ  أ

َ
 هُوَ  وَ  إلَِهاا  أ

نْجَيْنَاكُمْ  إذِْ  وَ  ١٤٠ الَْعَالمَِيَ  عَََ  فَضَلَكُمْ 
َ
بْنَاءكَُمْ  يُقَت لُِونَ  الَعَْذَابِ  سُوءَ  يسَُومُونكَُمْ  فرِعَْوْنَ  آلِ  مِنْ  أ

َ
 يسَْتَحْيُونَ  وَ  أ

تْمَمْنَاهَا وَ  لََْلةَا  ثلََثيَِ  مُوسَ  وَاعَدْناَ وَ  ١٤١ عَظِيم   رَب كُِمْ  مِنْ  بلَءَ   ذَلكُِمْ  فِ  وَ  نسَِاءكَُمْ 
َ
رْبَعِيَ  رَب هِِ  مِيقَاتُ  فَتَمَ  بعَِشَْ   أ

َ
 أ

خِيهِ  مُوسَ  قاَلَ  وَ  لََْلةَا 
َ
صْلحِْ  وَ  قوَْمِ  فِ  اخُْلُفْنِ  هَارُونَ  لِْ

َ
 كَُمََهُ  وَ  لمِِيقَاتنَِا مُوسَ  جَاءَ  لمََا وَ  ١٤٢ الَمُْفْسِدِينَ  سَبيِلَ  تتََبعِْ  لَ  وَ  أ

رنِِ  ربَ ِ  قاَلَ  رَب هُ 
َ
نْظُرْ  أ

َ
 للِجَْبَلِ  هُ رَب   تََلََ  فَلَمَا ترََانِ  فَسَوْفَ  مَكََنهَُ  اسِْتَقَرَ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لَكِنِ  وَ  ترََانِ  لنَْ  قاَلَ  إلََِكَْ  أ

فَاقَ  فَلَمَا صَعِقاا  مُوسَ  خَرَ  وَ  دَكًَّ  جَعَلهَُ 
َ
نَا وَ  إلََِكَْ  تُبْتُ  سُبْحَانكََ  قاَلَ  أ

َ
وَلُ  أ

َ
ِ  مُوسَ  ياَ قاَلَ  ١٤٣ الَمُْؤْمِنيَِ  أ

 عَََ  اصِْطَفَيْتُكَ  إنِ 
لوَْاحِ  فِ  لَُ  اكَتَبْنَ  وَ  ١٤٤ الَشَاكرِِينَ  مِنَ  كُنْ  وَ  آتيَتُْكَ  مَا فَخُذْ  بكَِلَمِ  وَ  برِسَِالتَِ  الَناَسِ 

َ
 تَفْصِيلا  وَ  مَوعِْظَةا  ء  شَْ  كُ ِ  مِنْ  الَْْ

مُرْ  وَ  بقُِوَة   فَخُذْهَا ء  شَْ  لكُِ ِ 
ْ
خُذُوا قوَْمَكَ  أ

ْ
حْسَنهَِا يَأ

َ
ريِكُمْ  بأِ

ُ
صِْفُِ  ١٤٥ الَفَْاسِقِيَ  دَارَ  سَأ

َ
 فِ  يَتَكَبَُّونَ  الَََِّينَ  آياَتَِ  عَنْ  سَأ

رضِْ 
َ
 تَخِذُوهُ يَ  الَغَ ِ  سَبيِلَ  يرََوْا إنِْ  وَ  سَبيِلا  يَتَخِذُوهُ  لَ  الَر شْدِ  سَبيِلَ  يرََوْا إنِْ  وَ  بهَِا يؤُْمِنُوا لَ  آيةَ   كَُ  يرََوْا إنِْ  وَ  الََْْق ِ  بغَِيُِْ  الَْْ

نَهُمْ  ذَلكَِ  سَبيِلا 
َ
عْمَالهُُمْ  حَبطَِتْ  الَِْخِرَةِ  لقَِاءِ  وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  وَ  ١٤٦ غََفلِيَِ  عَنْهَا كََنوُا وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا بأِ

َ
 يَُزَْوْنَ  هَلْ  أ

  مُوسَ  قوَْمُ  اتَُِذََ  وَ  ١٤٧ يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا إلَِ 
  



  خُوَار   لَُ  جَسَداا  عِجْلا  حُليِ هِِمْ  مِنْ  بَعْدِهِ مِنْ 
َ
نَهُ  يرََوْا لمَْ  أ

َ
 لمََا وَ  ١٤٨ ظَالمِِيَ  كََنوُا وَ  اتَُِذَُوهُ  سَبيِلا  يَهْدِيهِمْ  لَ  وَ  يكَُل مُِهُمْ  لَ  أ

يْدِيهِمْ  فِ  سُقِطَ 
َ
وْا وَ  أ

َ
نَهُمْ  رَأ

َ
 إلَِ  مُوسَ  جَعَ رَ  لمََا وَ  ١٤٩ الَْْاَسَِِينَ  مِنَ  لَنكَُونَنَ  لَناَ يَغْفِرْ  وَ  رَب نَا يرَحَْْْنَا لمَْ  لَئنِْ  قاَلوُا ضَل وا قَدْ  أ

سِفاا  غَضْبَانَ  قوَْمِهِ 
َ
  بَعْدِي مِنْ  خَلفَْتُمُونِ  بئِسَْمَا قاَلَ  أ

َ
مْرَ  عَجِلْتُمْ  أ

َ
لقَْ  وَ  رَب كُِمْ  أ

َ
لوَْاحَ  أ

َ
خَذَ  وَ  الَْْ

َ
سِ  أ

ْ
خِيهِ  برَِأ

َ
هُ  أ  قاَلَ  إلََِهِْ  يََرُ 

مَ  ابِْنَ 
ُ
عْدَاءَ  بَِ  تشُْمِتْ  فَلَ  يَقْتُلُوننَِ  كََدُوا وَ  اسِْتَضْعَفُونِ  الَقَْوْمَ  إنَِ  أ

َ
 لِ  اغِْفِرْ  ربَ ِ  قاَلَ  ١٥٠ الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلنِْ  لَ  وَ  الَْْ

خِ  وَ 
َ
دْخِلْنَا وَ  لِْ

َ
نْتَ  وَ  رحََْْتكَِ  فِ  أ

َ
رحَْمُ  أ

َ
 الََْْيَاةِ  فِ  ذلِةَ   وَ  رَب هِِمْ  مِنْ  غَضَب   سَينََالهُُمْ  الَعِْجْلَ  اتَُِذَُوا الَََِّينَ  إنَِ  ١٥١ الَرَاحِِْيَ  أ

نْيَا  رحَِيم   لَغَفُور   بَعْدِهَا مِنْ  رَبَكَ  إنَِ  آمَنُوا وَ  بَعْدِهَا مِنْ  تاَبوُا ثُمَ  الَسَي ئَِاتِ  عَمِلُوا الَََِّينَ  وَ  ١٥٢ الَمُْفْتََيِنَ  نََزِْي كَذَلكَِ  وَ  الَِ 
خَذَ  الَغَْضَبُ  مُوسَ  عَنْ  سَكَتَ  لمََا وَ  ١٥٣

َ
لوَْاحَ  أ

َ
ينَ  رحَْْةَ   وَ  هُدىا  نسُْخَتهَِا فِ  وَ  الَْْ   ﴾١٥٤ يرَْهَبُونَ  لرَِب هِِمْ  هُمْ  للََِِّ

 ترجمه آيات

سى كردند، گفتند اى موهاى خويش را پرستش مىو پسران اسرائيل را از دريا گذرانديم و بر قومى گذشتند كه بت
 (.138)ايد يز خدايى بساز، چنان كه ايشان خدايانى دارند، گفت شما گروهى جهالت پيشهبراى ما ن

 (.139)اند باطل است كردهروش اين گروه نابود شدنى است، و اعمالى كه مى
 (.140)گفت چگونه براى شما غير از خداى يكتا كه بر اهل زمانه برتريتان داده است خدايى بجويم 

گه كشتند و زنانتان را زنده نكردند و پسرانتان را مىنجاتتان داديم كه شما را به سختى عذاب مىو چون از فرعونيان 
 (.141)داشتند و در اين از پروردگارتان امتحانى بزرگ بود مى

و با موسى سى شبه وعده كرديم و آن را به ده شب ديگر كامل كرديم، و وعده پروردگارش چهل شب تمام شد موسى 
ميان قوم من جانشين من باش و به اصلاح كارشان پرداز و طريقه مفسدين را پيروى مكن : خويش هارون گفت به برادر

(142.) 
پروردگارا خودت را به من بنما كه ترا : و چون موسى به وعده گاه ما آمد و پروردگارش با او سخن گفت، عرض كرد

اگر بجاى خويش برقرار ماند شايد مرا توانى ديد و همين كه هرگز مرا نخواهى ديد ولى به اين كوه بنگر : بنگرم، گفت
 پروردگارش بر آن كوه جلوه كرد آن را متلاشى نمود و موسى بيهوش بيفتاد و چون به

  



 (.143)گردم و من اولين مؤمن هستم منزهى تو، سوى تو باز مى: خود آمد گفت
ز مردم برگزيدم، آنچه را به تو دادم بگير و از اى موسى من تو را به پيغمبرى و به سخن گفتن خويش ا: گفت

 (.144)سپاسگزاران باش 
ها از هر گونه اندرز و شرحى از همه چيز ثبت كرده بوديم آن را محكم بگير و به قوم خويش و براى وى در آن لوح

 (.145)پيشگان را به شما خواهيم نمود فرمان بده كه نيكوترش را بگيرند، و به زودى سزاى عصيان
د بدان اى ببيننهاى خويش منصرف خواهم كرد كه هر آيهكنند از آيهو كسانى را كه در اين سرزمين بنا حق بزرگى مى

هاى ما را دروغ ايمان نيارند اگر راه كمال ببينند آن را پيش نگيرند، و اگر راه ضلال ببينند آن را پيش گيرند، چنين شود زيرا آيه
 (.146)اند هشمرده و از آن غفلت ورزيد

د انكردهاند اعمالشان تباه است مگر جز در مقابل اعمالى كه مىهاى ما و ديدار آخرت را دروغ شمردهو كسانى كه آيه
 (.147)دهند؟ پاداشى به ايشان مى

ديدند اى، پيكرى كه صداى گوساله داشت بساختند، مگر نمىو قوم موسى پس از رفتن وى از زيورهاى خويش گوساله
 (.148)كاران بودند كند؟ آن را خدا گرفتند و ستمگويد؟ و براهى هدايتشان نمىه پيكر با آنها سخن نمىك

اند گفتند اگر پروردگارمان به ما رحم نياورد و ما را نيامرزد از زيانكاران و چون پشيمان شدند و بدانستند كه گمراه شده
 (.149)خواهيم بود 

پس از من چه بد نيابت كرديد چرا از فرمان : اندوهگين به سوى قوم بازگشت، گفتو چون موسى خشمناك و 
ادرم اين گروه زبونم پسر م: كشيد كه گفتها را بينداخت، و سر برادر خويش گرفته بخود مىپروردگارتان پيشتر رفتيد، و لوح

 (.150)ستمكاران همسنگ مگير  داشتند و نزديك بود مرا بكشند شادمانى دشمنان بر من نپسند و مرا با گروه
 (.151)پروردگارا من و برادرم را بيامرز و ما را به رحمت خويش در آر كه تو از همه رحيمان رحيمترى : گفت

سازان را رسد، و دروغكسانى كه گوساله پرستيدند بزودى خشم پروردگارشان با ذلتى در زندگى اين دنيا به آنها مى
 (.152)دهيم چنين سزا مى

اند پروردگار تو از پى آن آمرزگار و رحيم است و كسانى كه كارهاى بد كرده و پس از آن توبه آورده و مؤمن شده
(153.) 

رسند تها را بر گرفت كه مكتوب آن براى كسانى كه از پروردگار خويش مىو همين كه خشم موسى آرام گرفت لوح
 (.154)هدايت و رحمتى بود 

 بيان آيات

 اى از داستانهاى بنى اسرائيل و حوادثى كه بعدشود به نقل پارهشروع مى در اين آيات
  



 براى اين است كه قرآن كريم در اين آيات تنها آن «اىپاره» و اينكه گفتيم. از خلاصى از اسارت فرعونيان برايشان پيش آمد
بيان اين جهت بود كه هيچ وقت دعوت  حوادثى را نقل كرده كه با غرض منظور نظر در آيات قبل تناسب دارد، و آن غرض

دينى متوجه به قومى نشد مگر اينكه اكثريت آن قوم را كسانى تشكيل دادند كه به آن دعوت كافر و عهد خداى را ناقض 
بودند، و خداوند مؤمنين ايشان را به مزيد كرامت خود و كافرين ايشان را به عذاب شديدش اختصاص داد، اينك در اين 

تى درست جهت ايشان ب( علیه السلام)ن عبور بنى اسرائيل از دريا و درخواستشان از موسى مبنى بر اينكه موسى آيات داستا
 .كندپرستى و در ضمن آن مساله نزول تورات را بيان مىكند تا آن را عبادت كنند، و داستان گوساله

 اندبت پرستى قبطيان بودهگرا و تحت تاثير مرام اشاره به اينكه بنى اسرائيل مردمى مادى و حس
ائيِلَ  ببَِنِ  جَاوَزْناَوَ ﴿ تَوْا الَِْحَْرَ  إسََِْ

َ
 ﴾...قوَْم   عَََ  فَأ

 .1به معناى اقبال و روى آوردن و ملازمت نمودن آن به چيزى است بر سبيل تعظيم« عكوف» كلمه
تو براى ما معبودى قرار بده هم چنان كه اين قوم » است كهاين  ﴾آلهَِة   لهَُمْ  كَمَا إلَِهاا  لَناَاجِْعَلْ ﴿ :و معناى اينكه فرمود

 . «اندبراى خود معبودى قرار داده و درست كرده
در اينجا براى اينكه خواننده محترم زمينه اين فقره از كلام الهى را در دست داشته باشد ناگزيريم چند كلمه بطور 

به ( علیه السلام)بنى اسرائيل بعد از جدشان ابراهيم : و آن اين است كه اختصار در باره سير تاريخى بنى اسرائيل ايراد نماييم،
برگزيده شدند كه ايشان را به آن دين يعنى ( علیه السلام)دين همان جناب باقى بوده و از ميان آنان اسحاق، يعقوب و يوسف 

د، كسى و يا چيزى نبايد پرستش شو كردند كه در دين توحيد جز خداى سبحانبه دين توحيد دعوت نموده و چنين اعلام مى
و خدا را در اين باره شريكى نيست، او بزرگتر از آن است كه جسم و يا جسمانى بوده باشد و متشكل به اشكال و محدود به 

اند، و در زندگى هيچ وقت از آيد كه مردمى مادى و حسى بودهها گردد، و ليكن از داستان بنى اسرائيل بر مىحدود و اندازه
اند از باب تشريفات بوده، و اند، و اگر هم داشتهكردند، و اعتنايى به ما وراى حس نداشتهمساله اصالت حس تجاوز نمى

ى بود، و در پرستها كه رسمشان بتيهوديها با داشتن چنين عقايدى سالهاى دراز تحت اسارت قبطى. اصالت حقيقى نداشته
 اى حفظ كنند بارى تحتكرده كه دين آباء و اجدادى خود را تا اندازهان مىعين اينكه عصبيت ايلى و خانوادگى مجبورش

 پرستى آنان نيز بودند، و اين تقريبا يك طبيعتى براى ايشان شده، و خلاصه در ارواحشانتاثير بت
  

                                                      
 .ماده عكف 342راغب، ص  مفردات 1



 .اثر عميقى باقى گذاشته بود
هاى كردند، بلكه بطورى كه از ظاهر توراتو به همين جهت بيشترشان خداى تعالى را جز جسمى از اجسام تصور نمى

( علیه السلام)پنداشتند كه از نظر شكل شبيه به انسان است، و هر چه موسى آيد او را جوهر الوهى مىموجود امروز بر مى
هند، دشد كه صورت و شكل خدا را در ذهن خود تغيير اش تنها اين مىكرد نتيجهايشان را به معارف دينى و به حق نزديك مى

نديده پرستيدند، عمل ايشان را پسها را مىهايى بوده و آن بتبه همين علت وقتى در مسير راه به قومى برخوردند كه داراى بت
هايى درست تقاضا كردند براى ايشان بت( علیه السلام)داشتند، لذا از موسى هايى مىيافته و آرزو كردند كه آنان نيز چنين بت

 .قوم براى خود درست كرده بودند كند هم چنان كه آن
اى جز اين نديد كه بيان توحيد خداى سبحان را تا افق فهم ناقص و قاصر ايشان تنزل دهد، چاره( علیه السلام)موسى 

ايى پرستى روشن و واضح بود چنين تقاضلذا نخست بر جهلى كه به مقام پروردگار خود داشتند و با اينكه بطلان روش بت
ان نمود، آن گاه پروردگارشان را برايشان تعريف و توصيف كرد، و در جملات بعدى خاطر نشان ساخت كه كردند توبيخش

 .شودكند، و خداوند به هيچ شبه و مثالى تشبيه نمىها را قبول نمىخداى تعالى پرستش اين بت
  ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا باَطِل   وَ  فيِهِ  هُمْ  مَا مُتَبَّ   هَؤُلءَِ إنَِ ﴿

پرستى است كه آن را معمول روش بت ﴾فيِهِ  هُمْ مَا ﴿ به معناى هلاك است، و مقصود از «تبار» از ماده «متبر» كلمه
ان پرستان طريقتشاين بت: طرز عبادت كردن آنان است، و معناى آيه اين است كه ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُامَا ﴿ داشتند، و مراد ازمى

سزاوار نيست هيچ انسان عاقلى به آن متمايل شود، چون غرض از عبادت خداى تعالى هالك و اعمالشان باطل است، پس 
 .ها چنين اثرى ندارداين است كه انسان به سعادت دائمى و خير هميشگى هدايت شود، در حالى كه پرستش اين بت

 برهانى كوتاه و لطيف در بيان مصنوع نبودن خداى تعالى
  قاَلَ ﴿

َ
بْ  الََلِّ  غَيَُْ  أ

َ
  ﴾الَْعَالمَِيَ  عَََ  فَضَلكَُمْ  هُوَ  وَ  إلَِهاا  غِيكُمْ أ

در اين جمله، پروردگار ايشان را بر ( علیه السلام)است و موسى « درخواست كنم براى شما» به معناى« ابغيكم» كلمه
من براى  معبودى كهبطور كلى هر : فرمايداى كلى تاسيس نموده و مىكند، و در آن حكم و قاعدهايشان تعريف و توصيف مى

شما قرار دهم و يا بفرض محال برايتان بسازم آن معبود غير خداى سبحان خواهد بود، و آن كسى نخواهد بود كه عبادتش بر 
شما جايز و واجب باشد، زيرا آنچه كه بر شما واجب است اين است كه خداى تعالى را كه پروردگار شما است به صفت 

 .يان برترى داده عبادت كنيدربوبيتش كه شما را بر عالم
  



« اندبراى ما معبودى قرار ده هم چنان كه اين قوم براى خود معبودهايى درست كرده» :تو گويى در جواب آنان كه گفته بودند
چطور من براى شما غير از خدا معبودى مصنوع تهيه كنم و حال آنكه معبود مصنوع معبود نيست چون سمت : فرموده

بينيم مى ما چطور خدايى را بپرستيم كه نه او را: اندقوم برگشته و گفته. ندارد، و پرستش غير پروردگار باطل استپروردگارى 
او را به صفاتى كه از او سراغ داريد بپرستيد، و آن صفت اين است كه : فرموده( علیه السلام)موسى . يابيمو نه بدو راهى مى

كه براى شما فرستاده و همچنين با نجات دادن شما از چنگ فرعون و عمل او شما را بر او شما را با آيات باهره و دين حقى 
 .عالميان برترى داده

شود، و همانطور كه ملاحظه گرديد آيه شريفه در عين كوتاه بودن، اين آن معنايى است كه از آيه شريفه استفاده مى
صريح و  شان ضعيف است بطورهايى كه قوه تعقلرا براى ذهنترين برهان است، و حقيقت ترين بيان و كوتاهمتضمن لطيف

 .دهدروشن جلوه مى
نْجَيْنَاكُمْ  إذِْ وَ ﴿

َ
  ﴾...الَعَْذَابِ  سُوءَ  يسَُومُونكَُمْ  فرِعَْوْنَ  آلِ  مِنْ  أ

به  ت كهاس« تقتيل» از مصدر« يقتلون» و. به معناى خوار داشتن و ذليل كردن است «سام، يسوم» از «يسومونكم» كلمه
 .است كه به معناى زنده نگاه داشتن براى خدمت است« استحياء» از مصدر« يستحيون» روى در كشتن است ومعناى زياده

 .دديدنهايى باشد كه بنى اسرائيل از آل فرعون مىاشاره به شكنجه ﴾ذَلكُِمْ  فِ وَ ﴿ آيد كه جملهاز ظاهر آيه بر مى
ت، و اس( صلى الله عليه وآله و سلم)هاى زمان رسول خدا خطاب به اسرائيلىاين آيه : اندبعضى از مفسرين گفته

لام اين تر با سياق كگذارد آن رفتارى را كه خداوند با پدران ايشان در زمان فرعون كرده بود، و ليكن مناسببرايشان منت مى
را از ياد برده و نجات از آن بلاى عظيم  است كه خطاب به همان بنى اسرائيل زمان فرعون بوده باشد كه چنان نعمت بزرگى

ود، شاند در قرآن يافت مىها يعنى خطاب به مردمى كه در زمان خطاب وجود نداشتهرا فراموش كردند، و از اين قبيل خطاب
 ﴿ مانند آيه

َ
نَهُ  يرََوْا لمَْ أ

َ
بحث است و روى سخن در آن با كه در همين آيات مورد  ﴾سَبيِلا  يَهْدِيهِمْ  لَ  وَ  يكَُل مُِهُمْ  لَ  أ

 .هاى همان دوره استاسرائيلى

 (علیه السلام)مواعده خداوند با موسى 
تْمَمْنَاهَا وَ  لََلْةَا  ثلََثيَِ  مُوسَ  وَاعَدْناَوَ ﴿

َ
رْبَعِيَ  رَب هِِ  مِيقَاتُ  فَتَمَ  بعَِشَْ   أ

َ
  ﴾...أ

دهد، و فرق آن دو بطورى كه تقريبا همان معنا را مىاست و  «وقت» معنايش نزديك به معناى كلمه «ميقات» كلمه
ميقات آن وقت معين و محدودى است كه بنا است در آن وقت عملى انجام شود، : صاحب مجمع البيان گفته اين است كه

 هاى حج يعنى آن مواضعى كهميقات: گويندبخلاف وقت كه به معناى زمان و مقدار زمانى هر چيز است، و لذا در حج مى
 براى

  



  1.بستن احرام معين شده
اى را كه با موسى بسته بود ذكر نموده، و اصل آن را سى شب گرفته و با ده شب ديگر خداى تعالى در اين آيه مواعده

آن را تكميل نموده، آن گاه فرموده كه جمعا مواعده با وى چهل شب بوده، و در حقيقت اين آيه، آيه سوره بقره را تفسير 
رْبَعِيَ  مُوسَ  وَاعَدْناَ إذِْ وَ ﴿ :فرمودمى كند كهمى

َ
دهد كه آن عدد، مجموع دو مواعده اصلى و تكميلى و توضيح مى ﴾لََلْةَا  أ

 .است
ه را براى مدت سى شب ب( علیه السلام)و كوتاه سخن اينكه برگشت معناى آيه به اين است كه خداى تعالى موسى 

ساخته و ده شب ديگر براى اتمام آن گفتگوها بر آن مدت افزوده و در نتيجه ميقات درگاه خود و براى گفتگوى با وى نزديك 
ها برده نه روزها و حال آنكه در اين مدت موسى روزها پروردگارش چهل شب تمام شده است، و اگر حساب را بر روى شب

ها، شايد براى اين است كه غرض شب شود نههم در ميقات بسر برده و معمولا در اينگونه موارد حساب روى روزها برده مى
ها اختصاص بيشترى براى اين كار داشته و حواس انسان از اين ميقات تقرب به درگاه خدا و مناجات با او است كه شب

 .تر است، آنهم در چنين مناجاتى كه در آن تورات نازل شده استتر و نفس براى انس گرفتن آمادهجمع
ي هَاياَ ﴿ :هم فرموده( صلى الله عليه وآله و سلم) كه در باره رسول خداهم چنان

َ
ِلُ  أ ه تا آنجا ك ﴾قَليِلا  إلَِ  الَلَيْلَ  قُمِ  الَمُْزَم 

شَد   هَِ  الَلَيْلِ  ناَشِئَةَ  إنَِ  ثقَِيلا  قوَْلا  عَلَيْكَ  سَنُلقِْ إنِاَ ﴿ :فرموده
َ
قْوَمُ  وَ  وَطْئاا  أ

َ
 و جمله 2﴾طَوِيلا  سَبْحاا  الَنهََارِ  فِ  لكََ  إنَِ  قيِلا  أ

خِيهِ  مُوسَ  قاَلَ وَ ﴿
َ
در موقع حركت به ميقات و ( علیه السلام)حكايت كلامى است كه موسى  ﴾قوَْمِ  فِ  اخُْلُفْنِ  هَارُونَ  لِْ

 همان هنگام مفارقت جدايى از قوم خود با برادر در ميان نهاده، به دليل اينكه موقع خليفه قرار دادن و جانشين درست كردن
 تعبير كرد، براى اين بود كه با سياق ساير« قوم من» و براى ايام غيبت است، و اگر در اين جمله از بنى اسرائيل به عبارت

د تكيه نقل كرده بو( علیه السلام)داستانهاى اين سوره موافق باشد، چون در مطالبى كه اين سوره از نوح و هود و ساير انبياء 
« طه» تعبير فرمود، و گر نه در سوره «قوم من» لذا در اين داستان هم از بنى اسرائيل به. بود «يا قوم، يا قوم» حضراتزبان آن 

 .از ايشان به همان بنى اسرائيل تعبير كرده است
  

                                                      
 .ط تهران 473، ص 4، جمجمع البيان 1
ان يا بر آن بيفزاى و قرآن را به تانى خو. مگر يك نيمه شب يا اندكى از آن كم كن. به پا خيز. شب را به جز اندكى. اى جامه به خويش پيچيده 2

ز رفت و آمد كه تو را برو. كه در ساعات شب وفاق خاطر بيشتر و گفتار استوارتر است. گفتارى گران به تو القا خواهيم كردكه ما . تانى دقيق
 .7مزمل، آيه  -. طولانى است



صْلحِْ وَ ﴿ مراد از خطاب موسى )علیه السلام( به هارون:
َ
فْسِدِينَ  سَبيِلَ  تتََّبعِْ  لاَ  وَ  أ   ﴾الَمْ 

صْلحِْ وَ ﴿
َ
كند، برادرش هارون را امر به اصلاح و اجتناب از پيروى روش اهل فساد مى - ﴾الَمُْفْسِدِينَ  سَبيِلَ  تتََبعِْ  لَ  وَ  أ

هم خود پيغمبرى مرسل و معصوم از معصيت و پيروى اهل فساد بوده، و قطعا موسى بهتر  (علیه السلام)و حال آنكه هارون 
عارف بوده، پس قطعا مقصود آن حضرت از اين كلام نهى هارون از كفر و معصيت نبوده، بلكه از هر كس به مقام برادرش 

غائب است ( علیه السلام)مقصودش اين بوده كه در اداره امور مردم به آراء مفسدين ايشان گوش ندهد، و مادامى كه موسى 
 .از آنان پيروى ننمايد

 ﴾سِدِينَ الَمُْفْ  سَبيِلَ  تتَبَعِْ لَ ﴿ كند بر اينكه مراد از جملهكه دلالت مى است «و اصلح» از جمله ادله اين معنا يكى كلمه
همان اصلاح امور ايشان و بر حذر بودن از اين است كه در ميان ايشان روشى را پيش گيرد كه مطابق سليقه مفسدين و مورد 

 .پيشنهاد آنان باشد
د كه اناند كه همواره در كمين بودهاسرائيل مردمى مفسد وجود داشتهشود كه در آن روز در ميان بنى از اينجا معلوم مى

سفارش  (علیه السلام)هاى شوم خود در كار ايشان كارشكنى كنند، لذا موسى زحمات اين دو بزرگوار را خنثى نموده و با نقشه
ان ايشان گردد و جمعيت قوم اتحاد شكند مبادا راه و روش و پيشنهادات ايشان را بپذيرد و در نتيجه دستخوش كيد و مكر مى

 .ها و زحمات به دست آمده به اختلاف مبدل گرددكه با تحمل آن همه محنت
رنِِ  رَب ِ  قاَلَ  رَب هُ  كَُمََهُ  وَ  لمِِيقَاتنَِا مُوسَ  جَاءَ  لمََاوَ ﴿

َ
نْظُرْ  أ

َ
 قَرَ اسِْتَ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لكَِنِ  وَ  ترََانِ  لَنْ  قاَلَ  إلََِكَْ  أ

  ﴾...ترََانِ  فَسَوْفَ  مَكََنهَُ 
مصدر و به معناى كوبيدن « دك» كه در آخر اين آيه آمده است به معناى قبول جلاء و ظهور است، و كلمه «تجلى» كلمه

خداوند آن كوه را اين است كه  ﴾دَكًَّ جَعَلَهُ ﴿ است، و معناى( مدكوك)به محكمى است، و در اين آيه به معناى اسم مفعول 
است كه به معناى مرگ و  «صعقة» از «صعقا» به معناى سقوط است و «خرور» از «خر» كرد، و كلمهمدكوك و كوبيده مى

برگشتن به حالت سلامت عقل و حواس را گويند، مثلا  «افاقه» باشد، وبيهوشى و از كار افتادن حواس و بطلان ادراك مى
 .يعنى به حال عادى و استقامت درك و شعور برگشت «غش افاقه پيدا كرد فلانى از حالت» :شودگفته مى

ه وقتى موسى ب ﴾لمِِيقَاتنَِا مُوسَ  جَاءَ لمََا ﴿ :آيد اين است كهمعناى اين آيه بطورى كه از ظاهر نظم و سياق آن بر مى
رنِِ  رَب ِ ﴿ :موسى گفت «قال» با او گفتگو كرد و پروردگارش ﴾رَب هُ  كَُمََهُ وَ ﴿ ميقات ما كه براى او تعيين كرده بوديم آمد

َ
نْظُرْ  أ

َ
 أ

 .پروردگارا خودت را بنمايان تا نگاهت كنم، يعنى وسائل ديدارت را برايم فراهم ساز تا به تو نظر اندازم و تو را ببينم ﴾إلََِْكَ 
 آرى، ديدن فرع نظر انداختن است و نظر انداختن فرع تمكين و تمكين از ديدن است ـ

  



ر شود كوهى دمعلوم مى ﴾الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لكَِنِ وَ ﴿ تو ابدا مرا نخواهى ديد، ﴾ترََانِ لَنْ ﴿ :خداى تعالى به موسى فرمود« قال»
 وفَْ فَسَ  مَكََنهَُ  اسِْتَقَرَ فَإنِِ ﴿ اشاره به آن نموده،( الجبل)مشهود بوده كه خداى تعالى با لام عهد ( علیه السلام)مقابل موسى 

سازم، اگر ديدى تاب ديدار مرا آورد و بر جاى خود استوار به اين كوه نگاه كن كه من اينك خود را براى آن ظاهر مى ﴾ترََانِ 
ر و وقتى تجلى كرد و براى كوه ظاه ﴾للِْجَبَلِ  رَب هُ  تََلََ فَلَمَا ﴿ بماند، بدانكه تو هم تاب نظر انداختن به من و ديدن مرا دارى،

موسى  ﴾صَعِقاا  مُوسَ  خَرَ وَ ﴿ با تجلى خود آن را درهم كوبيد و در فضا متلاشيش ساخت و پرتابش كرد، ﴾دَكًَّ جَعَلهَُ ﴿ گرديد
فَاقَ فَلمََا ﴿ از هيبت منظره افتاد و از دنيا رفت، و يا بيهوش شد،

َ
منزهى  :وقتى به هوش آمد گفت ﴾إلََِكَْ  تُبْتُ  سُبْحَانكََ  قاَلَ  أ

نَاوَ ﴿ ن در باره درخواستى كه كردم توبه نمودهتو و م
َ
وَلُ  أ

َ
و اولين كسى هستم كه در باره ناديدنى بودن تو ايمان  ﴾الَمُْؤْمِنيَِ  أ

 .امآورده
ه كند كه اگر مسالشود، و دقت در آن اين معنا را افاده مىاين بود آن معنايى كه از ظاهر الفاظ آيه شريفه استفاده مى

انداختن را عرضه به فهم عوام و مردم متعارف كنيم بدون درنگ آن را حمل بر رؤيت و نظر انداختن به چشم رؤيت و نظر 
كنند، و ليكن اين حمل صحيح نيست، زيرا ما شك نداشته و نخواهيم داشت در اينكه رؤيت عبارت است از اينكه جهاز مى

نكه و به رنگ آن برداشته و در ذهن انسان رسم كند، خلاصه ايبينايى بكار بيفتد و از صورت جسم مبصر، صورتى به شكل آن 
خوانيم عملى است طبيعى و محتاج به ماده جسمى در مبصر و باصر هر دو، و حال آنكه بطور عملى كه ما آن را ديدن مى

ن ندارد، آيد كه هيچ موجودى بهيچ وجهى از وجوده شباهت به خداى سبحاضرورت و بداهت از روش تعليمى قرآن بر مى
گنجاند، و هيچ پس از نظر قرآن كريم خداى سبحان جسم و جسمانى نيست، و هيچ مكان، جهت و زمانى او را در خود نمى

 .شودصورت و شكلى مانند و مشابه او و لو به وجهى از وجوه يافت نمى
شود، ىقائليم به وى متعلق نمو معلوم است كسى كه وضعش اينچنين باشد ابصار و ديدن به آن معنايى كه ما براى آن 

هم از ( علیه السلام)گردد، نه در دنيا و نه در آخرت، پس غرض موسى بن عمران و هيچ صورت ذهنيى منطبق با او نمى
تقاضايى كه كرد اين نبوده، چون چنين درخواستى لايق مقام رفيع شخصى مثل او كه يكى از پنج پيغمبر اولو العزم است، و 

آرى، تمناى اينكه خداوند در عين اينكه منزه از حركت . وى داشته با چنين غفلت و جهالتى سازگار نيست موقف خطيرى كه
و زمان و مكان و نواقص ماديت است خود را به انسان نشان دهد و به چشم انسان قدرتى دهد كه بتواند او را ببيند به شوخى 

 .تر است، تا به يك پيشنهاد جدىشبيه
 كه مگر ممكن است خداوند سببى از اسباب مادى را آن قدر تقويت كند كه باخلاصه كلام اين

  



حفظ حقيقت و اثر خود، در يك امر خارج از ماده و آثار ماده و بيرون از حد و نهايت عمل نموده و اثر باقى بگذارد؟ چشم 
 متعلق به چيزى شود كه هيچ اثرى ما سببى است از اسباب مادى كه سببيتش تنها در امور مادى است و محال است عمل آن

 .از ماديت و خواص ماديت را ندارد

رنِِ رَبُِ ﴿(: مراد از رؤيت در درخواست موسى )علیه السلام
َ
رْ  أ نظْ 

َ
و در آيات مشابه ديگر، علم  ﴾إلََِكَْ  أ

 ضرورى است
كرده غرضش از ديدن غير اين در آيه مورد بحث تقاضاى ديدن خدا را ( علیه السلام)بطور مسلم اگر موسى بنابراين 

ديدن بصرى و معمولى بوده، و قهرا جوابى هم كه خداى تعالى به وى داده نفى ديدنى است غير اين ديدن، چه اين نحو ديدن 
 .اش بزندامرى نيست كه سؤال و جواب بردار باشد، موسى آن را تقاضا كند و خداوند دست رد به سينه

ة   يوَْمَئذِ  وجُُوه  ﴿ در آيه مورد بحث و همچنين در آيهخواهيد گفت پس معناى رؤيت خدا   و آيه 1﴾ناَظِرَة   رَب هَِا إلَِ  ناَضََِ
جَلَ  فَإنَِ  الََلِّ  لقَِاءَ  يرَجُْوا كََنَ مَنْ ﴿ و آيه 2﴾رَأىَ  مَا الَفُْؤَادُ  كَذَبَ مَا ﴿

َ
 ﴿ و آيه 3﴾لَِت   الََلِّ  أ

َ
نَهُ  برَِب كَِ  يكَْفِ  لمَْ  وَ أ

َ
 ء  شَْ  كُ ِ  عَََ  أ

لَ  شَهِيد  
َ
لَ  رَب هِِمْ  لقَِاءِ  مِنْ  مرِْيَة   فِ  إنَِهُمْ  أ

َ
 وَ  صَالِْاا  عَمَلا  فَلْيَعْمَلْ  رَب هِِ  لقَِاءَ  يرَجُْوا كََنَ فَمَنْ ﴿ و آيه 4﴾مُُِيط   ء  شَْ  بكُِل ِ  إنِهَُ  أ

حَداا  رَب هِِ  بعِِبَادَةِ  يشَُْكِْ  لَ 
َ
كند چيست؟ و آيا شما بين اين بسيار ديگرى كه رؤيت خدا و لقاى او را اثبات مىو نيز آيات  5﴾أ

 دْرِكُهُ تُ لَ ﴿ از آيه مورد بحث و همچنين مانند آيه «لن ترانى» كند مانند جملهآيات و آياتى كه صريحا امكان رؤيت را نفى مى
بْصَارُ 

َ
بْصَارَ  يدُْركُِ  هُوَ  وَ  الَْْ

َ
كنيد؟ و به چه بيانى منافاتى را كه بين اين دو دسته از آيات به چگونه جمع مىو امثال آن  6﴾الَْْ

 سازيد؟ خورد بر طرف مىچشم مى
ترين مراحل علم است، و تعبير ترين و روشنمراد از اين رؤيت قطعى: اندجواب اين سؤال را ديگران هم داده و گفته

، چيزى كه هست بايد دانست حقيقت اين علم كه آن را علم ضرورى آن به رؤيت براى مبالغه در روشنى و قطعيت آن است
 ناميم چيست؟ چون ازمى

  
                                                      

 .23قيامت، آيه  -. ها آن روز شاداب است و سوى پروردگار خويش نگران استبعضى چهره 1
 .11نجم، آيه  -. و قلب وى آنچه را بديد تكذيب نكرد 2
 .5عنكبوت، آيه  -. هر كه اميد دارد به پيشگاه خدا رود وعده خدا آمدنى است 3
ه خدا به همه بدانيد ك. بدانيد كه آنها از رفتن به پيشگاه پروردگارشان به شك اندرند. مگر پروردگارت بس نيست كه او به همه چيز گواه است 4

 .54حم سجده، آيه  -. چيز احاطه دارد
 .110كهف، آيه  -. ر كه اميد دارد به پيشگاه پروردگار خويش رود بايد عمل شايسته كند، و هيچ كس را در عبادت پروردگار شريك نكنده 5
 .103انعام، آيه  -. كندكند و حال آنكه او بينندگان را مشاهده مىاو را هيچ چشمى درك نمى 6



دانيم كه شخصى به نام ابراهيم خليل و يا به نام اسكندر شود، مثلا ما به علم ضرورى مىهر علم ضرورى به رؤيت تعبير نمى
خوانيم، و همچنين ما به علم است علم خود را رؤيت نمىو يا كسرى وجود داشته، و با اينكه علم ما به وجود ايشان ضرورى 

دانيم كه شهرى بنام لندن و يا شيكاگو و يا مسكو وجود دارد، و ليكن صحيح نيست به صرف داشتن اين علم ضرورى مى
گر هم بخواهيم ا حتى در مقام مبالغه در عالم بودن خود نيز صحيح نيست چنين تعبيرى بكار بريم،« ايمما لندن را ديده» بگوييم

وجود ابراهيم و اسكندر و كسرى آن قدر براى من روشن است و يقين من به وجود ايشان آن قدر » :مبالغه كنيم بايد بگوييم
 .وو همچنين در مثال لندن و شيكاگو و مسك «اممن ايشان را ديده» :نه اينكه بگوييم «امزياد است كه تو گويى من ايشان را ديده

 «عدد چهار جفت است» و يا« يك نصف عدد دو است» تر علم ضرورى به بديهيات اوليه از قبيلروشن از اين مثال
طلاق علم بر توانيم اباشد، زيرا اين بديهيات بخاطر كليتى كه دارند محسوس و مادى نيستند و چون محسوس نيستند مىمى

گيرد و يا مامى تصديقات عقليى كه در قوه عاقله انجام مىآنها بكنيم و ليكن صحيح نيست آنها را رؤيت بناميم، و همچنين ت
اى ارهناميم، و اگر در پكنيم و ليكن آنها را رؤيت نمىمعانيى كه ظرف تحققش وهم است كه ما اطلاق علم حصولى بر آنها مى

 .ستكردن و اظهار نظر ابريم مقصودمان ديدن به چشم نيست بلكه مقصود حكم را بكار مى «رأى و رأيت» از امور عقلى كلمه

 شودحقيقت علم ضرورى كه از آن به رؤيت تعبير مى
شود و آن معلومات به علم حضورى ما است، مثلا بله، در ميان معلومات ما معلوماتى است كه اطلاق رؤيت بر آنها مى

بينم كه آن ديگرى كراهت دارم، و مىبينم كه نسبت به فلان امر ارادت و نسبت به بينم كه منم و مىمن خود را مى» :گوييممى
ن معناى اين ديدنها اي «بينم كه نسبت به فلان امر اميدوار و آرزومندمدارم، و مىفلان چيز را دوست و فلان چيز را دشمن مى

ا ريابم و آن را بدون اينكه چيزى بين من و آن حائل باشد چنين يافتم، و من خود ذاتم است كه من ذات خود را چنين مى
، و اين امور نه به حواس ...يافتم كه نسبت به فلان امر ارادت و محبت دارد، كراهت و بغض دارد، اميد و آرزو دارد و

اند و نه به فكر، بلكه درك آنها از اين باب است كه براى ذات انسان حاضرند، و درك آنها احتياجى به استعمال فكر محسوس
 .و يا حواس ندارد

باشد، مى «دارىدارى و فلان چيز را دشمن مىبينمت كه فلان چيز را دوست مىمى» د اين تعبير غير تعبيرالبته اشتباه نشو
بينم كه آن هيات و قيافه دلالت دارد بر اين كه براى اينكه معناى جمله اخير اين است كه من با چشم خود تو را در هياتى مى

 تو در دل، فلان چيز را
  



غير آن مطلبى است كه ما خاطر نشان ساخته و به حب و بغض و ارادت و كراهت نفس مثال آورديم، و اين . دارىدوست مى
ودمان اين مقص «...بينم كه نسبت به فلان امر ارادت و نسبت به آن ديگرى كراهت دارممن مى» :گفتيمچون در آن مثال كه مى

يابم، نه اينكه واقعيت اين امور را در نفس خود مى است كه من خود ارادت و كراهت و حب و بغض را و خلاصه حقيقت و
 .كنماز چيزى ديگر پى به وجود آنها برده و به وجود آنها استدلال مى

 رساندآمده است خصوصياتى ذكر شده كه مراد از رؤيت را مى «رؤيت خدا» در مواردى كه تعبير
داى تعالى هر جا كه خ: گوييمكه معلوم شد اينك مى تعبير از اينگونه معلومات به رؤيت تعبيرى است شايع، اين معنا

فهميم منظور از ديده شدن خداى گفتگو از ديده شدنش كرده در همانجا خصوصياتى ذكر كرده كه از آن خصوصيات مى
 ﴿ مثلا در آيه: ناميمتعالى همين قسم از علمى است كه خود ما هم آن را رؤيت و ديدن مى

َ
ِ  يكَْفِ  لمَْ  وَ أ نَهُ  كَ برَِب 

َ
 كُ ِ  عَََ  أ

لَ  شَهِيد   ء  شَْ 
َ
لَ  رَب هِِمْ  لقَِاءِ  مِنْ  مرِْيَة   فِ  إنَِهُمْ  أ

َ
كه يكى از آيات اثبات كننده رؤيت است، قبل از  1﴾مُُِيط   ء  شَْ  بكُِل ِ  إنِهَُ  أ

ه يا به جهتى معين و ب اثبات رؤيت نخست اثبات كرده كه خدا نزد هر چيزى حاضر و مشهود است، و حضورش به چيزى و
مكانى مخصوص اختصاص نداشته بلكه نزد هر چيزى شاهد و حاضر و بر هر چيزى محيط است، بطورى كه اگر به فرض 

تواند او را در و جدان خودش و در نفس خود و در ظاهر هر چيز و در باطن آن ببيند، اين محال كسى بتواند او را ببيند مى
ى او نه ديدن به چشم و ملاقات به جسم كه جز با روبرو شدن حسى و جسمانى و متعين بودن است معناى ديدن خدا و لقا

 .گيردمكان و زمان دو طرف صورت نمى
 دهد كه بدون ترديدچون نسبت رؤيت را به فؤاد مى. نيز به اين معنا اشعار دارد ﴾رَأىَ  مَا الَفُْؤَادُ  كَذَبَ مَا ﴿ آيه شريفه

مت سازد نه قلب صنوبرى شكل كه در قست و آن حقيقتى است كه انسان را از ساير حيوانات متمايز مىمراد از آن نفس انساني
 .درونى طرف چپ سينه قرار دارد

است كه  2﴾لمََحْجُوبُونَ  يوَْمَئذِ   رَب هِِمْ  عَنْ  إنَِهُمْ  كََلَ  يكَْسِبُونَ  كََنوُا مَا قُلُوبهِِمْ  عَََ  رَانَ  بلَْ كََلَ ﴿ نظير آيه فوق آيه شريفه
ها اند و اين تيرگىدلالت دارد بر اينكه آن مانعى كه ميان مردم و خدا حائل شده همانا تيرگى گناهانى است كه مرتكب شده

 گذارد كه به مشاهده پروردگار خود تشرف يابند، پسى ايشان را پوشانده و نمى( هاجان)ها است كه ديده دل
  

                                                      
 .53-54فصلت، آيه  1
 .15مطففين، آيه  -. اصلا آن روز از قرب به پروردگارشان دورند. زنگار قلوبشان شده استكردند اصلا اعمالى كه مى 2



 .بينند نه چشمهار گناهان نباشد جانها خدا را مىشود كه اگمعلوم مى
خداى تعالى در كلام مجيد خود يك قسم ديگر از رؤيت را هم اثبات كرده كه در آن رؤيت، مانند رؤيت مورد بحث 

وُ  الََْقَِيِ  عِلمَْ  تَعْلَمُونَ  لوَْ كََلَ ﴿ حاجتى به عضو بينايى نيست، و آن رؤيتى است كه در آيه شريفه وُنَهَا ثُمَ  الََْْحِيمَ  نَ لتََََ  لتََََ
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتَ  إبِرَْاهِيمَ  نرُِي كَذَلكَِ وَ ﴿ و آيه 1﴾الََْقَِيِ  عَيَْ 

َ
ذكر شده، زيرا در تفسير  2﴾الَمُْوقنِيَِ  مِنَ  لَِكَُونَ  وَ  الَْْ

 .باطن اشياء است، نه ظاهر محسوس آنها« ملكوت» اين كتاب گفتيم كه مقصود از 240ص _ آيه دوم در جلد هفتم 
پس به وجوهى كه ذكر شد معلوم گرديد كه خداى تعالى در كلام خود رؤيتى را اثبات كرده كه غير از رؤيت بصرى و 

شود، بدون اينكه چشم و يا فكر حسى است، بلكه يك نوع درك و شعورى است كه با آن حقيقت و ذات هر چيزى درك مى
كه  شود، غير آن اعتقادىرود، شعورى اثبات كرده كه آدمى با آن شعور بوجود پروردگار خود پى برده معتقد مىدر آن به كار 

اى كند، بلكه پروردگار خود را به و جدان و بدون هيچ ستر و پردهاز راه فكر و استخدام دليل به وجود پروردگار خود پيدا مى
ه به خود مشغول شده و دستخوش گناهانى شده است كه ارتكاب نموده، و اين كند، و اگر نكند به خاطر اين است كدرك مى

در هيچ جاى از قرآن هم . درك نكردن هم غفلت از يك امر موجود و مشهود است نه اينكه علم به كلى از بين رفته باشد
 ده كه معنايش اشتغال به علمىشود بلكه همه جا از اين جهل به غفلت تعبير شاى كه دلالت كند بر زوال علم ديده نمىآيه

ديگر و در نتيجه از ياد بردن او است نه اينكه علم به وجود او به كلى از بين رفته باشد، و اين آن چيزى است كه كلام خداى 
ه مكند و همچنين با روايات وارده از ناحيه مقدسه ائسبحان آن را بيان نموده و عقل هم با براهين روشن خود، آن را تاييد مى

كه بزودى در بحث روايتى آينده از نظر خواننده خواهد گذشت، صدق ادعاى ما روشن ( عليهم اجمعين الله صلوات)اهل بيت 
 .- ان شاء  الله -خواهد گرديد 

شود، اين علم كه از آن به رؤيت و لقاء تعبير شده تنها براى البته بطورى كه از كلام مجيد خداى تعالى استفاده مى
ة   يوَْمَئذِ  وجُُوه  ﴿ :دهد، هم چنان كه فرموداز بندگانش آنهم در روز قيامت دست مىصالحين  آرى، . 3﴾ناَظِرَة   رَب هَِا إلَِ  ناَضََِ

 قيامت ظرف و مكان چنين تشرفى است،
  

                                                      
 .7-5تكاثر، آيه  -. بينيددانستيد، البته دوزخ را مشاهده خواهيد كرد و سپس به چشم يقين مىحقا اگر بطور يقين مى 1
 .75انعام، آيه  -. قين شودبدينسان ملكوت آسمانها و زمين را به ابراهيم بنموديم كه از اهل ي 2
 .23قيامت، آيه  -. ها آن روز شاداب و سوى پروردگار خويش نگران استبعضى چهره 3



نيا محل د نه دنيا كه آدمى در آن مشغول و پابند به پروراندن تن خويش و يكسره در پى تحصيل حوائج طبيعى خويشتن است،
سلوك و پيمودن راه لقاى خدا و به دست آوردن علم ضرورى به آيات او است، و تا به عالم ديگر منتقل نشود به ملاقات 

ي هَاياَ ﴿ :شود، هم چنان كه فرمودهپروردگارش نائل نمى
َ
نسَْانُ  أ يات و در اين معنا آ 1﴾فَمُلَقيِهِ  كَدْحاا  رَب كَِ  إلَِ  كََدِح   إنِكََ  الَِْْ

 .ندو همه در تلاش رسيدن به اوي. بسيار ديگريست كه دلالت دارند بر اينكه مرجع و بازگشت و منتهاى همه به سوى اوست

 علم ضرورى مخصوص به خداى تعالى، حقيقتى است كه قرآن پرده از آن برداشته است
ه و از آن به رؤيت و لقاء تعبير اين است آن علم ضرورى مخصوصى كه خداى تعالى آن را در باره خود اثبات نمود

فرموده است، حال اين تعبير به نحو حقيقت است يا مجاز، بحث از آن خيلى داراى اهميت و مورد احتياج ما نيست، هر چه 
دانيم كه به شهادت قرائنى كه ذكر كرديم مقصود از رؤيت، آن علم ضرورى مخصوص است، حال هست باشد، ما اينقدر مى

ارفه خواهد هاى صشود، و اگر به نحو مجاز باشد قرينهبه نحو حقيقت باشد قهرا قرائن مذكور قرائن معينه مى اگر اين تعبير
 .بود

اى كه قابل توجه است اين است كه قرآن كريم اولين كتابى است كه از روى اين حقيقت پرده برداشته، و به آن نكته
شود و اصلا ، چون در كتابهاى آسمانى قبل از قرآن اثرى از اين راز ديده نمىترين بيانى اين راز را آشكار ساخته استسابقهبى

نند از اين نكته كاى هم كه در پيرامون اينگونه مسائل صحبت مىاند، كتب فلاسفهدر پى اثبات اين قسم علم به خدا بر نيامده
علم هر چيزى به خودش، آرى اين منتى و اين حقيقت خالى است، چرا كه در نزد فلاسفه علم حضورى منحصر است به 

 .است كه اسلام و كتاب آسمانيش در تنقيح معارف الهى بر بشر دارد
ِ ﴿ ملهدر ج( علیه السلام)بنا بر آنچه كه گذشت موسى : گوييمدر اينجا به تفسير آيه مورد بحث برگشته و مى رنِِ رَب 

َ
 أ

نْظُرْ 
َ
ه كه او را علم ضرورى به مقام پروردگارش ارزانى بدارد، چون خداى تعالى از پروردگار متعال درخواست كرد ﴾إلََِكَْ  أ

را به وى ارزانى داشته بود، از اين هم بيشتر و بالاتر، او ( پى بردن از آيات و موجودات او به خود او)قبلا به وى علم نظرى 
خواست از طريق مى( علیه السلام)سى را براى رسالت و تكلم كه همان علم به خدا از طريق سمع است برگزيده بود، مو

 رؤيت كه همان كمال علم ضرورى است نيز علم به او پيدا
  

                                                      
 .6انشقاق، آيه  -. كنى و نتيجه آن را خواهى ديداى انسان تو در راه پروردگارت كوشش بسيار مى 1



 .كند، و خداوند بهترين مايه اميد است
و قهرا وقتى مساله رؤيت خدا به آن معنا كه گفته شد در چند جاى قرآن براى روز قيامت اثبات شد نفى ابدى آن در 

مادامى كه انسان در قيد حيات دنيوى و به حكم اجبار : شودخواهد بود، و معنايش اين مىراجع به دنيا « لن ترانى» جمله
طور شود، تا آنكه بسرگرم اداره جسم و تن خويش و بر آوردن حوائج ضرورى آن است هرگز به چنين تشريفى مشرف نمى

لم و تو اى موسى هرگز توانايى ديدن من و ع (يعنى بميرد)كلى و به تمام معناى كلمه از بدنش و از توابع بدنش منقطع گردد 
كنى ضرورى مرا در دنيا ندارى، مگر اينكه بميرى و به ملاقات من آيى، آن وقت است كه آن علم ضرورى را كه درخواست مى

 .نسبت به من خواهى يافت

 تمربوط به دنيا است و معناى نفى رؤيت نفى طاقت و قدرت بر آن اس« لن ترانى» نفى رؤيت خدا
فى ابدى را ن« لن» دارد به توهم اينكه كلمه« لن ترانى» و كسى خيال نكند كه ثبوت رؤيت در آخرت منافات با تعبير

ست، هم چنان كافى ا« لن ترانى» رساند، زيرا براى نفى، امكان رؤيت در سراسر زندگى دنيايى موسى و غير موسى تعبير بهمى
رْضَ  رِقَ تَُْ  لنَْ إنِكََ ﴿ كه كلمه مذكور در آيه

َ
بَالَ  تَبْلُغَ  لنَْ  وَ  الَْْ نيز در معناى  2﴾صَبّْاا  مَعَِ  تسَْتَطِيعَ  لَنْ إنِكََ ﴿ و آيه 1﴾طُولا  الَِْْ

 .نفى ابد در دنيا استعمال شده
و به فرضى كه اين جمله ظاهر در نفى ابد در دنيا و آخرت باشد تازه بيش از يك ظهور نيست، كه قابل تقييد است، 

 تقييد شده است، با اين ﴾...حَتَ ﴿ با جمله 3﴾مِلَتَهُمْ  تتََبعَِ  حَتَ  الَنصََارىَ  لَ  وَ  الََْهَُودُ  عَنْكَ  ترَْضَ  لَنْ وَ ﴿ چنان كه در آيههم 
ة   يوَْمَئذِ  وجُُوه  ﴿ حال چه مانعى دارد امثال آيه مفسر معناى نفى ابدى آن بوده نيز مقيد آيه مورد بحث و  ﴾ناَظِرَة   رَب هَِا إلَِ  ناَضََِ

 .باشد؟
ن نشان است كه در آ ﴾...انُْظُرْ  لكَِنِ وَ ﴿ مؤيد اينكه گفتيم برگشت نفى رؤيت به نفى طاقت و قدرت بر آن است جمله

ظهور و تجلى من براى كوه عينا مانند ظهورى : دادن خود را به موسى تشبيه كرده به نشان دادن خودش را به كوه، و فرموده
پروردگارت  توانى تجلىست كه من براى تو كنم، اگر كوه با آن عظمت و محكميش توانست به حال خود باقى بماند تو نيز مىا

 .را تحمل كنى
  

                                                      
 .37اسرى، آيه  - .ها نخواهى رسيدهرگز زمين را نخواهى شكافت و هرگز به بلندى كوه 1
 .67كهف، آيه  -. تو به همراهى من هرگز شكيبايى نتوانى كرد: گفت 2
شان هاييهود و نصارا از تو راضى نشوند مگر پيرو آيين آنها شوى، بگو هدايت هدايت خداست، اگر با وجود اين دانش كه سوى تو آمده هوس 3

 .120بقره، آيه  - .را پيروى كنى در قبال خدا دوست و ياورى نخواهى داشت



هادت شاستدلال بر محال بودن تجلى نيست، به  ﴾ترََانِ  فَسَوفَْ  مَكََنهَُ  اسِْتَقَرَ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لَكِنِ وَ ﴿ پس جمله
اينكه براى كوه تجلى كرد، بلكه غرض از آن نشان دادن و فهماندن اين معنا است كه موسى قدرت و استطاعت تجلى را ندارد 

گيرد، و خواسته است به وى بفهماند اگر تجلى كنم وجودت به كلى از و اگر تجلى خدا واقع شود او در جاى خود قرار نمى
 .ه از بين رفترود، همانطورى كه ديدى كوبين مى

ى كند، چون خداى تعالى وقتاين معنا را به خوبى افاده مى ﴾صَعِقاا  مُوسَ  خَرَ  وَ  دَكًَّ  جَعَلَهُ  للِْجَبَلِ  رَب هُ  تََلََ  لَمَافَ ﴿ جمله
ز ا كه براى كوه تجلى نمود كوه را مدكوك و متحول به صورت ذراتى از خاك گردانيد، و هويت كوه بودنش را نيز به كلى

ن اى بوده كه مشاهده كرده، و ليكن ايآيد بيهوشى موسى از هول و هيبت آن منظرهو بطورى كه از ظاهر سياق بر مى. بين برد
ظاهر قابل قبول نيست، براى اينكه موسى از مظاهر قدرت پروردگارش چيزهايى ديده بود كه مساله از هم پاشيدن كوه در 

شد و هزاران هزار انداخت و فورا اژدهايى دمان مىن كسى است كه عصاى خود را مىمقابل آن خيلى مهم نبود، موسى هما
بلعيد، اين همان كسى است كه دريا را شكافت و در يك لحظه هزاران هزار از آل فرعون را در آن غرق ها را مىمارها و طناب

 شت، موسى صاحب چنين معجزاتى بود كه به مراتبكرد، و كوه را از ريشه كند و بر بالاى سر بنى اسرائيل مانند سايه نگهدا
شود در اين قضيه از ترس مرده و يا بيهوش شده باشد، با اينكه هول انگيزتر از متلاشى شدن كوه بوده، پس چگونه تصور مى

. ه را ببيندوخواهد او سالم باشد، و تجلى به كرسد، و خدا مىدانسته كه در اين تجلى آسيبى به خود او نمىبر حسب ظاهر مى
شود كه غير از مساله متلاشى شدن كوه چيز ديگرى او را به اين حالت در آورده، گويا در آن صحنه، قهر الهى پس معلوم مى

براى او و در مقابل درخواستش مجسم گرديده و او خود را به مشاهده آن مشرف ديده، كه چنان اندكاك عجيبى به او دست 
م بر هم زدن در جاى خود و به روى پاهايش قرار بگيرد، استغفارى هم كه بعد از به حال آمدن داده و نتوانسته حتى يك چش

 .كرده شاهد اين معنا است
فَاقَ فَلَمَا ﴿

َ
نَا وَ  إلََِكَْ  تُبْتُ  سُبْحَانكََ  قاَلَ  أ

َ
وَلُ  أ

َ
اى است كه وى بعد از به هوش آمدن كرده، چون توبه - ﴾الَمُْؤْمِنيَِ  أ

موقع بوده و خداوند او را به اشتباهش واقف ساخته، و به عنايت الهى خود، او را عملا تعليم تى كه كرده بود بىفهميد درخواس
 .داد و به او فهماند كه تقاضاى غير ممكنى كرده است

اش نخست شروع كرد به تقديس خداى تعالى و منزه دانستن او از آن خيالى كه وى درباره( علیه السلام)لذا موسى 
 نموده و سپس، از اقدام به آن تقاضا، توبه نمود و اظهار اميدوارى

  



اين كتاب بطور مفصل بيان نموديم كه توبه لازم نيست هميشه از معصيت  1اش را بپذيرد. ما در جلد چهارمكرد كه خدا توبه
 .خدا بوده باشدبوده باشد، بلكه معناى آن بازگشت به خدا است كه ممكن است از كوچكترين شائبه دورى از 

نَاوَ ﴿ :موسى سپس اقرار نمود و چنين شهادت داد
َ
وَلُ  أ

َ
يعنى من در ميان قوم خودم اولين كسى هستم كه  ﴾الَمُْؤْمِنيَِ  أ

 .امبه عدم امكان رؤيت تو ايمان آورده
ن ه مورد بحث، اوليشود، البته احتمال هم هست كه معناى جملاين آن معنايى است كه از مقام و سياق آيه استفاده مى

من به تو ايمان آوردم قبل از آنكه : هم اين باشد كه( علیه السلام)ايمان آورنده به دين و هدايت بوده باشد و مقصود موسى 
 .عيد استو ليكن اين احتمال خيلى ب. ديگران به تو ايمان بياورند، پس جا دارد در هر قصور و يا تقصيرى به تو بازگشت كنم

ِ  مُوسَ  ياَقاَلَ ﴿
  ﴾الَشَاكرِِينَ  مِنَ  كُنْ  وَ  آتيَتُْكَ  مَا فَخُذْ  بكَِلَمِ  وَ  برِسَِالتَِ  الَناَسِ  عَََ  اصِْطَفَيْتُكَ  إنِ 

يه نيز دهد به اضافه اينكه در آن تصفاين است كه اصطفاء معناى اختيار را مى «اختيار» و كلمه «اصطفاء» فرق ميان كلمه
 .را مفعول گرفته «ناس» متعدى شده و «على» مورد بحث با كلمهنهفته، و لذا در آيه 

 و چگونگى آن( علیه السلام)مراد از تكلم خدا با موسى 
ه مامور ب( علیه السلام)معارف الهى از قبيل اوامر، نواهى، حكم و شرايعى است كه پيغمبران  «رسالات» و مقصود از

اى به ايشان وحى شود و يا اينكه پيغمبرى آن را مستقيما از خدا وسيله فرشتهشوند، چه اينكه اين معارف به تبليغ آنها مى
چيزى كه هست اطلاق رسالت بر كلام بدون واسطه خداوند به اعتبار معناى آن كلام . بشنود، در هر دو صورت رسالت است

 .فهمد امرى ديگراست، چون كلام امرى است و معنايى كه شنونده از آن مى
نموده،  (علیه السلام)هايى است كه خداوند بدون واسطه فرشته به موسى كه در آيه است آن خطاب «كلام» و مقصود از

و به عبارت ديگر آن چيزى كه به وسيله آن مكنون غيب براى آن جناب كشف شده نه كلام معمولى دائر در ميان ما آدميان، 
م ايايم، و بنا گذاشتهتعهدى است كه ما در بين خود جعل كردهچون آن كلامى كه در ميان ما معمول است عبارت از قرار و 

تقل اى سر زند ذهن شنونده فورا منكه مثلا فلان صوت معين اختصاص به فلان معنا داشته باشد، و هر وقت آن صدا از گوينده
 به آن معنا بشود، گوينده هم متعهد شده كه هر وقت بخواهد آن

  
                                                      

 .ط انتشارات اسلامى 385و جلد چهارم فارسى، ص . ط بيروت 245جلد چهارم عربى، ص  1



صوص آن صوت را از دهان خارج نموده و يا به عبارتى ديگر آن تموج هواى مخصوص را در معنا را به شنونده بفهماند خ
فضا ايجاد نمايد، و پر واضح است كه كلام به اين معنا مستلزم اين است كه متكلم داراى جسم بوده باشد، و خداى سبحان 

نكه كند بر اييا در مكانى ديگر دلالت نمىاز طرفى هم صرف ايجاد صوت در درخت و  .منزه است از اينكه داراى جسم باشد
معانى اصوات، مقصود خداى سبحان است، چيز ديگرى غير از اصوات لازم است كه اراده و قصد خداى تعالى را كشف 
نموده و دلالت كند بر اينكه خداى تعالى معانى اصوات را اراده كرده، هم چنان كه اگر كسى با كوبيدن چيزى و يا مثلا دست 

اى در كار نباشد و يا قبلا نگفته باشد كه هر هم زدن، صدايى ايجاد كند كه معناى مخصوصى را دارا است، مادامى كه قرينهبر 
 .توانيم بگوييم مقصودش آن معنا استام ما به صرف ايجاد صدا نمىوقت من اين صدا را ايجاد كردم فلان معنا را اراده نموده

كند اين را نگفته كه موسى از خدا قرآن كريم كه داستان موسى و كلام خدا را نقل مىبينيم و نيز از طرف ديگر مى
موسى به  آيد كه؟ بلكه از حكايت قرآن بر مى!اى يا نهپرسيد آيا اين صدا از تو است؟ و آيا تو معانى اين كلمات را اراده كرده

علیه )، هم چنان كه در ساير اقسام وحى نيز انبياء محض شنيدن آن كلام يقين كرده است كه كلام كلام خداى تعالى است
 .اند كه پيغام از ناحيه خدا استكردهبلا درنگ يقين مى( السلام

شود ذهن شنونده شود در اين موارد ارتباط خاصى هست كه آن ارتباط باعث مىپس بطور قطع و مسلم معلوم مى
ند كه اين معنا را خداى تعالى اراده هم كرده، و گر نه صرف اينكه بدون هيچ ترديدى از الفاظ منتقل به معنا شده و حكم ك

خداى تعالى صوتى را ايجاد كند كه در لغت معنايى را دارا بوده باشد مجوز اين نيست كه معناى مزبور را به خداى تعالى 
زند ر مىها و متكلمين سمى انساناستناد بدهند، و بگويند اين كلام، كلام خدا بود، به شهادت اينكه تمامى كلماتى كه از تما

گوييم همه اين كلمات كلام صوت آن از خداى تعالى است، و با اينكه خداى تعالى صوت را به آدميان داده مع ذلك ما نمى
گوييم متكلم به اين كلامى كه خدا آن را آفريده حسن و حسين و تقى و نقى است، و چه بسا صداها كه از خداست، بلكه مى

 .گوييم اين صوت و صدا كلام خداسترساند و ليكن ما نمىآيد و معنايى را هم مىدو جسم بوجود مى برخورد
 خداوند اتصال و ارتباط خاصى بين موسى: اين است كه( علیه السلام)و كوتاه سخن اينكه معناى تكلم خدا با موسى 

اين  شده، البته ممكن هم هستكه مراد اوست منتقل مى و عالم غيب برقرار نمود كه با ديدن بعضى از مخلوقات به آن معنايى
 انتقال مقارن با شنيدن صوتهايى

  



بوده كه خداوند آن را در خارج و يا در گوش او ايجاد كرده، و ما در بحثى كه در سابق راجع به كلام نموديم مطالبى گذرانديم 
 .نمودتتمه آن را در تفسير سوره شورى ايراد خواهيم  ان شاء  الله و

ِ  مُوسَ  ياَ لَ قاَ﴿ به هر حال جمله
علیه )كلامى است كه ورودش در مورد امتنان و در موعظه موسى  ﴾اصِْطَفَيْتُكَ  إنِ 

است، و غرض از آن اين است كه به موسى خاطر نشان سازد كه اين موهبت بزرگ را كوچك نشمرده و شكر آن را ( السلام
 .بجا آورد
لوَْاحِ  فِ  لَُ  كَتَبْنَاوَ ﴿

َ
 ﴾...ء  شَْ  لكُِ ِ  تَفْصِيلا  وَ  مَوعِْظَةا  ء  شَْ  كُ ِ  مِنْ  الَْْ

ه را خوانند كه آن نوشتاى است كه براى كتابت تهيه شده، و از اين جهت آن را لوح مىبه معناى آن صفحه« لوح» كلمه
 .يعنى برق ظاهر گرديد« لاح البرق» :گويندكه به معناى ظاهر شدن است، مثلا مى« لاح، يلوح» سازد، مانندظاهر مى

 لمهآيد كه كرساند، و از ظاهر سياق بر مىبه شهادت سياق بعديش، تبعيض را مى ﴾ء  شَْ  كُ ِ مِنْ ﴿ در جمله« من» كلمه
ِ ﴿ بيان «موعظة»

 نكره آورده براى اينرا  «تفصيلا» عطف است بر آن، و اگر ﴾ء  شَْ  لكُِ ِ  تَفْصِيلا وَ ﴿ است و جمله ﴾ء  شَْ كُ 
 شود كه ما براى موسى در الواح كه همان توراتبرگشت معناى آيه به اين مىبنابراين . است كه ابهام و تبعيض را افاده كند

است منتخبى از هر چيز نوشتيم، به اين معنا كه ما براى او مقدارى موعظه نوشته و از هر مطلب اعتقادى و عملى آن مقدارى 
 .احتياج قوم او بود تشريح نموده و تفصيل داديمرا كه مورد 

، آيه شريفه به خوبى دلالت دارد بر اينكه تورات نسبت به معارف و شرايعى كه مورد نياز بشر است كتاب بنابراین
نْزَلْناَوَ ﴿ كاملى نيست، و همين طور هم هست، هم چنان كه در آيه

َ
قاا  باِلْْقَ ِ  الَكِْتَابَ  إلََِكَْ  أ ِ  الَكِْتَابِ  مِنَ  يدََيهِْ  بيََْ  لمَِا مُصَد 

 .بعد از ذكر تورات و انجيل، قرآن را مهيمن و مكمل آن دو خوانده است 1﴾عَليَْهِ  مُهَيْمِناا  وَ 
مُرْ  وَ  بقُِوَة  فَخُذْهَا ﴿

ْ
خُذُوا قوَْمَكَ  أ

ْ
حْسَنهَِا يَأ

َ
لوَْاحِ  فِ  لَُ  كَتَبْنَاوَ ﴿ اين جمله تفريع است بر جمله - ﴾بأِ

َ
چون در  ﴾الَْْ

گفتيم  ما به موسى» :به معناى گفتن هم اشعار دارد، و مثل اين است كه فرموده باشد« نوشتيم براى او در الواح» حقيقت جمله
و محكم گرفتن كنايه است از اينكه آن را شوخى و ، «ايم پس آن الواح را محكم بگيربراى تو در الواح از هر چيزى نوشته

و وجه اين كنايه اين است كه اگر كسى امرى را . نكند بلكه جديش بگيرد و در آن رعايت احتياط را بكندسرسرى فرض 
 جدى بداند و در باره آن رعايت احتياط را بنمايد قهرا همه قوت و

  
                                                      

 .48مائده، آيه  -. كرد و بر آنها مسلط بودو فرستاديم بسويت كتاب را به حق در حالى كه كتابهايى را كه در پيش روى خود داشت تصديق مى 1



 .بنددقدرت خود را در نگهدارى و فوت نشدن آن بكار مى
مُرْ وَ ﴿ از ظاهر جمله

ْ
خُذُوا قوَْمَكَ  أ

ْ
  يَأ

َ
گردد به آن مواعظ و آداب و شرايعى بر مى «ها» آيد كه ضميربر مى ﴾حْسَنهَِابأِ

كنايه است از حسن ملازمت در آن امور، و پيروى و اختيار ، «اخذ به أحسن» كرد، واشاره به آن مى ﴾ء  شَْ  كُ ِ مِنْ ﴿ كه جمله
خوبى باشد طبعا از خوب و بد هر چيز و هر عمل، آن، وجه اين كنايه هم اين است كه اگر كسى در كارهايش همواره پى 

كند به اينكه خوبتر را كند و همچنين از خوب، خوبتر را زيرا غريزه زيبا پسنديش او را وادار مىخوب آن را انتخاب مى
ه تا از د قوم خود را دستور: ، معناى جمله اين است كهبنابراینو . پس اخذ به احسن امور، لازمه زيباپسندى است. برگزيند

 .كندها دورى نموده و ملازمت كنند آنچه را از حسنات كه تورات به سوى آن هدايت مىگناهان و زشتى
حْسَنَهُ  فَيَتبَعُِونَ  الَقَْوْلَ  يسَْتَمِعُونَ الَََِّينَ ﴿ نظير اين آيه در كنايه آيه شريفه

َ
ولئَكَِ  أ

ُ
ولئَِ  وَ  الََلُّ  هَدَاهُمُ  الَََِّينَ  أ

ُ
ولوُا هُمْ  كَ أ

ُ
 أ

لِْاَبِ 
َ
 .است 1﴾الَْْ

مْ ﴿ :مقصود از جمله ريِك 
 
 در آيه شريفه و وجوهى كه در معناى آن گفته شده است ﴾الَفَْاسِقِيَ  دَارَ سَأ

ريِكُمْ ﴿
ُ
آيد كه مراد از اين فاسقان آن كسانى باشد كه با زير بار نرفتن هدايت از ظاهر سياق بر مى ﴾الَفَْاسِقِيَ  دَارَ سَأ

اند، يعنى طريق احسان در امور و پيروى حق و رشد را ملازمت نپذيرفتن دستور اخذ به احسن، مرتكب فسق شدهموسى و 
اند، چون كسى كه نسبت به طريق حق فسق ورزد خداوند او را از راه راست به سوى پيروى و دنبال كردن گناهان نكرده

 دهد سرانجامنتيجه همانطورى كه در آيه بعد تفصيل مىكشاندش، و در سازد، و از رشد به سوى ضلالت مىمنحرف مى
 .كشدكارش به خسران و هلاكت مى

صِْفُِ ﴿ :فرمايد، آيه بعدى كه مىبنابراین
َ
ريِكُمْ سَ ﴿ تفسير و يا شبه تفسيرى است براى جمله ﴾آياَتَِ  عَنْ سَأ

ُ
 دَارَ أ

ير جهنم است، و در حقيقت كلام مشتمل بر تهديد و تحذ« تبهكاران دار فاسقان خانه» مقصود از: اندها گفتهبعضى. ﴾الَفَْاسِقِيَ 
عاد و  هاىمراد از آن خانه: اندهاى فرعون و فرعونيان است، بعضى ديگر گفتهمراد از آن خانه: اندبعضى ديگر گفته. است

به : اندده و در معناى آيه گفتههاى عمالقه و غير ايشان كه در شام بوده تفسير كرمفسرينى ديگر آن را به خانه. ثمود است
بزودى حكومت و قدرت : اندبعضى ديگر در معناى آن گفته. دهدهاى آنجا را به شما نشان مىزودى خداوند شهر شام و خانه

 .افتد و ايشان بر شما حكومت خواهند كردبه دست مردمى فاسق مى
  

                                                      
 .18زمر، آيه  -. پيروى كنند بشارت بده همان كسانند كه خدايشان هدايت كرده و آنها خردمنداننداگر سخن را شنوند و نيكوترش را  1



  ﴾الََْْقُِ بغَِيِْْ ﴿ وجه تقييد تكبر و امثال آن به
صِْفُِ ﴿

َ
ونَ  الَََِّينَ  آياَتَِ  عَنْ سَأ رضِْ  فِ  يَتَكَبَُّ

َ
  ﴾...بهَِا يؤُْمِنُوا لَ  آيةَ   كَُ  يرََوْا إنِْ  وَ  الََْْق ِ  بغَِيُِْ  الَْْ

مقيد شده و حال آنكه تكبر در زمين جز به غير حق نيست، هم چنان كه در  «بغير حق» در اين آيه تكبر در زمين به قيد
در زمين مقيد به همين قيد شده، در صورتى كه هميشه بغى به غير حق هست، و  «بغى ستمگرى و فساد انگيزى» جاى ديگر

جواب اين شبهه اين است كه اين گونه تقييدها در حقيقت توضيح است  .دو قسم نيست يكى به حق و يكى ديگر به غير حق
نه تقييد، و غرض از اين توضيح اين است كه بفهماند تكبر و يا بغى از اين جهت مذموم است كه به غير حق است، پس اينكه 

كبر به حق حق و به غير حق، و ت كند بر اينكه تكبر دو قسم است بهقيد مزبور احترازى است، و دلالت مى» :اندها گفتهبعضى
باشد، بلكه تكبر صحيح نيست، زيرا تكبرى كه در آيه است مطلق تكبر نمى «تكبر بر دشمنان خدا و بر اشخاص متكبر است

در زمين است كه معنايش خودنمايى و خوار شمردن بندگان خدا و زير دست قرار دادن آنان است، و اين قسم تكبر هيچوقت 
 .شودح نمىبه حق و ممدو

و بيان يكى از اوصاف متكبرين است كه همان « يتكبرون» عطف است بر جمله ﴾بهَِا يؤُْمِنُوا لَ  آيةَ   كَُ  يرََوْا إنِْ وَ ﴿ جمله
 .باشداصرار بر كفر و تكذيب مى

جمله را با تمام خصوصياتى كه در اثبات دارد و اينكه  ﴾...سَبيِلا  يَتَخِذُوهُ  لَ  الَر شْدِ  سَبيِلَ  يرََوْا إنِْ وَ ﴿ و همچنين جمله
برساند و  «ل بغىسبي» و پيروى از «سبيل رشد» در نفى تكرار نموده براى اين است كه شدت اعتناى متكبرين را به مخالفت با

 .دلالت كند بر اينكه انحراف ايشان قصدا و از روى عمد بوده و هيچ عذرى از قبيل خطا و يا جهل نداشتند
نَهُمْ ذَلكَِ ﴿ و جمله

َ
ثار هاى ايشان آهمه اين كجروى: فرمايدصفات رذيله ايشان را تعليل نموده و مى ﴾بآِياَتنَِا كَذَبوُا بأِ

صِْفُِ ﴿ اند، البته ممكن هم هست تعليل جملهتكذيبى است كه به آيات خدا نموده و از آن غفلت ورزيده
َ
بوده  ﴾آياَتَِ  عَنْ سَأ

 .باشد
عْمَالهُُمْ  حَبطَِتْ  الَِْخِرَةِ  لقَِاءِ  وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا نَ الَََِّيوَ ﴿

َ
  ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا إلَِ  يَُزَْوْنَ  هَلْ  أ

 :شودمعناى اين آيه روشن است و از آن چند نكته استفاده مى
 .كيفر و پاداش اعمال خود اعمال است، توضيح اين نكته در مباحث گذشته مكرر ايراد شد اول اينكه

حبط عمل و بى اجر بودن آن، خود يك نحو كيفر است و عقاب بر معصيت مشروط به عمل منافى 
 اطاعت نيست

ى اداش هر عمل، نيكاجر بودن آن، خود يك نحو كيفر است، زيرا همانطورى كه گفته شد پحبط عمل و بى دوم اينكه
 اجر باشد پس در حقيقتخود عمل است و وقتى عمل نيك بى

  



اجر شدن حسنات كسى كه هم حسنات دارد و هم سيئات اين است اجر كردن آن خود يك نحو كيفر است، چون نتيجه بىبى
 .كه چنين كسى جز كيفر سيئات پاداش ديگرى نداشته باشد

 إِ  يَُزَْوْنَ هَلْ ﴿ مراد از جزاء، پاداش نيك است و جمله: گرى معنا كرده و بگوييمالبته ممكن هم هست آيه را طور دي
 لَ

شوند، چون بعد از حبط، هيچ عمل صالحى كنايه است از اينكه ايشان به هيچ عملى پاداش و ثواب داده نمى ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا
و دليل اينكه مراد از جزاء، پاداش و  1﴾مَنْثُوراا  هَبَاءا  فَجَعَلْنَاهُ  عَمَل   مِنْ  عَمِلُوا مَا إلَِ  قدَِمْنَاوَ ﴿ :ندارند، هم چنان كه فرموده

باشد اين است كه اين جزاء همان جزاى اعمال است كه قبلا در آيه ذكر شده بود، و قهرا به قرينه ذكر حبط، منظور ثواب مى
 .از آن جزاى اعمال صالح خواهد بود

بايست اند بر اينكه ترك واجب در صورتى كه تارك آن در آن موقع كه مىاين آيه استدلال كردهها به پس اينكه بعضى
واجب را انجام دهد به هيچ كارى مشغول نشود عقاب ندارد، به توهم اينكه چنين كسى كارى نكرده كه عقاب داشته باشد، و 

عقاب بر اساس عمل بيان شده است، استدلالشان فاسد است، زيرا همانطورى نيز  ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا إلَِ  يَُزَْوْنَ هَلْ ﴿ در آيه
كه گفته شد مقصود از جزايى كه در آيه است ثواب و پاداش نيك است و معناى آيه اين است كه: براى ايشان در آخرت ثوابى 

 ينكه مساله عقاب داشتن ترك اوامر الهىنيست، چون در دنيا عمل نيكى انجام ندادند تا آن روز پاداش آن را ببينند. علاوه بر ا
چه در صورت اشتغال به كارى ديگر و چه در غير آن صورت اگر از ضروريات كلام خداى تعالى نباشد نزديك به ضرورت 

صحبتى از اشتغال به كار كنيد بطورى كه ملاحظه مى 2﴾جَهَنَمَ  ناَرَ  لَُ  فَإنَِ  رسَُولَُ  وَ  الََلَّ  يَعْصِ  مَنْ وَ ﴿ هست، و در امثال آيه
 .ديگر در ميان نيست

 اشاره به ماجراى گوساله پرستيدن بنى اسرائيل
  ﴾...خُوَار   لَُ  جَسَداا  عِجْلا  حُليِ هِِمْ  مِنْ  بَعْدِهِ  مِنْ  مُوسَ  قوَْمُ  اتَُِذََ وَ ﴿

 «ثدى» كه جمع «ثدى» مانند است -به فتح حاء و سكون لام  - «حلى» كه در اصل بر وزن فعول بوده جمع «حلى» كلمه
 «لعج» و كلمه. دهد از قبيل طلا، نقره و امثال آناست، و اين كلمه به معناى چيزهايى است كه آدمى خود را با آن زينت مى

به معناى آواز مخصوصى است كه گاوها دارند، و اينكه در بيان خصوصيات گوساله سامرى « خوار» به معناى بچه گاو، و
 دلالت دارد بر اينكه گوساله مزبور جاندار نبوده بلكه تنها صداى ﴾جَسَداا لَُ خُوَار  ﴿ :فرمود

  
                                                      

 .23فرقان، آيه  -. اند پرداخته و آن را غبارى پراكنده كرديمها كه كردهو به آن عمل 1
 .23جن، آيه  -. و هر كه خدا و پيغمبر وى را عصيان كند آتش جهنم دارد 2



 .گوساله را داشته است
بعد : است كه آمده اين« طه» كند، و تفصيل آن بطورى كه در سورهپرستى بنى اسرائيل را ذكر مىاين آيه داستان گوساله

گار، بنى اسرائيل از دير آمدنش به تنگ آمدند و سامرى از ناشكيبايى ايشان به ميقات پرورد( علیه السلام)از رفتن موسى 
د ساير اى ريخت كه مانناستفاده نمود و آنان را بفريفت، به اين طريق كه زينت آلات ايشان را گرفت و از آن مجسمه گوساله

ته بنى اسرائيل هم گفته او را پذيرف. اله موسىاين است اله شما و : كرد، و آن را معبود ايشان خواند و گفتها صدا مىگوساله
البته در سوره مورد بحث اين جزئيات ذكر نشده، و آنچه هم كه . و در برابر آن به سجده درآمدند و آن را معبود خود پنداشتند

وره مورد قبل از س« طه» و اين خود دليل روشنى است بر اينكه سوره. نيست« طه» نياز از جزئيات مذكور در سورهذكر شده بى
 .بحث نازل شده

قوم موسى بعد : معنايش اين است كه ﴾جَسَداا  عِجْلا  حُليِ هِِمْ  مِنْ  بَعْدِهِ  مِنْ  مُوسَ  قوَْمُ  اتَُِذََ وَ ﴿ به هر حال اينكه فرمود:
 -كند را بيان مىچون بعد از ذكر اين داستان مراجعت موسى  -از رفتن وى به ميقات پروردگار خود و قبل از آنكه برگردد 

 .اى بود داراى آوازاى را براى خود معبود گرفتند، و اين گوساله مجسمهگوساله
 ﴿ جمله

َ
نَهُ  يرََوْا لمَْ أ

َ
كند به اينكه چطور يك مطلب روشن و ايشان را مذمت مى ﴾سَبيِلا  يَهْدِيهِمْ  لَ  وَ  يكَُل مُِهُمْ  لَ  أ

اگر اين گوساله خداى ما : كند درك نكردند و هيچ به خود نگفتندرا درك مى واضحى را كه عقل هر كس در اولين نظر آن
 .كردزد و ما را به راه راست هدايت مىبود لا بد و لا جرم با ما حرفى مى

و اگر از ميان همه صفاتى كه منافى با الوهيت گوساله است، خصوص حرف نزدن و هدايت نكردن آن را ذكر نمود و 
از قبيل جسميت، مصنوع بودن، محدوديت و گنجيدنش در مكان و زمان و امثال اينها سكوت كرد، با اينكه از ساير صفات آن 

ه الوهيت ترين صفاتى است كاينها نيز منافات با الوهيت آن دارد، براى اين بود كه اين دو صفت يعنى تكلم و هدايت از روشن
داند ناگزير است از اينكه آن اله را به آن نحوى كه خود او خود مىمستلزم آن است، زيرا هر كس هر چيزى را اله و معبود 

بايستى راه پرستش مورد علاقه خود را به بندگان خود معرفى كند و اين خود دارد پرستش كند، لا جرم آن اله مىدوست مى
اين همه  كند بارا هدايت نمىزند و آنان ديدند گوساله حرف نمىمستلزم تكلم و تفهيم است، و بنى اسرائيل با اينكه مى

 .پيشنهاد الوهيت آن را از سامرى پذيرفتند
 جهت ديگرى كه باعث شد از ميان همه صفات گوساله مزبور اين دو صفت ذكر شود

  



 زند ومركوز و معهود بود كه او با خداوند حرف مى( علیه السلام)اين بود كه در ذهن بنى اسرائيل اين مشخصه از موسى 
نمايد و چون چنين ارتكازى را زند و او را به راه خود دلالت مىكند و خداوند با او حرف مىبه راه او هدايت مى مردم را

بايست اين معنا را فهميده باشند كه اگر گوساله مزبور خداى ايشان و خداى موسى بود، قدرت بر سخن گفتن داشتند مى
 :ال بود كه چطور بنى اسرائيل مطلبى به اين روشنى را نفهميدند لذا فرمودكرد، و چون اين سؤداشت و مردم را هدايت مىمى

 .﴾ظَالمِِيَ  كََنوُا وَ اتَُِذَُوهُ ﴿

اوَ ﴿ معناى جمله: قِطَ  لمََّ يدِْيهِمْ  فِ  س 
َ
 در آيه شريفه ﴾...أ

يْدِيهِمْ  فِ  سُقِطَ  لمََاوَ ﴿
َ
وْا وَ  أ

َ
نَهُمْ  رَأ

َ
  ﴾...قاَلوُا ضَل وا قدَْ  أ

يْدِيهِمْ  فِ سُقِطَ ﴿ معناى جمله: مجمع البيان فرمودهدر 
َ
 هايشان قرار گرفت، يعنى طورى بلااين است كه بلا در دست ﴾أ

شان مبتلا بر ايشان مسلط شد كه گويى دستهايشان در آن بود، و اين تعبير را غالبا در باره نادمينى كه به آثار سوء عمل گذشته
شود، و هم گفته مى «اسقط فى يده» البته، «سقط فى يده» شودكردند بكار برده و گفته مىبينى نمىاند و اين ابتلاء را پيششده

در دستش  رسانداثر سويى كه او را زيان مى: اند معناى جمله مزبور اين است كهبعضى هم گفته. تر استليكن اولى فصيح
  1.افتاد

اگر نگوييم همه آنها  -مطول وجوه بسيارى در توجيه اين جمله ذكر شده و ليكن بيشتر آن وجوه  2البته در تفسيرهاى
تر به ذهن همان وجهى است كه ما از كتاب مجمع البيان نقل نموديم، چون از خالى از تكلف نيست، و از همه آنها نزديك -

بنى اسرائيل وقتى بخود آمدند و فهميدند كه چه عملى آيد كه مراد از جمله مورد بحث اين است كه ظاهر سياق آيه بر مى
پس ظاهر سياق، معناى تنبه و توجه به غفلت . «چه و چه» :اند گفتنداند، و بدست آوردند كه در اين عمل گمراه بودهكرده

ا زشت ند و او عملشان رااند تقديم نمودهاند به حضور آن كسى كه براى او كردهكند، گويا عملى را كه كردهگذشته را افاده مى
اند و نكوهيده يافته و آن را جلو صاحبانشان پرت كرده، و صاحبان عمل آن را برداشته و از نزديك در آن نظر انداخته و ديده

بايست در آن اهمال كنند رعايت ننموده و در نتيجه عملشان اند و در انجام اين عمل آن امرى را كه نمىكه سخت گمراه بوده
 .ده است، و بهر حال جمله مورد بحث به منزله يك مثل معروف استفاسد ش

  
                                                      

 .ط تهران 480، ص 4، جمجمع البيان 1
 .ط تهران 7، ص 15، جتفسير فخر رازىط بيروت و  285، ص 7، جتفسير قرطبىط تهران و  290، ص 5، جتفسير ابو الفتوح 2



عد كند، چون بنى اسرائيل بآيه شريفه از جهت معنا مترتب بر آيات بعدى است كه داستان مراجعت موسى را ذكر مى
كند، و ذكر مى( لامعلیه الس)نيز تنبه ايشان را بعد از مراجعت موسى  «طه» و در آيات سوره. از مراجعت موسى متنبه شدند

اگر در اينجا جلوتر ذكر كرده براى اين است كه در اينجا تنها خواسته است ندامت ايشان را از كرده خود ذكر نمايد و بدنبال 
اى وقتى نمايد، چون هر گويندهنقل  ﴾الَْْاَسَِِينَ  مِنَ  لَنكَُونَنَ  لَناَ يَغْفِرْ  وَ  رَب نَا يرَحَْْْنَا لمَْ لَئنِْ ﴿ :آن، اظهارات ايشان را كه گفتند

تر آن است كه خطاى آنها را ذكر نموده آن گاه بلا فاصله اظهار بخواهد ندامت و پشيمانى قومى را حكايت كند مناسب
پرستى ندامتشان را نقل كند، و ميان اين دو فاصله زياد نيندازد، خداى تعالى هم به همين ملاحظه وقتى در آيه قبلى گوساله

ان را در آيه بعد، ندامت و حسرت ايش( علیه السلام)ا ذكر نمود بلا فاصله و بدون پرداختن به جريان برگشتن موسى ايشان ر
 .نقل نمود

علیه )علاوه بر اين، از آنجايى كه اظهار ندامت بنى اسرائيل صورت دعا را دارد، و در ذيل داستان مراجعت موسى 
برادرش به ميان آمد لذا اظهار ندامت بنى اسرائيل را جلوتر ذكر كرد تا اين دو هم صحبت از دعاى موسى به خود و ( السلام

 .دعا با هم نقل نشده باشد

 ﴿ معناى جمله:
َ
مْرَ  عَجِلتْ مْ أ

َ
مْ  أ   ﴾رَبُكِ 

سِفاا  غَضْبَانَ  قوَْمِهِ  إلَِ  مُوسَ  رجََعَ  لمََاوَ ﴿
َ
  ﴾...أ

 «نىخلفتمو» و. كه به معناى شدت غضب و اندوه است است «أسف» صفت مشبهه از -به كسر سين  - «اسف» كلمه
 است كه معنايش طلب كردن «عجلة» از «عجلتم» و. است كه به معناى جانشينى براى كسى است بعد از آن كس «خلافة» از

است ن معنايش اي« عجلت امرا كذا» شودوقتى گفته مى: گويدچيزى است قبل از رسيدن موقعش، راغب در كتاب مفردات مى
وقتى موسى به سوى قوم خود بازگشت : شوددر نتيجه معناى آيه اين مى. 1كه تو فلان كار را قبل از رسيدن موقعش انجام دادى

 پرستى قومش خبرچون خداى تعالى او را در هنگام مراجعتش از گمراهى و گوساله -در حالى كه خشمگين و اسفناك بود 
چه بد جانشينانى براى من بوديد، چرا از فرمان پروردگارتان پيشتر رفتيد؟ : مود و گفتايشان را مذمت و توبيخ ن -داده بود 

دهد مگر اينكه همه به و حال آنكه فرمان او فرمان كسى است كه خير و صلاح شما به دست اوست، و او هيچ فرمانى نمى
و از ظاهر سياق بر . كارهاى او ندارد مقتضاى حكمت بالغه او است، و عجله ديگران و رضايت و كراهتشان هيچ اثرى در

 آيد كه مراد از امر همان چيزى بوده كه خداوند بخاطر او موسى را به ميقات خود دعوت فرمود، و آن مساله نزولمى
  

                                                      
 .ماده عجل 323راغب، ص  مفردات 1



 .تورات بوده
 ﴿ بعضى از مفسرين جمله

َ
مْرَ  عَجِلْتُمْ أ

َ
بر گوساله و صچرا شتاب كرديد در پرستش : اندرا چنين معنا كرده ﴾رَب كُِمْ  أ

 پرستباعث اين گمراهى شما و گوساله: اندبعضى ديگر در معناى آن گفته 1نكرديد تا از ناحيه پروردگارتان امر صادر شود؟
شدنتان اين بود كه شما در باره وعده ثوابى كه خداوند در مقابل پرستش داده بود عجله كرديد و چون وعده خداوند به آن 

  2شتيد نرسيد از عبادت او به عبادت گوساله عدول كرديد، و چرا عجله كرديد؟زودى كه شما انتظار دا
شما در باره آن امرى كه خداوند به شما كرده بود كه منتظر برگشتن موسى : اند معنايش اين است كهبعضى ديگر گفته

يد و قرر كرده بود به پايان رسباشيد و در غيابش عهد او را حفظ كنيد عجله كرديد و پيش خود گفتيد مدتى را كه موسى م
و از ميان اين چند معنايى كه براى اين  3.گردد، آن گاه عهد وى را شكسته و آن را تغيير داديدبازنگشت، پس ديگر باز نمى

 .تر استجمله شده آن معنايى كه ما ذكر كرديم با سياق آيه مناسب

عد از باز گشتن به سوى بنى اسرائيل و مواجه ب( علیه السلام)با هارون ( علیه السلام)رفتار تند موسى 
 شدن با گوساله پرستى آنان

وقتى از جريان كار قومش آگاه شد عصبانى شد و از در توبيخ و مذمت روى ( علیه السلام)و كوتاه سخن اينكه موسى 
  بَعْدِي مِنْ  خَلفَْتُمُونِ بئِسَْمَا ﴿ :به آنان كرد و بطور استفهام انكارى پرسيد

َ
مْرَ  عَجِلْتُمْ  أ

َ
لقَْ  وَ  رَب كُِمْ  أ

َ
لوَْاحَ  أ

َ
گاه الواح  آن ﴾الَْْ

خَذَ وَ ﴿ را كه همان الواح تورات بود از دست خود انداخت،
َ
سِ  أ

ْ
خِيهِ  برَِأ

َ
هُ ﴿ و موى سر برادر خود را در دست گرفت ﴾أ يََرُ 

شده به وى گفت: اى هارون! چه مانع شد تو را از حكايت  «طه» كشيد. و بطورى كه در سورهو او را به طرف خود مى ﴾إلََِْهِ 
  بْنَ ياَ ﴿ هارون گفت: «قال» شوند دستور مرا پيروى نكنى؟ آيا امر مرا عصيان ورزيدى؟اينكه وقتى ديدى گمراه مى

ُ
اى  ﴾مَ أ

 شفقت و رحمت او براى اينكه« اى پسر پدر» و يا« اى برادر» و اگر در اين خطاب اسم مادرش را برد، و نگفت -فرزند مادر! 
من در باره گوساله پرستيدن ايشان اظهار مخالفت نمودم، و ايشان  ﴾يَقْتُلُوننَِ  كََدُوا وَ  اسِْتَضْعَفُونِ  الَقَْوْمَ إنَِ ﴿ را تحريك كند

  بَِ  تشُْمِتْ فَلَ ﴿ را از اين عمل منع كردم، و ليكن ديدم اعتنايى به حرفهاى من نكردند و نزديك بود مرا بكشند،
َ
 لَ  وَ  عْدَاءَ الَْْ

پس مرا پيش روى اين دشمنان خوار مكن و زبان شماتت ايشان را بر من دراز مساز، و مرا يكى  ﴾الَظَالمِِيَ  الَقَْوْمِ  مَعَ  تََعَْلنِْ 
ِ ﴿ :كندعذر او را چنين ذكر مى« 94طه آيه » و در سوره. از دشمنان خود مپندار

نْ  خَشِيتُ إنِ 
َ
 أ

  
                                                      

 .11، ص 15، جتفسير فخر رازى 1
 .482، ص 4، جمجمع البيانتفسير  2
 .11، ص 15، جتفسير فخر رازى 3



ائيِلَ  بنَِ  بيََْ  فَرَقتَْ  تَقُولَ   .1﴾قوَْلِ  ترَْقُبْ  لمَْ  وَ  إسََِْ

با برادر و وجوهى كه در اين باره گفته شده و اشاره به اينكه ( علیه السلام)توضيح در مورد رفتار موسى 
 اشتباه در امورى كه به حكم الهى مربوط نيست از امور زندگى، با عصمت منافات ندارد

ه علی)آيد موسى بر مى« طه» ظاهر سياق آيه مورد بحث و همچنين آيات راجع به اين داستان از سورهو بطورى كه از 
شود وى چنين پنداشته كه هارون در همان مقدار كه بر بنى اسرائيل غضب كرد بر هارون نيز غضب كرد و معلوم مى( السلام

به كار نبرده، و به نظر خود چنين صلاح دانسته، با اينكه موقع  مبارزه عليه بنى اسرائيل كوتاه آمده، و همه جد و جهد خود را
صْلحِْ وَ ﴿ :جدا شدن از او سفارش كرده و بطور مطلق گفته بود

َ
ايشان  در ميان قوم به اصلاح امر ﴾الَمُْفْسِدِينَ  سَبيِلَ  تتََبعِْ  لَ  وَ  أ

علیه )در اينجا ممكن است كسى بپرسد آيا اين مقدار اشتباه از موسى بن عمران  .و راه مفسده جويان را پيروى مكن بپرداز
نه، ادله عصمت انبياء اين سنخ اشتباهات را كه در حقيقت : با عصمت آن جناب منافات ندارد؟ جوابش اين است كه( السلام

ى حكم خداى سبحان باشد، نه چيزهاي كند كه مربوط بهكند، تنها امورى را نفى مىاختلاف در سليقه و مشى است نفى نمى
 .كه مربوط به زندگى و مشى در زندگى است

باره  در( علیه السلام)و همچنين است گرفتن موى سر هارون و كشيدن آن، چون اين نيز اثر آن خيالى بود كه موسى 
ارشادى تاديب كرده باشد نه در  خواسته برادر خود را در يك امرمى( علیه السلام)هارون كرد، و مقدمه زدن او بود، موسى 

را  بينيم وقتى هارون جريانيك حكمى از احكام مولوى پروردگار، تا اشتباه در آن منافات با عصمت داشته باشد، و لذا مى
ِ ﴿ :تقصير و معذور بوده براى خودش و او دعا نمود و عرض كردبرايش شرح داد و موسى فهميد كه وى بى  وَ  لِ  اغِْفِرْ رَب 

 
َ
واننده اند كه ذيلا از نظر خوجوه ديگرى ذكر كرده( علیه السلام)البته ساير مفسرين براى اين عمل موسى بن عمران  ﴾...خِ لِْ

 .گذردگرامى مى
يار اند خطاى بساين كار را براى اين كرد كه به قوم خود بفهماند عملى كه در غياب او كرده( علیه السلام)موسى  - 1

بوده كه او را سخت در انديشه و اندوه فرو برده، چون انسان در اينگونه مواقع كه به نهايت درجه خشم و بزرگى بوده، عملى 
كند و يا لبان خود را با دندانهايش فشار دهد، مثلا ريش خود را مىشود از اين سنخ كارها از خود نشان مىاندوه دچار مى

كنند او به هارون ود فرض كرده همان كارهايى را كه ديگران به خود مىهم هارون را به جاى خ( علیه السلام)موسى . دهدمى
 .كرد

 اندمقصودش اين بود كه به مردم بفهماند عملى كه كرده( علیه السلام)موسى  - 2
  

                                                      
 .ترسيدم بگويى تو در ميان بنى اسرائيل تفرقه افكندى و رعايت دستورات مرا نكردىمن  1



كوچك و ناچيز نبوده، بلكه كفر و برگشتن از دين بوده و اين خود انحراف بسيار بزرگى است، و خواست تا بار ديگر امثال 
 .و نظائر اين كار را تكرار نكنند

مقصودش از اينكه هارون را بطرف خود كشيد اين بود كه آهسته از او حال قوم را بپرسد، و لذا وقتى هارون جريان  - 3
 .حال مردم را برايش شرح داد عذرش را پذيرفته و برايش دعا كرد

خشم و تاسف شده لذا دست بر سر او گذاشت  ديد كه برادرش هارون مانند خودش دچار( علیه السلام)موسى  - 4
و او را نوازش نمود، باشد كه بدين وسيله قلق و اضطرابش را تسكين دهد، از طرفى هارون ديد ممكن است مردم اين عمل 

هم كه  تقصيرى خود، موسىرا حمل بر توهين و استخفاف وى كنند لذا شروع كرد به اظهار برائت و بى( علیه السلام)موسى 
 .1ز منظور وى آگاه بود او را دعا فرمودا

اند، و اگر نگوييم همه آنها لا اقل بيشتر آنها اين بود بعضى از آن وجوهى كه مفسرين در ذيل آيه مورد بحث ذكر كرده
 .وجوهى هستند كه با سياق آيات راجع به اين داستان سازگارى ندارند

ه از ميقات از گوساله پرستى بنى اسرائيل خبر داشت قبل از باز گشت( علیه السلام)چرا با اينكه موسى 
 غضبناك نشد؟

قبل از مراجعت به سوى قوم ( علیه السلام)مطلبى كه در اينجا ممكن است مورد سؤال واقع شود اين است كه موسى 
 ضْبَانَ غَ  قوَْمِهِ  إلَِ  مُوسَ  رجََعَ  لمََاوَ ﴿ :فرمايددر همان ميقات از جريان كار قومش خبردار بود، به شهادت اينكه آيه شريفه مى

سِفاا 
َ
ضَلَهُمُ  وَ  بَعْدِكَ  مِنْ  قوَْمَكَ  فَتَنَا قَدْ فَإنِاَ ﴿ علاوه بر اين، آيه .اندوه به سوى قوم خود بازگشتوقتى كه موسى با خشم و  ﴾أ

َ
 أ

موسى خبر داد، موسى در ميقات عصبانى و فرمايد كه خداوند در ميقات جريان كار قوم موسى را به صريحا مى ﴾الَسَامرِِي  
و حال  .كشيدخشمناك نشد، وقتى به سوى قوم بازگشت غضب كرد و الواح را به زمين زد و موى سر هارون را گرفت و مى

تر است، چون حس ممكن است خطا تشخيص دهد و ليكن خداى تعالى آنكه خبرى را كه خداوند بدهد حتى از حس صادق
فرمايد، پس چه شد كه موسى در ميقات از شنيدن خبر قوم خود خشمناك نشد، و وقتى خبر مزبور را مىجز به حق چيزى ن

 .به حس ديد خشمناك گرديد؟
اى جواب اين است كه اطلاع پيدا كردن به يك مطلبى غير از مشاهده و احساس آن است، و هر كدام حكم جداگانه

كند بلكه وقتى صورت خارجى ست به صرف علم و اطلاع، تحقق پيدا نمىدارد، و هرگز غضب كه همان هيجان قوه دافعه ا
 كند كه شخصپيدا مى

  
                                                      

 .110، ص 4، جمنهج الصادقينتفسير  1



با  آيد و انسان با بد و بيراه گفتن و يا احيانامورد غضب در برابر انسان قرار بگيرد، آن موقع است كه قوه دافعه به هيجان مى
 .نشاندزدن آن شخص خشم خود را فرو مى

پيش آمد خير حكمى دارد و رسيدن به آن و احساس آن، حكمى ديگر، مثلا وقتى خبردار شويد  و همچنين علم به يك
رى به شويد حال ديگكنيد، و موقعى كه به ديدار آن دوست نائل مىتان از سفر آمده حالى پيدا مىاز اينكه دوست مورد علاقه

دهد، ، و ليكن اعضاء و جوارح اثرى از خود نشان نمىشويدشنويد تنها خوشحال مىدهد، موقعى كه خبر را مىشما دست مى
كنيد دست به گردنش انداخته و او را در كنيد يعنى دوست خود را زيارت مىو اما موقعى كه خبر را به حس مشاهده مى

ما باشد شكنيد، و اما اگر كسى همراه بينيد تنها تعجب مىو همچنين موقعى كه به تنهايى امر عجيبى مى. گيريدآغوش مى
 .1كنيد، و نظائر اين معنا بسيار استعلاوه بر تعجب خنده هم مى

خِ  وَ  لِ  اغِْفِرْ  رَب ِ قاَلَ ﴿
َ
دْخِلْنَا وَ  لِْ

َ
  ﴾...رحََْْتكَِ  فِ  أ

اين كتاب در بحثى كه پيرامون معناى مغفرت  2است، و ما در آخر جلد ششم( علیه السلام)اين آيه شريفه دعاى موسى 
اين معنا را بحث كرديم كه طلب مغفرت موردش منحصر در صورت ارتكاب گناه نيست، بلكه در جايى هم كه گذرانديم 

 .گناهى ارتكاب نشده طلب مغفرت معنا دارد
  ﴾...رَب هِِمْ  مِنْ  غَضَب   سَينََالهُُمْ  الَْعِجْلَ  اتَُِذَُوا الَََِّينَ إنَِ ﴿

استعمال شده براى اين « الف و لام» جمله بطور نكره يعنى بدوندر اين « ذلت» و همچنين كلمه« غضب» اگر كلمه
 .است كه عظمت غضب و ذلت را برساند

در اين آيه خداى تعالى غضب و ذلت حيات را بيان نكرده كه چيست، احتمال دارد اهمال در آن براى اشاره به آن 
راكنده اش در آب دريا پاله معبودشان سوخته و زبالهحوادثى باشد كه بعدا برايشان پيش آمده، و آن حوادث اين بوده كه گوس

و يا اشاره به كشتار دسته جمعى و از بين رفتن و اسارت . اندگرديده است، و سامرى مطرود و جمعى از پيروانش كشته شده
 .آنان باشد، ممكن هم هست منظور از غضب عذاب آخرت و منظور از ذلت انحطاط و خوارى در دنيا بوده باشد

 آيد كه اين غضب وبر مى ﴾الَمُْفْتََيِنَ  نََزِْي كَذَلكَِ وَ ﴿ :بهر حال از ذيل آيه كه فرمودو 
  

                                                      
 .81، ح29، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .533، ص 6، جترجمه الميزان 2



ذلت در زندگى دنيا اختصاص به قوم موسى نداشته بلكه سنتى است كه خداوند آن را در حق هر ملتى كه به خدا افتراء ببندد 
خواننده گذشت نيز مؤيد همين معنايى است كه از جمله استفاده هاى علمى و عقلى كه مكرر از نظر سازد، بحثجارى مى

 .شودمى
  ﴾رحَِيم   لغََفُور   بَعْدِهَا مِنْ  رَبَكَ  إنَِ  آمَنُوا وَ  بَعْدِهَا مِنْ  تاَبوُا ثُمَ  الَسَي ئَِاتِ  عَمِلوُا الَََِّينَ وَ ﴿

ن گردد، و معناى آيه روشت به توبه بر مىى اول است به سيئات و ضميرى كه در دومى اس« من بعدها» ضميرى كه در
 .است

، نابراینبو .  ﴾الَْعِجْلَ  اتَُِذَُواالَََِّينَ ﴿ و اين آيه گر چه عام است، و ليكن از نظر مورد به منزله استثنايى است براى جمله
ستان هم دست پرگوساله توبه اگر به معناى واقعى و حقيقيش براى كسى دست بدهد، حتى اگر براى: شود كهمعنايش اين مى

 .نيز گذشت 1﴾...الََلِّ  عَََ  الَِوَْبةَُ إنَِمَا ﴿ و اين معنا در تفسير آيه. بدهد خداوند آن را پذيرفته و مانعى براى قبول شدنش نيست
آيه مورد بحث و همچنين آيه قبلى آن، دو جمله معترضه هستند كه در وسط داستان قرار گرفته و خطاب در آن دو 

ر دومى و د ﴾الَمُْفْتََيِنَ  نََزِْي كَذَلكَِ وَ ﴿ :است، براى اينكه در آيه اول فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)توجه به رسول خدا م
كه معلوم است كاف خطاب در هر دو متوجه به شخص رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( است. ، «ان ربك...» فرمود:

 .شود كه سياق كلام سياق حكايت حال گذشتگان است براى آن جنابنيز به خوبى استفاده مى ﴾غَضَب  سَينََالهُُمْ ﴿ و از جمله
خَذَ  الَغَْضَبُ  مُوسَ  عَنْ  سَكَتَ  لمََاوَ ﴿

َ
لوَْاحَ  أ

َ
به معناى ترسى است كه توأم با احتياط باشد و معناى « رهبة» كلمه ﴾...الَْْ

 .ساير كلمات آيه روشن است

 بحث روايتى

در الدر المنثور است كه ابن ابى شيبه و احمد و نسايى و ابن جرير و ابن منذر و ابن ابى حاتم و ابو الشيخ و ابن مردويه 
 قبل از جنگ: اند كه گفتهمگى از ابى واقد ليثى روايت كرده

  
                                                      

 .17نساء، آيه  1



من عرض . به درخت سدرى رسيديماز شهر بيرون شده و ( صلى الله عليه وآله و سلم)حنين روزى در خدمت رسول خدا 
قرار دهى تا ما نيز مانند مشركين ذات  «ذات انواط» شود كه شما اين درخت را براى ما مسلمينچه مى! رسول الله كردم يا

انواط داشته باشيم و اين ذات انواط درخت سدرى بوده كه كفار شمشيرهاى خود را به آن آويخته و در پيرامون آن معتكف 
: ردآن گاه اضافه ك «اللَّه اكبر» :در پاسخ من از در تعجب و وحشت فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا  .شدندمى

هاى شما نيز سنت امت ﴾آلهَِة   لهَُمْ  كَمَا إلَِهاا  لَناَاجِْعَلْ ﴿ :اين همان پيشنهادى است كه بنى اسرائيل به موسى كرده و گفتند
 .1كنيدگذشته را عملى مى

بن عوف از پدرش از جدش نيز روايت كرده، الا اينكه در اين  عبد الله الدر المنثور اين روايت را به طرق ديگرى از: فمؤل
روايات اسم ابى واقد ليثى برده نشده، و در آنها اين جمله نيز ذكر شده كه درخت سدر مذكور درخت بسيار بزرگى بوده كه 

 ناميده شد، چون« ذات انواط» پرداختند، و به همين جهتسپس به عبادت آن مى هاى خود را به آن آويخته ومشركين سلاح
 .به معناى آويزان است «نوط»

ائيِلَ  ببَِنِ  جَاوَزْناَوَ ﴿ و در تفسير برهان در ذيل آيه وقتى  :از محمد بن شهرآشوب روايت شده كه گفت، ﴾...الَِْحَْرَ  إسََِْ
عرض كرد كه شما مسلمانان بيش از سى سال از رحلت پيغمبرتان ( علیه السلام)راس الجالوت به امام على بن ابى طالب 

ك شما پاهايتان از آب دريا خش: نگذشت كه به جان هم افتاده و بروى يكديگر شمشير كشيديد، حضرت در جوابش فرمود
  2!﴾آلهَِة   لهَُمْ  كَمَا إلَِهاا  لَناَاجِْعَلْ ﴿ :گفتيد( لامعلیه الس)نشده به پيغمبر خود موسى بن عمران 

( یه السلامعل)وقتى موسى : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)و در تفسير عياشى از فضيل بن يسار از ابى جعفر 
و  ز سى روز برگردد،خواست از بين بنى اسرائيل خارج شده و به ميقات پروردگار خود برود ايشان را وعده داد كه بعد امى

 :چون خداى تعالى ده روز بر مدت ميقات افزود و در نتيجه مراجعت موسى ده روز عقب افتاد بنى اسرائيل به يكديگر گفتند
و در الدر المنثور است كه بزاز و ابن . 3كردندبايست مىموسى با ما خلف وعده كرد و به همين بهانه، كردند آنچه را كه نمى

 بو نعيم در كتاب حليه و بيهقى درابى حاتم و ا
  

                                                      
 .114، ص 3، جالدر المنثور 1
 .2، ح32، ص 2، جتفسير برهان 2
 .ط تهران 71، ح26 ، ص2، جتفسير عياشى 3



الى در وقتى خداى تع: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتكتاب اسماء و صفات از جابر روايت كرده
ميقات با موسى سخن گفت نحوه سخنش غير آن نحوه سخنى بود كه در روز اول بعثتش با او سخن گفته بود و موسى چون 

روى ده من با تو با ني! اى موسى: آيا اين كلامى است كه قبلا آن را با من در ميان نهادى؟ فرمود! پروردگارا: پرسيد چنين ديد
پس وقتى بسوى بنى اسرائيل بازگشت از وى . ها بلكه از آن هم بيشتر استهزار زبان حرف زدم و مرا نيروى تمامى زبان
گويم كه توانم بشما توانايى درك آن را نداريد، فقط مى: گفت. ا توصيف كنپرسيدند كلام رحمان را چگونه يافتى براى م

 .1ايد شبيه به آن است، و ليكن باز هم آن نيستهايى كه شنيدهترين صوت صاعقهنشيندل
ذيل روايت اشكالى ندارد، زيرا مثالى كه زده براى تقريب ذهن بوده، و ليكن صدر آن اشكال دارد، و معلوم : مؤلف

ت مقصود از ده هزار زبان چيست، و بعيد نيست كه منظور از آن تاثير در تفهيم بوده باشد، و غرض اين باشد كه كلام نيس
خداى تعالى از جهت تفهيم به منزله ده هزار زبان است كه يكديگر را در فهمانيدن مطلب كمك كنند، چون قدرت زبانها در 

رت كمترى و بعضى ديگر قدرت بيشترى را دارند، و مغايرتى هم كه در دو فهماندن مطلب مختلف است، بعضى از زبانها قد
 .كلام خداوند بوده از همين نظر بوده است

 رؤيت خداوند را( علیه السلام)دو روايت در مورد تقاضاى موسى 
معاوية  كه ناگاه بودم( علیه السلام)نزد امام صادق : و در كتاب معانى الاخبار به سند خود از هشام روايت كرده كه گفت

شما در باره : بن وهب و عبد الملك بن اعين بر آن جناب در آمدند، معاوية بن وهب رو به آن حضرت نمود و عرض كرد
ا گوييد؟ و اگر اين روايت بنظر شمپروردگار خود را ديده چه مى( صلى الله عليه وآله و سلم)گويد رسول خدا روايتى كه مى

گويد پروردگار خود را به چه صورتى ديده؟ و همچنين روايتى كه مى( الله عليه وآله و سلم صلى)صحيح است رسول خدا 
بينند؟ اگر اين نيز صحيح است به چه صورتى خواهند ديد؟ حضرت تبسمى نمود و مؤمنين در بهشت پروردگار خود را مى

بگذرد، و در اين مدت در ملك خدا زندگى چقدر زشت است كه مردى هفتاد يا هشتاد سال از عمرش ! اى معاويه: فرمود
 عبد الله محمد بن! اى معاويه: مند باشد و خدا را آن طور كه بايد نشناسد؟ آن گاه فرمودهاى خداوندى بهرهنموده و از نعمت

ت كه رؤيها در آيد، بايد دانست پروردگار خود را نديد، و خداوند بزرگتر از آن است كه بمشاهده چشم( عليه الله صلوات)
 دو گونه است، يكى رؤيت به چشم و يكى رؤيت به قلب، هر

  
                                                      

 .115، ص 3، جالدر المنثور 1



كس مقصودش از رؤيت خدا رؤيت به قلب باشد او مصيب است و به خطا نرفته و هر كس مقصودش از آن رؤيت به چشم 
: فرمود (آله و سلمصلى الله عليه و)باشد او دروغ گفته و به خداى تعالى و آيات او كفر ورزيده، براى اينكه خود رسول خدا 

 . 1هر كس خدا را به خلق خدا تشبيه كند كافر شده است
شخصى از امير المؤمنين )علیه السلام( : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)پدرم نيز از پدرش از حسين بن على 

نم پروردگارى را كه كاى؟ حضرت فرمود: من هرگز عبادت نمىپرسيد: اى برادر رسول خدا آيا پروردگار خود را ديده
 بيند.ها او را به حقيقت ايمان مىبيند، بلكه دلها او را به مشاهده اعيان نمىام و ليكن چشمنديده

اى معاويه! چطور ممكن است مؤمن پروردگار خود را به مشاهده بصرى ببيند؟ و حال آنكه هر چيزى كه در چشم 
بايد، پس هر كس چنين ادعايى است و مخلوق را هم ناچار خالقى مىبگنجد و به رؤيت در آيد آن چيز بدون شك مخلوق 

 بكند خدا را مخلوق و حادث دانسته، و هر كس او را به مخلوقات او تشبيه كند براى او شريكى اتخاذ نموده.
بْصَارُ  تدُْركُِهُ لَ ﴿ اند كلام خداى را كه فرموده:واى بر چنين مردمى، مگر نشنيده

َ
بْصَارَ  يدُْركُِ  هُوَ  وَ  الَْْ

َ
 فُ الَلَطِي هُوَ  وَ  الَْْ

 هُ مَكََنَ  اسِْتَقَرَ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لكَِنِ  وَ  ترََانِ لَنْ ﴿ ؟ و آن كلام ديگرش را كه خطاب به موسى نموده و فرموده:2﴾الَْْبَيُُِ 
تازه آن تجلى هم كه به كوه كرد و كوه را به آن صورت ، ﴾صَعِقاا  مُوسَ  خَرَ  وَ  دَكًَّ  جَعَلَهُ  للِجَْبَلِ  رَب هُ  تََلََ  فَلمََا ترََانِ  فَسَوْفَ 

از سوراخ سوزن عبور كند ظاهر ساخت، و  -در مثل  -پايان خود مقدارى را كه در آورد به اين نحو بود كه از نور بى
فَاقَ فَلمََا ﴿ و مرد، بلكه مرد و افتاد، ها را منهدم ساخت و موسى از ترس افتادسرزمين طور را آن طور متلاشى و كوه

َ
عنى ي ﴾أ

تار توبه كردم از اينكه به زبان بياورم گف ﴾إلََِْكَ  تُبْتُ  سُبْحَانكََ قَالَ ﴿ وقتى خداوند جان او را دوباره به كالبدش برگردانيد:
آيى ا در نمىهانستم كه تو به چشمدآيى، من به معرفتى كه به تو داشتم و مىكنند تو به چشم در مىكسانى را كه خيال مى

نَاوَ ﴿ بازگشت نموده
َ
وَلُ  أ

َ
اينكه  شوى وبينى و ديده نمىام به اينكه تو مىو من اولين كس هستم كه ايمان آورده ﴾الَمُْؤْمِنيَِ  أ

 تو در منظر اعلى و مسلط بر همه عالمى.
موسى  :روايت كرده كه در ضمن حديثى فرمود( عليه الله صلوات)و در كتاب توحيد به سند خود از على بن ابى طالب 

 )علیه السلام( در ضمن حمد و ثنائى كه بر زبان جارى
  

                                                      
 .3، ح34، ص 2، جتفسير برهانو  معانى الاخبار 1
 .103انعام، آيه  2



ِ ﴿ :ساخت عرض كردمى رنِِ رَب 
َ
نْظُرْ  أ

َ
و چون اين سؤال، سؤال بزرگى بود لذا مورد عتاب الهى قرار گرفت و جواب  ﴾إلََِكَْ  أ

تا آنكه بميرى، وقتى مردى در آخرت مرا خواهى ديد. و ليكن اگر ميل دارى در  تو در دنيا مرا نخواهى ديد« لن ترينى» آمد:
همين دنيا مرا ببينى نظر به كوه كن، اگر كوه بر جاى ماند تو نيز مرا خواهى ديد. آن گاه خداوند بعضى از آيات خود را 

و موسى مرد و به زمين افتاد، آن  ﴾صَعِقاا  وسَ مُ  خَرَ وَ ﴿ اظهار نمود و به كوه تجلى كرد، كوه قطعه قطعه شد و از هم پاشيد،
نَا وَ  إلََِْكَ  تُبْتُ سُبْحَانكََ ﴿ گاه خداوند او را دوباره زنده نمود و مبعوث كرد، موسى وقتى زنده شد عرض كرد:

َ
وَلُ  أ

َ
 أ

 .1توان ديديعنى من اولين كس هستم كه ايمان آورده به اينكه تو را نمى ﴾الَمُْؤْمِنيَِ 
ند كنند، زيرا چكنيد اين دو روايت همان بيانى را كه ما در ذيل اين آيه كرديم تاييد مىبطورى كه ملاحظه مى: مؤلف

 : شودنكته از آن دو استفاده مى
قلبى بوده نه بصرى كه بهر معنا تصور شود بر خداى تعالى محال است، و حاشا بر  2درخواست موسى رؤيت اول اينكه

 خبر بوده باشد، در حالى كه اوكه نسبت به ساحت پروردگار خود از يك امر بديهى بى الله كليممقام موسى بن عمران و 
خودش مردمى را كه براى ميقات انتخاب نموده بود بخاطر همين كه درخواست رؤيت خدا را كرده بودند سفيه خواند و به 

 ﴿ :پروردگار خود عرض كرد
َ
فَهَاءُ  فَعَلَ  بمَِا تُهْلكُِنَاأ با اين حال چطور ممكن است خودش اقدام به كارى كند كه  3﴾مِنَا الَس 

 مردم را بخاطر همان كار سفيه خوانده؟

لیه ع)گفتگوها و مشاجرات علماء و اهل بحث اشاعره و معتزله در باره در خواست رؤيت توسط موسى 
 (السلام

لامى را به خود مشغول كرده و از صدر و عجب اينجا است كه روزگارى همين مطلب بديهى، اهل بحث و علماى اس
 (علیه السلام)مورد نزاع واقع شده است، مخصوصا در زمان امام باقر و امام صادق ( علیه السلام)اسلام تا زمان حضرت رضا 

بات ثكردند، و اشاعره آن را نسبت به آخرت اكه نزاع و مشاجره در آن به اوج شدت رسيده، معتزله آن را بطور مطلق انكار مى
و . 5شود و هم در دنياگفتند خداوند هم در آخرت ديده مىطايفه ديگرى هم بودند كه مى. 4نمودندو نسبت به دنيا انكار مى

 تر اينكه هر سه فرقه به همين آيه استدلالاز اين عجيب
  

                                                      
 .36ب  262صدوق، ص  توحيد 1
رِنِ  رَب ِ }و سئل موسى و جرى على لسانه من حمد اللَّه عز و جل :" متن حديث چنين است 2

َ
نْظُرْ  أ

َ
به نظر ما همان بود كه از اش و ترجمه {إلََِْكَ  أ

 .نظر خواننده گذشت
 .155اعراف، آيه  3
 .124-5، ص 13فخر رازى، جتفسير كبير و  107-8، ص 19و، ج 279و  54، ص 7، جتفسير قرطبى 4
 .127، ص 13، جتفسير فخر رازى 5



 .ايوب سر و صداى آن خوابيد كردند، و اين مشاجره هم چنان ادامه داشت تا آنكه با از بين رفتن فرقه معتزله بدست آلمى
و ساير ادله عقليه و نقليه « لن ترانى» به آيه -شود و نه در آخرت خداوند نه در دنيا ديده مى -اين فرقه بر مدعاى خود 

 .كردندكردند، و آيات و رواياتى را كه دلالت بر امكان آن دارند تاويل مىعدم امكان رؤيت بصرى استدلال مى
ِ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لكَِنِ وَ ﴿ كردند تنظير در جملهعمده چيزى كه اين طايفه به آن استدلال مى -و اما اشاعره   سْتَقَرَ ا

و نيز آيات و رواياتى كه دلالت دارند بر امكان رؤيت در آخرت، اين طايفه نيز روايات و آيات داله بر ، ﴾ترََانِ  فَسَوفَْ  مَكََنهَُ 
داشتند، البته بغير از آيات و كردند، هم چنان كه در ساير مسائل كلامى همين روش را معمول مىتاويل مىعدم امكان را 

بر  هيچ دليلى در دست نيست كه دلالت: گفتندجستند از آن جمله مىروايات مزبور، گاه گاهى به ادله ديگرى نيز تمسك مى
گيرد، نعى دارد بگوييم رؤيت بصرى به امور غير مادى نيز تعلق مىچه مابنابراين انحصار رؤيت بصرى در جسمانيات كند و 

بيند، و جز موجود اند به اينكه چشم جوهر و عرض را مىو نيز استدلال كرده. بيندو خلاصه چشم انسان مجردات را هم مى
م همه گوييم چشبيند صحيح است بمطلق هيچ جامعى بين جوهر و عرض نيست، پس وقتى چشم آدمى موجود مطلق را مى

 .بيند هر چند آن چيز موجود مادى جسمانى نبوده باشدچيز را مى
وان تاند آن قدر روشن شده كه مىهاى ديگرى كه در اين باره زدهو ليكن امروز بطلان اين دو استدلال و همچنين حرف

 .آن را جزو بديهيات شمرد
نقض و ابرامى كه طرفين دارند گفتگو كنيم، خواننده اگر بخواهد ها و دانيم در باره آن حرفبهر حال، ما فعلا لازم نمى

 .مبسوط اين دو فرقه مراجعه كند 1در باره آن اطلاعى بدست آورد بايد به كتب كلامى و تفاسير
 .كندگفتگوى ما در اين بود كه روايت توحيد و روايت معانى الاخبار بحث گذشته ما را تاييد مى

 :در باره رؤيت ايراد نموديم اين معنا بدست آمد كهآرى، از بحثى هم كه ما 
رؤيت بصرى چه به همين نحوى كه تا كنون بوده باقى بماند و چه در اثر پيشرفت زندگى مثلا در آخرت تحولاتى اولا 

بارت ع به خود بگيرد مادامى كه مادى بوده باشد، و تنها به اجسام و اشكال و الوان تعلق بگيرد و خلاصه مادامى كه رؤيت
 بوده باشد از بكار افتادن

  
                                                      

 .279و  54، ص 7، جتفسير قرطبىو  232-229، ص 14و  13فخر رازى، جتفسير كبير  1



هاى چشم و گرفتن و پس دادن نور، محال است كه به خداى تعالى تعلق گرفته و در نتيجه انسان خدا را عضلات و عدسى
بله، در  .ببيند، و در اين معنا هيچ فرقى بين دنيا و آخرت نيست، برهان عقلى و آيات و روايات هم بر اين معنا دلالت دارند

نامند، و مقصود آيات و گيرد و آن را نيز رؤيت مىن ميان علمى است ضرورى و مخصوص كه به خداى تعالى تعلق مىاي
كند به شهادت قرائن بسيار و صريحى كه در آنها است همين علم است كه جز در موطن رواياتى كه رؤيت خدا را اثبات مى

ِ ﴿ جمله ثانياو . شودرى است كه از راه استدلال حاصل مىدهد، و اين غير آن علم ضروآخرت براى كسى دست نمى رِ رَب 
َ
 نِ أ

نْظُرْ 
َ
بطور كلى از مساله رؤيت بصرى از حيث اثبات و نفى و سؤال و جواب اجنبى است، و اصلا متعرض آن ، ﴾...إلََِكَْ  أ

 .آن رؤيت به قلب است نيست، و مدار كلام در آن رؤيت، به معناى ديگرى است كه اصطلاح روايات بر آن است، و

 از زبان قومش تقاضاى رؤيت كرد( علیه السلام)گويد موسى بيان ضعف روايتى كه مى
حضرت : و در آن دارد كه( علیه السلام)كه متضمن سؤالات مامون است از حضرت رضا  1و اما روايت عيون الاخبار

اين سؤال را از زبان قومش كرد، چون قوم او اصرار موسى : در جواب از مساله درخواست رؤيت فرمود( علیه السلام)رضا 
رِ ﴿ گفتند:داشتند خدا را ببينند و مى

َ
خَذَتْهُمُ  جَهْرَةا  الََلَّ  ناَأ

َ
را  شان كرد ناچار موسىو وقتى خداوند دوباره زنده ﴾الَصَاعِقَةُ  فَأ

ِ ﴿ كنند عرض كرد:ى ديد اصرار مىكرد ولى وقتوادار كردند كه اين درخواست را براى خود كند، و موسى قبول نمى  رَب 
رنِِ 
َ
اشاره كرديم  2همانطورى كه در اخبار راجع به بهشت آدمگويند كه تو خودت را به من بنمايى؟يعنى خدايا اينها مى ﴾أ

ار سازگار نيست، زيرا اخب( علیه السلام)علاوه بر اين مضمون آن با اصول مسلم اخبار ائمه اهل بيت  .سندش ضعيف است
مملو است از داستان تجلى و رؤيت به قلب، ( علیه السلام) 4امير المؤمنين و حضرت رضا 3هاىآن حضرات و مخصوصا خطبه

و با اين حال جهت ندارد كه آن حضرت رؤيتى را كه در آيه مورد بحث مورد سؤال و جواب واقع شده حمل بر رؤيت بصرى 
ه و آيه را توجيه كنند، توجيهى كه هم خلاف ظاهر خود آيه است و هم نموده، آن گاه به امثال جوابهاى جدلى متوسل شد

است، زيرا اگر بنى اسرائيل از او درخواست كرده بودند كه رؤيت خدا را براى خود ( علیه السلام)خلاف ظاهر حال موسى 
 .كردتقاضا كند، بطور مسلم درخواستشان را رد مى

  
                                                      

 .159، ص 1، جالاخبار عيون 1
 .ط جامعه مدرسين 220، ص 1، جترجمه الميزان 2
 .يدالتوحخطبة  582، ص نهج البلاغه فيض 3
 .125، ص 1، جالاخبار عيون 4



ا رد نموده درخواستشان ر ﴾آلهَِة   لهَُمْ  كَمَا إلَِهاا  لَناَاجِْعَلْ ﴿ :برايشان بتى تعيين كند و گفتندهم چنان كه وقتى از او خواستند كه 
 .﴾تََهَْلُونَ  قوَْم  إنِكَُمْ ﴿ :و فرمود

شود اين است كه خداوند درخواست موسى را كه از روايت توحيد و روايت معانى الاخبار استفاده مى اىدومين نكته
اميدوار ساخت اين اجابت وعده براى ايام  -به آن معنايى كه ما براى رؤيت خدا نموديم  -و او را به ديدار خود اجابت نموده 

آيد كه ائمه زندگى دنيوى موسى نبود، بلكه او را وعده داد كه در آخرت به ديدار خود نائل سازد، و از ظاهر روايات بر مى
 .داناستفاده نموده ﴾صَعِقاا  مُوسَ  خَرَ  وَ  دَكًَّ  جَعَلهَُ  للِْجَبَلِ  رَب هُ  تََلََ فَلَمَا ﴿ از آيهاين معنا را از خود قرآن و ( علیه السلام)

آيد كه همان تالى فاسد و اثرى كه در تجلى به كوه فرض شده عينا بر مى ﴾الََْْبَلِ  إلَِ  انُْظُرْ  لَكِنِ وَ ﴿ آرى، از استدراك
تواند آن را تحمل كند، به و هم چنان كه كوه تاب تجلى خدا را ندارد موسى نيز نمى همان اثر در تجلى به موسى هست،

از بين  شد موسى نيز مانند كوهشهادت اينكه وقتى تجلى صورت گرفت كوه از هم پاشيده شد، و اگر اين تجلى به موسى مى
 ر ممكنى است و تنها اندكاك و از بين رفتنشود كه تجلى خداى تعالى فى حد نفسه اماز اينجا به خوبى معلوم مى. رفتمى

طرف تجلى مانع از اين است كه خداوند خود را تجلى دهد، و اگر اين مانع نبود خداوند خود را براى هر كسى كه شايستگى 
 براىدارد كه خداوند سبحان ( علیه السلام)داد، هم چنان كه در روايات بسيار زيادى از طرق ائمه اهل بيت دارد تجلى مى

وجُُوه  ﴿ شوند، و هم چنان كه آيهكند، و اهل بهشت در هر روز جمعه به زيارت خداى تعالى موفق مىاهل بهشت تجلى مى
ة   يوَْمَئذِ    .كندآن را تاييد مى 1﴾ناَظِرَة   رَب هَِا إلَِ  ناَضََِ

ه بود از مردن او و خلاصه اينكشود اين است كه صعقه موسى عبارت كه از دو روايت مزبور، استفاده مى نكته سومى
 .موسى با ديدن تجلى به كوه از دنيا رفت نه اينكه بيهوش شده باشد

 تجلى خداى تعالى فى حد نفسه امر ممكنى است ولى كسى و چيزى تاب تحمل آن را ندارد
يه معنا به امور مقصود از تحديد نور خدا به مقدار سوراخ سوزن كه در روايت معانى الاخبار بود، تشب چهارم آنكه

هاى حسى ديگر تقدير و تحديد شود، و محسوسه است، و گر نه نور خدا نور جسمى نيست تا به سوراخ سوزن و يا اندازه
اند، و بهر حال مقصود بينيم همين معنا را در روايت ديگرى كه به زودى خواهد آمد به نوك انگشت كوچك مثال زدهلذا مى

 اند بفهمانند نورى كه خداوند آن روز تجلى داد بهخواستهى مقدار و كوچكى آن است، مىاز اينگونه مثالها بيان كم
  

                                                      
 .23قيامت، آيه  -. هايى كه در آن روز شكفته و به سوى پروردگار خود ناظرندو رخساره 1



مقدارى بود كه براى متلاشى ساختن كوه كافى باشد، و گر نه كمال نور او نامتناهى است، و هيچ امر متناهى و مفروضى نيست 
 .گيردقرار نمى كه با نور او برابرى كند، آرى متناهى، محاذى و برابر غير متناهى

 ...رواياتى ديگر در مورد تقاضاى رؤيت، تجلى براى جبل، ضعقه موسى، دك جبل و
 و ابن جرير و ابن -ترمذى اين روايت را صحيح دانسته  -و در الدر المنثور است كه احمد و عبد بن حميد و ترمذى 

كتاب  و ابن مردويه و بيهقى در -وى نيز صحيح دانسته  -منذر و ابن ابى حاتم و ابن عدى در كتاب كامل و ابو الشيخ و حاكم 
 تََلََ مَا فَلَ ﴿ وقتى آيه( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفترؤيت از چند طريق از انس بن مالك روايت كرده

در  و -انگشت ابهام را به بند انگشت كوچك  اينطور، و نوكرا قرائت كرد، فرمود:  ﴾مُوسَ  خَرَ  وَ  دَكًَّ  جَعَلهَُ  للِْجَبَلِ  رَب هُ 
گذارد، و فرمود: كوه از هم پاشيده شد و موسى در حالى كه  -روايت ديگرى دارد كه بر مفصل بالايى انگشت كوچك 

و در روايت ديگرى دارد كه كوه در زمين فرو رفت و تا قيامت هم چنان در زمين  -دچار صعقه شده بود به زمين افتاد 
 .1كندنشست مى

ه و در بعضى دارد كه ب. چنين آمده كه كوه در اثر اندكاك پوسيده شد( علیه السلام)در احاديث ائمه اهل بيت : مؤلف
ر و ما اگ. نشيندو در بعضى ديگر تا اين ساعت هم چنان در دريا فرو مى. روددريا فرو رفت و تا روز قيامت در آن فرو مى

شود كه كوه مزبور پوسيده شده و در دريا فرو ريخت و ديگر كنيم حاصل جمع آنها اين مىاين روايات را با يكديگر تفسير 
 .اثرى از آن باقى نيست

( صلى الله عليه وآله و سلم)ابو الشيخ و ابن مردويه از طريق ثابت از انس از رسول خدا : و نيز در آن كتاب است كه
 آن گاه انگشت بزرگ -اين مقدار از نور خود را ظاهر ساخت : فرمود ﴾للِجَْبَلِ  رَب هُ  تََلََ فَلَمَا ﴿ اند كه در ذيل آيهروايت كرده

حميد كه راوى اين حديث است به ابا محمد كه روايت را از انس نقل كرده گفت:  -را به روى بند انگشت كوچك قرار داد 
 ت: تو كيستى و چيستى اى حميد!؟ انس بن مالكاش زد و گفبندى؟ ابا محمد به سينهاين حرفها چيست كه تو به آن دل مى

  2!ها چيست؟گويى اين حرفكند آن وقت تو مىاز رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( براى من حديث نقل مى
و نيز در الدر المنثور است كه حكيم ترمذى در كتاب نوادر الاصول و ابو نعيم در كتاب حليه از ابن عباس روايت 

ِ ﴿ آيه( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : كه گفتاند كرده رنِِ رَب 
َ
نْظُرْ  أ

َ
لى در خداى تعا: را تلاوت كرد و فرمود ﴾إلََِكَْ  أ

 جواب موسى فرمود: اى موسى! هيچ
  

                                                      
 .119، ص 3، جالدر المنثور 1
 .119، ص 3، جالدر المنثور 2



مگر آنكه  دبينشود، و هيچ ترى نمىبيند مگر آنكه از جاى كنده مىميرد، و هيچ خشكى نمىبيند مگر آنكه مىاى مرا نمىزنده
 .1دپوسهايشان مىافتد و نه بدنهايشان از كار مىبينند كه مرگ ندارند نه چشمشود، تنها اهل بهشت مرا مىمتلاشى مى

 .ذشتنقل شد، و توضيح معنايش گ( علیه السلام)اين روايت نظير روايت قبلى است كه از كتاب توحيد از على : مؤلف
ى موسى )علیه وقت: روايت شده كه فرمودند( علیه السلام) عبد الله از ابى جعفر و ابىو در تفسير عياشى از ابى بصير، 

ِ ﴿ السلام( از خداى تعالى درخواست رؤيت نمود و عرض كرد: رنِِ رَب 
َ
نْظُرْ  أ

َ
 انُْظُرْ  لكَِنِ  وَ  ترََانِ لَنْ ﴿ و خطاب آمد: ﴾إلََِكَْ  أ

به بالاى كوه رفت تا تماشا كند درهاى آسمان باز شد و ملائكه فوج فوج با  ﴾ترََانِ  فَسَوْفَ  مَكََنهَُ  اسِْتَقَرَ  فَإنِِ  الََْْبَلِ  إلَِ 
 اى كه بر وىدرخشيد بيرون شده و دسته دسته از جلوى موسى عبور كردند، و هر دستهگرزهايى كه از نوك آنها نور مى

اى، موسى هم چنان در تماشاى اين خواست كردهگفتند: اى پسر عمران! ثابت باش كه امر عظيمى دركردند مىعبور مى
اى كرد و كوه را از هم متلاشى نمود و موسى به زمين در غلتيد. بعد از صحنه سرگرم بود كه خداى عز و جل به كوه جلوه

  وَ  إلََِكَْ  تُبْتُ سُبْحَانكََ ﴿ آنكه خداوند دوباره جان او را به او برگردانيد و موسى به خود آمد عرض كرد:
َ
وَلُ  نَاأ

َ
. 2﴾الَمُْؤْمِنيَِ  أ

سى بن وقتى مو: فرمودشنيدم كه مى( علیه السلام)من از امام صادق  :و نيز در همان كتاب از ابى بصير روايت شده كه گفت
عمران از خداوند درخواست كرد كه او را ببيند خداوند دستور داد تا وى در يك محل معينى بنشيند، آن گاه ملائكه را دستور 

د بند كرد موسى بنداد تا دسته دسته با رعد، برق، باد و صاعقه از وى عبور كنند، هر موكبى كه از ملائكه به وى عبور مى
ارت گفتند موكب پروردگاى در جوابش مىپرسيد كداميك از شما پروردگار منيد؟ هر دستهافتاد و مىبدنش به لرزه درمى

 .3اىمر عظيمى را درخواست كردهآيد ولى اى موسى بدانكه ااز دنبال مى
اين روايت جعلى است، چون مطالب آن با هيچ يك از اصول مسلمى كه از كتاب و سنت اتخاذ شده سازگارى : مؤلف

 .ندارد
  

                                                      
 .118، ص 3، جالدر المنثور 1
 .72، ح26، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .ط تهران 74، ح27، ص 2، جتفسير عياشى 3



فارسى و از غير او روايت كرده كه ايشان بدون ذكر  عبد الله بن ابى عبد الله و در بصائر الدرجات به سند خود از ابى محمد
قومى هستند از شيعيان ما كه از خلق اولند و خداوند  «كروبيين» :اند كه فرمودروايت كرده( علیه السلام)سند از امام صادق 

ن مه اهل زميمحل ايشان را پشت عرش خود تعيين نموده، اگر نور يكى از آنان بر اهل زمين تقسيم شود كافى است كه ه
صاحب نور شوند. آن گاه فرمود: موسى )علیه السلام( بعد از آنكه آن درخواست را از خداى تعالى كرد خداوند يكى از 

 .1همين كروبيين را امر كرد تا تجلى كند، و اين تجلى بود كه كوه را متلاشى ساخت
ى كه منسوب است به او از قبيل قبض ارواح، آيد كه تجلى خداوند هم مانند ساير اموراز اين روايت بر مى: مؤلف

زنده كردن، روزى دادن و وحى و غير آن قابل وساطت هست، همانطورى كه ساير امور را بواسطه فرشتگان خود انجام 
دهد، مثلا قبض ارواح را بوسيله ملك الموت و زنده كردن مردگان را بوسيله صاحب صور و رزق را بوسيله ميكائيل و مى

زودى در محل  و ما به .كنددهد، تجلى را نيز بوسيله يكى از ملائكه كروبيين مىبوسيله جبرئيل روح الامين انجام مىوحى را 
 .و نام كروبيين در تورات هم آمده است - ان شاء  الله -. مناسبى شرح اين روايت را خواهيم داد

اند كه گفت رسول از انس روايت كرده -وى سند را صحيح دانسته  -و در الدر المنثور است كه ابن مردويه و حاكم 
 .2فرمودرا با تنوين و بدون مد قرائت مى «دكا» كلمه( صلى الله عليه وآله و سلم)خدا 

 كلمه (صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : و نيز در همان كتاب است كه ابن مردويه از انس روايت كرده كه گفت
 .3شديد و با مد قرائت كرده استرا با ت «دكا»

 عليه صلى الله)رسول خدا : نويسد ابو نعيم در كتاب حليه از معاوية بن قره از پدرش روايت كرده كه گفتو نيز مى
وقتى خداوند تجلى كرد از عظمت تجلى او، شش كوه كه در آن حوالى بودند از جاى كنده شده و به  د:فرمو( وآله و سلم

در مكه قرار « حراء» و« ثبير»، «ثور» در مدينه و« رضوى» و« ورقان»، «احد» شدند و از آن شش كوهطرف حجاز پرتاب 
  4گرفتند

 اين روايت را از ابن ابى حاتم و ابى الشيخ و ابن مردويه از انس نيز نقل كرده: مؤلف
  

                                                      
 .2، ح69، ص 2جزء  بصائر الدرجات 1
 .120، ص 3، جالدر المنثور 2
 .119، ص 3، جالدر المنثور 3
 .120، ص 3، جالدر المنثور 4



 .1است
( مصلى الله عليه وآله و سل)رسول خدا : طبرانى در كتاب اوسط از ابن عباس روايت كرده كه گفت: نويسدو نيز مى

بعد از آنكه خداوند براى موسى تجلى كرد هفت كوه از جاى خود كنده شدند، از آن هفت كوه پنج عدد در حجاز : فرمود
 .2در يمن «صير» و «حصور» در حجاز و كوه «ورقان» و «ثور»، «حراء»، «ثبير»، «احد» و دو عدد در يمن قرار داشتند، كوه

هايى كه در آن روز در اثر تجلى از جاى كنده شدند روايات ديگرى نيز هست، و اين روايات راجع به كوه: مؤلف
 باشد، چون با مورد آيه منطبق نيست، و اگر مقصود «دكا» تواند مفسر كلمهصرفنظر از اختلافى كه در مضمون آنها است نمى

توان الا اينكه اثبات مضمون آنها مشكل است، زيرا اين سنخ مطالب را نمىآنها تفسير كلمه مزبور نباشد اشكالى در آنها نيست، 
 .با امثال اين روايات آحاد كه به حد تواتر نيستند اثبات نمود

و يا رواياتى كه تنها  3و همچنين رواياتى كه از طرق شيعه و سنى وارد شده بر اينكه الواح تورات از جنس زبرجد بوده
و يا اينكه موسى ، 4شده بر اينكه الواح مذكور از درخت سدر بهشتى و طول آن لوح دوازده ذراع بودهاز طرق اهل سنت وارد 

و يا بعضى اخبار ما كه دارد الواح موسى فعلا در كوهى ، 5شنيدنوشت صداى صفير قلم را مىدر موقعى كه خداوند الواح را مى
و يا ، 7واح را در خود فرو برد، و در شكم آن سنگ محفوظ استو يا در آن موقع سنگى آن ال، 6هاى يمن دفن استاز كوه

اخبار آحاد ديگرى كه هيچ يك از آنها قابل اعتماد نبوده و براى اثبات مضمون خود حجيت ندارند، چون همه آنها خبر واحد 
نياز از اين و بحث تفسير بى اى هم همراه هيچ يك از آنها نيست، علاوه بر اينكه ربطى هم به تفسير ندارد،است و قرينه قطعيه

 .است كه در پيرامون اينگونه روايات غور و مو شكافى كند
 را «خوار» وجهه( روايت شده كه آن جناب كلمه الله از على بن ابى طالب )كرم: گويدو در كتاب روح المعانى مى

 قرائت نموده و معناى -با جيم به صداى پيش و با همزه  - «جؤار»
  

                                                      
 .119، ص 3، جالدر المنثور 1
 .119، ص 3، جالمنثورالدر  2
 .138، ص 3، جالدر المنثورو  476، ص 4، جمجمع البيان 3
 .120، ص 3، جالدر المنثور 4
 .121، ص 3، جالدر المنثور 5
 .77، ح28، ص 1، جتفسير عياشى 6
 .77، ح28، ص 1، جتفسير عياشى 7



 .1وت شديد استآن آواز و ص
لقَْ وَ ﴿ و در الدر المنثور در ذيل آيه

َ
لوَْاحَ  أ

َ
احمد، عبد بن حميد، بزاز، ابن ابى حاتم، ابن حيان، طبرانى، : گويدمى ﴾...الَْْ

خداوند  :فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتابو الشيخ و ابن مردويه همگى از ابن عباس روايت كرده
اند، موسى را رحمت كند، كجا شنيدن مثل ديدن است، موسى تنها از خداى تعالى شنيد كه قومش در غياب او فريب خورده

و با اينكه از پروردگارش شنيد مع ذلك از در خشم الواح را به زمين نكوبيد، ولى وقتى كه به سوى قومش برگشت و به 
 .2مين كوبيداند آنها را به زچشم خود ديد كه قومش چه كرده

روايت شده كه ( علیه السلام)و در تفسير عياشى از محمد بن ابى حمزه از مرد ديگرى كه اسم نبرده از امام صادق 
اى ساخته و آن را معبود خود وقتى خداى تبارك و تعالى به موسى خبر داد كه قومش در غياب او مجسمه گوساله: فرمود
قتى بسوى قوم بازگشت و انحراف ايشان را به چشم خود ديد با شدت خشم الواح اند آن موقع عصبانى نشد، ولى وگرفته

 .3را به زمين زد، آرى ديدن اثر بيشترى دارد تا شنيدن
اى چهل ندههيچ ب: روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)و در كافى به سند خود از سفيان بن عيينه از سدى از ابى جعفر 

 اندازدكند مگر اينكه خداوند او را موفق به زهد نموده يعنى دنيا را از نظرش مىند خالص نمىروز ايمان خود را براى خداو
سازد و حكمت را در دلش ثابت و پاى بر جا نموده و آن را از زبانش و او را نسبت به دردهايش و دواى دردش بينا مى

« كندچهل روز ايمان خود را براى خداوند خالص نمى» سازد. راوى اين حديث ترديد داشته در اينكه امام فرمود:جارى مى
 ذُوااتََُِ  الَََِّينَ إنَِ ﴿ و سپس اضافه كرده است كه امام )علیه السلام( آيه« كندچهل روز ذكر خدا را تجليل نمى» و يا فرمود:
ِ  فِ  ذلِةَ   وَ  رَب هِِمْ  مِنْ  غَضَب   سَينََالهُُمْ  الَْعِجْلَ  نْيَ  الََْْيَاة را تلاوت نمود و فرمود: تنها قوم موسى  ﴾الَمُْفْتََيِنَ  نََزِْي كَذَلكَِ  وَ  االَِ 

شود، و هيچكس نيست كه به خداى عز و جل و به رسول خدا و اهل بيت دچار ذلت نشدند بلكه هر صاحب بدعتى ذليل مى
 .4او افتراء ببندد و ذليل نشود

  
                                                      

 .63، ص 9، جروح المعانى 1
 .127، ص 3، جالدر المنثور 2
 .81، ح29، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .6، ح16، ص 2، جكافى 4



 (عليهم السلام در معناى رؤيت قلباى از روايات از ائمه پاره)بحث روايتى ديگر 

 .كنيموارد شده نقل مى( علیه السلام)اى از روايات را كه در معناى رؤيت قلب از ائمه اهل بيت در اين بحث پاره
اى روايت كرده كه در ضمن خطبه( علیه السلام)مرحوم صدوق در كتاب توحيد و امالى به سند خود از حضرت رضا 

خداوند يگانه است اما نه يگانه عددى، و او ظاهر است، اما ظهورش مانند ظهور ساير موجودات : دهاى خود فرمواز خطبه
بينيم، و او متجلى است، اما تجليش مانند تجلى و طلوع خورشيد و ماه نيست تا در نيست كه ما به مباشرت خود آنها را مى

نش مانند غروب آفتاب و يا غيبت ساير موجودات به مفارقت انتظار طلوعش به جستجو بر آييم، و او باطن است اما باطن بود
 .1و جدا شدن نيست

داستان تجلى دائمى خداى تعالى براى تمامى موجودات و مخلوقات خود در كلمات امير المؤمنين و ساير ائمه : مؤلف
اى از آن كلمات پاره 2﴾ثلََثةَ   ثاَلثُِ  الََلَّ  إنَِ  قاَلوُا الَََِّينَ  كَفَرَ لقََدْ ﴿ مكرر آمده، و ما در مباحث توحيد در ذيل آيه( علیه السلام)

 .را ايراد نموديم
روايت كرده كه در ضمن مطالبى كه در باره توحيد ايراد ( علیه السلام)و نيز در كتاب توحيد به سند خود از امام صادق 

او را ظلى نيست تا نگاهش بدارد، بلكه خداى تعالى واحد و صمد است، ازلى و صمدى است، : نموده چنين فرموده است
دارد، او عارف به هر مجهول و خودش معروف در نزد هر جاهل است نه او در او است كه هر چيزى را به ظلش نگاه مى
 .3خلق خويش است و نه خلقش در او است

ش معرفتى است كه اين است كه او را در نزد مخلوقات «معروف در نزد هر جاهل است» :ظاهر اينكه فرمود: مؤلف
شود، گيرد، بخلاف معرفتى كه از طريق استدلال حاصل مىشود، و در پس پرده جهل قرار نمىهيچگاه دستخوش غفلت نمى

رود، اين در صورتى است كه مقصود از جمله و در نتيجه وقتى صورت برهان از صفحه ذهن محو شود معرفت نيز از بين مى
 باره هر چيز جاهل باشد نسبت به پروردگارش جاهل نيست،مذكور اين باشد كه انسان در 

  
                                                      

 .و امالى 2، ح37، ص دالتوحي 1
 .73مائده، آيه  2
 .15، ح57، ص دالتوحي 3



و اما اگر مقصود از آن اين باشد كه خداى سبحان نزد هر جاهلى معروف است هر چند خودش از معرفت خود غافل باشد 
 .تر خواهد بودگفتار ما كه منظور از معرفت، معرفت حاصله از استدلال نيست روشن

 سان اهل بيت عليهم السلامدر ل «ظلال» و «ظل» اصطلاح
علیه )اصطلاحى است در ميان ائمه هدى ، «...او را ظلى نيست تا نگاهش بدارد» :در آنجا كه فرمود «ظل» و كلمه

 .و مقصود از ظل چيزى، حد آن چيز است، و به همين جهت آن را از خداى سبحان نفى و در باره غير او اثبات كردند( السلام
خداى تعالى » :اى از احاديث ذر و احاديث طينت تفسير نموده و از آن جمله فرمودهآن را در پاره( السلامعلیه )امام باقر 

اى از بندگان خود را از طينت بهشت و طايفه ديگرى را از طينت آتش خلق فرمود، آن گاه همه آنان را در ظلال قرار طايفه
اند خواسته. «ايد، سايه شما چيزيست ولى چيزى نيستر آفتاب نديدهداد. پرسيدند ظلال چيست؟ فرمود: هيچ سايه خود را د

رسد چيزى غير وجود آنها است و حال آنكه نيست، مانند سايه بفرمايند ظل همان حدود وجودى موجودات است كه بنظر مى
آنها چيز ديگرى رسد غير خود انسان است و حال آنكه نيست، آرى حدود وجودى موجودات غير از تعينات كه بنظر مى

اين ( سلامعلیه ال)آيد، و بعيد نيست كه ائمه نيست، ليكن در عين اينكه چيزى نيست اگر نباشد موجودى به وجود در نمى
 .اقتباس كرده باشند «ظلال» اصطلاح را از آيه

 :خود فرموده استروايت شده كه در ضمن يكى از كلمات ( علیه السلام)و در كتاب ارشاد و غير آن از امير المؤمنين 
و نيز از همان جناب روايت . 1خداوند بزرگتر از آن است كه از چيزى پوشيده و پنهان شود، و يا چيزى از او پوشيده بماند

من هيچ چيزى را نديدم مگر آنكه قبل از ديدن آن، خدا را ديدم. و نيز فرموده: من هرگز پروردگارى را كه : شده كه فرمود
 .2كنممىنديده باشم عبادت ن

ديدگان او را به رؤيت بصرى نديده، و ليكن دلهاست كه او را به : و در نهج البلاغه از آن جناب نقل شده كه فرمود
 .3حقيقت ايمان ديدار كرده است

ن در پرسيدم آيا مؤم( علیه السلام)از امام صادق : و در كتاب توحيد به سند خود از ابى بصير روايت كرده كه گفت
 آرى قبل از قيامت او را: بيند؟ فرمودخدا را مى روز قيامت

  
                                                      

 .ط قم 120، ص ارشاد مفيد 1
 .ط قم 120، ص ارشاد 2
 .582، ص نهج البلاغه فيض 3



 ﴿ اند. عرض كردم چه وقت؟ فرمود: در آن موقعى كه از ايشان پرسيد:ديده
َ
آيا من پروردگار شما نيستم؟ و  ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

بينند، مگر تو همين الآن او مىايشان در جواب گفتند: بلى. آن گاه پس از مقدارى سكوت فرمود: مؤمنين او را در دنيا هم 
بينى؟ عرض كردم: اجازه دارم اين مطلب را از قول شما براى ديگران نقل كنم؟ فرمود: نه، براى اينكه هر كسى معناى را نمى

از  فهمند كه رؤيت به قلب غيرپندارند، و نمىفهمد، آن وقت مردم جاهل گفتارت را شبيه به كفر مىاينگونه مطالب را نمى
 .1ؤيت به چشم است، و هيچ با هم ربطى ندارند، و خداوند بزرگتر از آن اوصافى است كه ملحدين و مشبهه برايش قائلندر

 همانطور كه مقصود از رؤيت، ديدن به چشم نيست، مقصود ايمان قلبى از راه استدلال هم نيست
كه رؤيت به چشم نيست اعتقاد و ايمان  شود كه مقصود از رؤيت همانطوراز اين روايت بخوبى استفاده مى: مؤلف

همين  شود جهتششود نيست، و اگر لفظ رؤيت در مورد خداى تعالى زياد استعمال نمىقلبى هم كه از راه استدلال كسب مى
كند، و خلاصه اينكه ترس از گمراه شدن مردم مانع است كه از اين لفظ معناى رؤيت جسمانى به ذهن عامه مردم تبادر مى

استعمال اين لفظ در مورد خداى تعالى است، و گر نه در مورد خدا نيز حقيقت رؤيت كه عبارت از مشاهده علمى  شيوع
دى و بزو -كنند چيزى غير از راه استدلال است ثابت و صادق است، بلكه تعدادى از روايات هم كه رؤيت خدا را انكار مى

 .شودان انكار شده كه خداى سبحان از طريق فكر، معلوم و معروف واقع نمىبه اين لس -گذرد بعضى از آنها از نظر خواننده مى

 چند روايت در باره حجاب بين خدا و خلق
روايت كرده كه در خلال كلماتى كه در توحيد ايراد ( علیه السلام)و در توحيد به سند خود از امام موسى بن جعفر 

حجابى نيست، پس اگر از خلق خود محجوب شده اين محجوبيش بين خدا و خلقش غير خود خلق : فرموده چنين گفتند
مانند محجوب بودن ماديات بخاطر حائل شدن حائلى نيست، آرى، او از خلقش مستور است بدون سترى مستور، او بزرگ 

 .2و شايسته بزرگى است و معبودى جز او نيست
نيز روايت شده و روايت شريفه ( علیه السلام)همين معنا از حضرت رضا  4و كتاب جوامع توحيد 3در كتاب علل: مؤلف

 بالا معرفت حقيقى به خدا و آن معرفتى را كه
  

                                                      
 .ط تهران 20، ح117، ص دالتوحي 1
 .ط تهران 12، ح178، ص دالتوحي 2
 .1، ح119، ص 1، جعلل الشرائع 3
 .ط تهران 5، ح98، ص دالتوحي 4



خداى تعالى از هيچ موجودى پوشيده و نهان نيست مگر : فرمايدپذيرد تفسير نموده و مىجهل و خطا و زوال و تغيير نمى
شويم بوسيله ديوار و يا چيز ديگرى خود را پنهان ىبخلاف ما كه اگر از كسى و يا چيزى پنهان م -بوسيله خود آن موجود 

 كند كه ساتريت وآن گاه اضافه مى. پس در حقيقت حجاب و مانع از مشاهده خداى تعالى خود موجودات هستند -كنيم مى
: هماندفبايست حجاب و مانع باشد، و خلاصه اينكه مىحجاب بودن موجودات بطور حقيقت نيست، حجابى است كه نمى

داى سبحان بايستى براى مخلوقات مشهود باشد، الا اينكه خود بينى مخلوقات، ايشان را از مشاهده خداوند غافل ساخته و خ
آرى، علم به او هميشه و در هر حال هست، و ليكن علم به . كنندگذارد متوجه شوند به اينكه خدا را دائما مشاهده مىنمى

 .گرددزهاى ديگر مفقود مىعلم است كه گاهى به خاطر سرگرمى به چي
هم همين نكته را در پاسخ شخصى كه نزد وى از ابتلاى به وسوسه و كثرت شبهات شكايت ( علیه السلام)امام صادق 

در  اى و هيچ برايت پيش آمد كرده كه كشتيتآيا هيچ سوار كشتى شده: كرد اساس كلام قرار داده و به آن تكيه كرد و فرمود
اى سوار شده باشى و امواج هولناك دريا تو را به اينطرف و آن طرف كشانيده و تو د و تو تنها بر تختهدريا شكسته شده باش

اى هيچ در آن حال دلت به جايى بستگى داشته؟ اى در افتادهبه كلى از نجات مايوس شده باشى؟ و آيا اگر به چنين ورطه
 .گاه تو بود خداى متعال استعرض كرد: آرى. حضرت فرمود همان كسى كه در آن حال تكيه

حجاب ميان خدا و خلق همان آفرينش : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)و در كتاب جوامع توحيد از حضرت رضا 
 .1خلق است

ردم عرض ك( علیه السلام)خدمت امام على بن الحسين : و در كتاب علل به سند خود از ثمالى روايت كرده كه گفت
اى و به اعتبارى بر براى اينكه خداوند خلقت ايشان را تا اندازه: را از خلائق محجوب كرد؟ فرمودبه چه علت خدا خود 

 .2اساس جهل بنا نهاده است
خلقت » آيد كه مقصود ازآيد، و از آن بر مىمعناى اين روايت از روايت قبلى كتاب توحيد به خوبى بدست مى: مؤلف

انسان را طورى آفريده كه به خود مشغول باشد و اين اشتغال او را از لقاى  اين است كه خداوند« انسان بر اساس جهل
 .پروردگار حاجب و مانع گردد

 :روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)و در كتاب محاسن به سند خود از ابى جعفر 
  

                                                      
 .ط تهران 2، ح34، ص دالتوحي 1
 .2، ح119، ص 1، جعلل الشرائع 2



كه  روغى در او نبود، دانايى بودخداى تعالى بود و هيچ چيز جز او نبود، نورى بود كه ظلمتى در او نبود، راستيى بود كه د»
هيچ جهلى در او نبود، حياتى بود كه مرگ در او راه نداشت، و اكنون هم همين طور است و از اين ببعد هم تا ابد همين طور 

  1«خواهد بود...
 دارسول خ: روايت كرده كه در ضمن حديثى فرمودند( علیه السلام)و در كتاب توحيد به سند خود از حضرت رضا 

داد و ها قرار مىآمد كه با چشم دل پروردگار خود را ببيند خداوند او را در نورى نظير نور حجابهر وقت در مقام بر مى
 .2شدها بود برايش روشن مىدر نتيجه هر چه در آن حجاب

سيدم آيا پر( لامعلیه الس)و نيز در همان كتاب به سند خود از محمد بن فضيل روايت كرده كه گفت از امام ابى الحسن 
 اى كلام خداىديد، مگر نشنيدهآرى با دل خود مى: ديد؟ فرمودپروردگار خود را مى( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا 

آيد كه از اين آيه به خوبى بر مى دل در آنچه ديده بود دروغ نگفت، ﴾رَأىَ  مَا الَفُْؤَادُ  كَذَبَ مَا ﴿ فرمايد:عز و جل را كه مى
 .3ديده و ليكن نه به چشم سر بلكه به قلبجناب پروردگار خود را مىآن 

 در باره معرفت به خدا( علیه السلام)روايتى از امام صادق 
 و نيز به سند خود از عبد الاعلى مولى آل سام از امام صادق )علیه السلام( روايت كرده كه در ضمن حديثى فرمودند:

و هر كه گمان كند كه خدا را شناخته و وقتى از او بپرسند چطور شناختى او در جواب، خدا را به حجاب و يا صورت و يا 
مثالى تشبيه كند چنين كسى مشرك است، زيرا حجاب و مثال و صورت غير خدا است، خداى تعالى واحد است و توحيد 

سى كه او را به غير او شناخته است، تنها راه شناختن خدا اين است ، چگونه داراى توحيد است كبنابرایناو ضرورى است، 
كه او را با او و از راه خود او بشناسند، هر كس او را به وسيله غير او بشناسد در حقيقت او را نشناخته، بلكه همان غير را 

ه بشناسند، خداوند همه عالم را از اى نيست تا خلايق او را به وسيله آن واسطشناخته است، چون ميان خدا و خلايق واسطه
 هيچ آفريده.

غير  كنيم اوشود و او غير آن اسماء است و اسماء هم غير اوست، و اگر به وصفى توصيفش مىبه اسمايى مسمى مى
شناسد هر كس خيال كند كه ايمانش به خداى تعالى ايمان به كسى است كه او را نمىبنابراين واصف و واصف غير اوست، 

 كند، پس معرفت به خدا هم جز با خداى تعالىمراه از معرفت است، چون مخلوق جز با خدا چيزى را درك نمىاو گ
  

                                                      
 .128، ح242، ص محاسن 1
 .13، ح113، ص دالتوحي 2
 .17، ح116، ص دالتوحي 3



 .1آيد. آرى، نه خداوند در مخلوقات است و نه مخلوقات در اويندبدست نمى

شود و انحصار معرفت به خدا در فكر و استدلال، خود توضيح اينكه خداوند به ذات خود شناخته مى
 ل به خدا و شرك خفى به او استجه

كند، و اين روايت معرفت خدا را براى هر موجودى كه داراى درك است هر چند دركش ناچيز باشد اثبات مى: مؤلف
دهد، چون ملاك اين معرفت و راه آن را فكر ندانسته تا در نتيجه مخصوص آدميان باشد و صريحا آن را به آدميان انحصار نمى

 .نحصار معرفت به فكر و استدلال خود جهل به خدا و شرك خفى به او استرساند كه امى
باشد، و آن مقدمات يكى اين است كه تعلق بيان اين معنا منوط به يادآورى مقدماتى است كه در همين روايت مى

به  معرفت ما گرفتن معرفت انسان به چيزى ادراك همان چيز است، هم چنان كه ادراك چيزى عبارت است از تعلق گرفتن
ما  ايم و آن چيز ديگر واسطه در شناسايىپس اگر فرض كنيم كه ما چيزى را به وسيله چيز ديگرى شناخته. آن چيز و لا غير

بوده پس در حقيقت همين واسطه متعلق ادراك ما قرار گرفته نه آن چيزى كه صاحب اين واسطه بود، زيرا اگر معرفت بواسطه 
بوده باشد بايستى به يك معنا واسطه و صاحب واسطه يكى باشند هر چند به اعتبارى ديگر غير  معرفت به صاحب واسطه هم

هم بوده باشند، و تا به يك اعتبار يكى نباشند ممكن نيست معرفت به يكى از آن دو معرفت به ديگرى باشد، مثلا حسين نامى 
شود ، اين صورتى كه از آن شخص در ذهن ما ترسيم مىكنيمكند و ما او را در ذهن خود تصور مىكه از جلو ما عبور مى

واسطه ميان ما و درك حسين است در عين اينكه به وجهى عين او نيست به وجه ديگرى عين او است زيرا اگر عين او نباشد 
 .اش اين است كه ما حسين را نديده درك نكرده باشيم و در نتيجه تمامى علوم ما جهل بوده باشدلازمه

اين حرف در معرفت خدا جريان ندارد زيرا ميان ما و خداى تعالى چيزى واسطه نيست و در نتيجه ما آن طور و ليكن 
توانيم به خداوند معرفت پيدا كنيم، مگر اينكه او را با خود او كرديم نمىكرديم و به وى معرفت پيدا مىكه حسين را درك مى

ى تعالى را بوسيله تفكرات و تصور و تصديق و يا بوسيله آيات خارجى كند من خدا، كسى كه ادعا مىبنابراین. بشناسيم
ست اى كه نه خدا ااى بين خدا و خلق شده، واسطهام در حقيقت به شرك خفى مبتلا شده چون قائل به وجود واسطهشناخته

عالى ى ديگر خدايى مانند خداى تنياز از خدا باشد، و يا به عبارتو نه خلق خدا و معلوم است كه چنين چيزى بايد مستقل و بى
و شريك او خواهد بود، پس اگر خداى تعالى به ذات خود شناخته شد كه خوب و گر نه به هيچ وسيله و واسطه ديگرى 

 شود و چون خداوند بطور مسلم قابل شناختن است پس او شناخته به ذات خويششناخته نمى
  

                                                      
 .7، ح142، ص دالتوحي 1



چون محال است كه شناخته نشود لذا ثبوت ذات او عين ثبوت شناخته  است، يعنى معروفيت او و ذات او يك چيز است، و
 .شدن او است

شود و محال است كه خداى تعالى شناخته در علم به هر چيزى نخست علم به آفريدگار آن حاصل مى
 نشود

طلب م خواهيد پرسيد چطور خداى تعالى قابل شناسايى است و محال است كه شناخته نگردد؟ در جواب براى توضيح
هيچ موجودى از موجودات و مخلوقات به ذات خود مستقل از خداى تعالى نيست، نه در خارج و نه در ذهن، و : گوييممى

ميان عدد « عدد چهار جفت است» اى است كه در جملههر موجودى كه ما تصور و فرض كنيم وجودش نظير وجود رابطه
آن دو به هيچ وجهى از وجوه مستقل از آن دو طرف نيست، همين طور چهار و جفت برقرار است، هم چنان كه رابطه ميان 
، اگر علم ما و يا علم مخلوق ديگرى به چيزى تعلق بگيرد در بنابراین. هيچ موجودى مستقل از آفريدگار خود نخواهد بود

با آفريدگارش است، چون همان حال به آفريدگار آن چيز نيز تعلق گرفته، چون آن چيز هم در خارج و هم در ذهن ما همراه 
برد پس هيچ عالمى پى به معلومى نمى. اگر وجودش متكى به وجود آفريدگارش نباشد خواه ناخواه بايد مستقل از او باشد

 .مگر اينكه قبل از پى بردن به آن معلوم به وجود آفريدگار آن معلوم پى برده باشد
چه اگر مستقل از خالقش باشد  -و چون خود آن عالم هم مخلوق است و در عالم بودنش مستقل از خالق خود نيست 

پس هم خود عالم در عالم بودنش محتاج به خدا است و هم معلومى كه تحصيل كرده در معلوم بودنش  -مخلوق نخواهد بود 
شود مگر آنكه خالقش معلوم شود، و ما هر چيزى را كه بفهميم م نمىمحتاج به خدا است، به اين معنا كه معلوم هيچ وقت معلو

و به هر چيزى كه علم پيدا كنيم نخست علم ما به خالق آن چيز تعلق گرفته و در ثانى به خود آن چيز، هم چنان كه خالق آن 
 لَ وَ ﴿ ن اين مطلب در آيه شريفهبا در نظر گرفت. ايمچيز نخست خودش عالم بود نه اينكه به طفيل علم او ما نيز عالم شده

 ما رايت شيئا الا و رايت» :كه فرمود( علیه السلام)و همچنين در كلام امير المؤمنين ، 1﴾شَاءَ  بمَِا إلَِ  عِلمِْهِ  مِنْ  ء  بشَِْ  يَُيِطُونَ 
 .-دقت بفرماييد  - «قبله من هيچ چيز نديدم مگر آنكه قبل از ديدن آن چيز خدا را ديدم الله

 توضيح فقرات ديگرى از روايت كه معرفت با واسطه به خدا را شرك دانسته است
خلاصه كلام اينكه خداى تعالى معروف و معلوم است به دليل اينكه به حكم ضرورت ثبوت هر علمى به هر معلومى 

 .منوط بر اين است كه نخست او معروف و معلوم باشد
هر كه گمان كند كه خدا را به حجاب و يا صورت و يا » :يت بالا فرمودنددر روا( علیه السلام)پس اينكه امام صادق 

 بعيد 2«مثالى شناخته او در حقيقت به خدا شرك ورزيده
  

                                                      
 .255بقره، آيه  -. او بخواهديابند به هيچ مقدارى از علم او مگر به آن مقدارى كه و احاطه نمى 1
 .7، ح142، ص دالتوحي 2



هايى باشد كه فرض كرديم فاصله ميان خدا و عارف به او قرار گيرد، نيست كه مقصود آن جناب از كلمه حجاب همان واسطه
كه هميشه توأم با اوصاف محسوس از قبيل اشكال و الوان و مقادير است، و مراد از  و مراد از صورت، صورت ذهنى باشد

ممكن هم هست بگوييم مراد از صورت صور محسوس و مراد از مثال صور خيالى . مثال، معانى عقلى و غير محسوس باشد
ت به هر كدام از اين چند معنا باشد و يا مراد از صورت تصور و مراد از مثال تصديق آن تصور است، و به هر حال رواي. است

 .كند بسيار زياد استعلوم فكرى را شامل است، و روايات ديگر در اينكه علم فكرى به خداى تعالى احاطه پيدا نمى
يد آباشد، زيرا از اين جمله نيز بدست مىمى« خداى تعالى واحد است و توحيدش ضرورى است» مقدمه ديگر جمله

شرك است، زيرا در چنين معرفت، چيزى بعنوان واسطه اثبات شده كه نه خالق است و نه مخلوق، و كه معرفت با واسطه، 
چنين چيزى هر چند به وجهى از وجوه مباين با خدا است ليكن به وجهى ديگر بايد مشارك با او باشد، و اين خود شرك 

نيست، تا در نتيجه واحد نباشد، و از قبيل  است، و خداوند كسى است كه هيچ چيزى به هيچ وجهى از وجوه مشارك با او
صور علميه نيست، كه در معنا و حقيقت با معلوم خارجى متحد و در وجوه از آن جدا و در نتيجه مركب از ماهيت و وجود 

 .باشد
شان نباشد، زيرا در اين جمله خاطر مى« چگونه داراى توحيد است كسى كه او را به غير او شناخته» مقدمه ديگر جمله

 .اى شرك است، چرا كه ذات خدا را مركب دانسته و براى او شريك اثبات كرده استساخته كه چنين عقيده
است كه واسطه در معرفت را « تنها راه شناختن خدا اين است كه او را با خود او از راه خود او بشناسند» و نيز جمله
ه به ضميمه است ك« در حقيقت او را نشناخته بلكه همان غير را شناختههر كس او را بوسيله غير او بشناسد » لغو كرده، و جمله

رساند كه بيرون از خدا و خلايق هيچ موجودى نيست كه خلايق را با مى« اى نيستچون ميان خدا و خلائق واسطه» تعليل
كه مواد تركيبى خارجى به آفريدن او مانند صنع صنعتگران نيست « خداوند همه عالم را از هيچ آفريده» :خدا مرتبط سازد

 .ضميمه نقشه مصنوع در ذهن او، او را با مصنوعش ارتباط دهد
به منزله دفع اعتراضى است كه ممكن است بشود، و آن « شود و او غير آن اسماء استبه اسمايى مسما مى» و جمله

« كنندكه جمال و جلال او را حكايت مى شناسيمشناسيم تنها از راه اسمايى مىما اگر خدا را مى» :اين است كه كسى بگويد
دهد به اينكه مسمى شدن به اسماء، خود اقتضا دارد كه او غير اسماء باشد، براى اينكه در جمله بالا اين اعتراض را جواب مى

 بايست معرفت او به اسماءشاگر غير اسماء نبود و اسماء عين او و او عين اسماء بود مى
  



 .كندنيز همين معنا را تاكيد مى« او غير واصف و واصف غير او است» جمله. معرفت او به چيز ديگرمعرفت خود او باشد نه 
اشكالى است كه از طرف صاحب « شناسدهر كس خيال كند كه ايمانش به خدا ايمان به كسى است كه او را نمى» جمله

به خدا ايمان به امر مجهولى است كه راهى به  ايمان ما» :گويداعتراض بيان شده، در حقيقت صاحب اعتراض برگشته و مى
شناسايى ذات او نداريم، تنها چيزى كه در اين باره براى ما امكان دارد ايمان به آيات او است، كه آن را بطور مجاز ايمان به 

 :فرمايداده و مىاشكال بالا را جواب د» او گمراه از معرفت است« گوييم، در حالى كه ايمان به خدا نيست، جملهخدا هم مى
كند و چنان نيست كه هيچگونه دركى گويد، براى اينكه او بدون ترديد چيزى را درك مىفهمد كه چه مىچنين كسى نمى

پس » هيچ مخلوقى هيچگونه دركى ندارد مگر بوسيله خدا« گوييمنداشته باشد، و چون ناگزير از اقرار به چنين دركى است مى
معرفت خدا هم جز بوسيله خود « و گر نه ممكن نبود كه بوسيله خدا چيز ديگرى را بشناسد، شناسداين شخص خدا را مى

چون گفتيم هيچ رابطه مشتركى ميان خالق و مخلوق نيست، آرى نه خدا در مخلوقات است و نه  آيدخداى تعالى بدست نمى
 . مخلوقات در اويند

اى هر داراى درك و صاحب شعورى ضرورى است، الا پس خلاصه مفاد روايت اين شد كه معرفت خداى سبحان بر
اند هفهمند كه خدا را شناختاينكه بسيارى از خلق از اينكه چنين معرفتى دارند غافلند، و كسانى هم كه خدا را شناخته و مى

د، و اين انا شناختهاند، بلكه هر چيز ديگرى را هم بوسيله خددانند كه خدا را با خود خدا شناختهاينگونه افراد به خوبى مى
شود، و اين قبيل روايات در ميان روايات صادره از ائمه اهل بيت هايش در روايات ديگرى نيز ديده مىمفاد بعضى از قسمت

 .شود همه را در اينجا نقل كرد و نه حاجتى به نقل آنها استآن قدر زياد است كه نه مى( علیه السلام)
اى سازيم كه اگر ما در مساله رؤيت و ديدن خداى تعالى بحث فلسفى جداگانهدر خاتمه اين بحث خاطر نشان مى
در روايات اين باب خود بياناتى بود فلسفى و با نقل روايات مذكور ( علیه السلام)ايراد ننموديم براى اين بود كه بيانات ائمه 

 .اى نبودديگر حاجتى به ايراد بحث فلسفى جداگانه
  



 [160تا  155ات آي(:7)سوره الأعراف ]

خَذَتْهُمُ  فَلمََا لمِِيقَاتنَِا رجَُلا  سَبْعِيَ  قوَْمَهُ  مُوسَ  اخِْتَارَ وَ ﴿
َ
هْلكَْتَهُمْ  شِئْتَ  لوَْ  رَب ِ  قاَلَ  الَرجَْفَةُ  أ

َ
  إيِاَيَ  وَ  قَبْلُ  مِنْ  أ

َ
 أ

فَهَاءُ  فَعَلَ  بمَِا تُهْلكُِنَا نْتَ  تشََاءُ  مَنْ  تَهْدِي وَ  تشََاءُ  مَنْ  بهَِا تضُِل   فتِْنتَُكَ  إلَِ  هَِ  إنِْ  مِنَا الَس 
َ
نْتَ  وَ  اارِحَْْْنَ  وَ  لَناَ فَاغْفِرْ  وَلَِ نَا أ

َ
 أ

نْيَا هَذِهِ  فِ  لَناَ اكُْتُبْ  وَ  ١٥٥ الَْغَافرِِينَ  خَيُُْ  صِيبُ  عَذَابِ  قاَلَ  إلََِكَْ  هُدْناَ إنِاَ الَِْخِرَةِ  فِ  وَ  حَسَنَةا  الَِ 
ُ
شَاءُ  مَنْ  بهِِ  أ

َ
 رحَْْتَِ  وَ  أ

كْتُبُهَا ء  شَْ  كَُ  وَسِعَتْ 
َ
ينَ  فَسَأ َ  الَنبََِ  الَرَسُولَ  يتَبَعُِونَ  الَََِّينَ  ١٥٦ يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ  وَ  الَزَكََةَ  يؤُْتوُنَ  وَ  يَتَقُونَ  للََِِّ م ِ

ُ
 الَْْ

نَِْيلِ  وَ  الَِوَْرَاةِ  فِ  عِنْدَهُمْ  مَكْتُوباا  يََدُِونهَُ  الَََِّي مُرُهُمْ  الَِْْ
ْ
ِمُ يََُ  وَ  الَطَي بَِاتِ  لهَُمُ  يَُلِ   وَ  الَمُْنْكَرِ  عَنِ  يَنْهَاهُمْ  وَ  باِلمَْعْرُوفِ  يَأ  ر 

غْلَلَ  وَ  إصَِِْهُمْ  عَنْهُمْ  يضََعُ  وَ  الَْْبََائثَِ  عَلَيْهِمُ 
َ
وهُ  وَ  عَزَرُوهُ  وَ  بهِِ  آمَنُوا فَالََِّينَ  عَلَيْهِمْ  كََنتَْ  الَتَِ  الَْْ  الَََِّي الَن ورَ  اتَِبَعُوا وَ  نصََُ

نْزِلَ 
ُ
ولئَكَِ  مَعَهُ  أ

ُ
ي هَا ياَ قُلْ  ١٥٧ الَمُْفْلحُِونَ  هُمُ  أ

َ
ِ  الَناَسُ  أ

رْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مُلكُْ  لَُ  الَََِّي جَِْيعاا  إلََِْكُمْ  الََلِّ  رسَُولُ  إنِ 
َ
 إلََِ  لَ  ضِ الَْْ

م ِ ِ  الَنبَِ ِ  رسَُولِِ  وَ  باِلَلِّ  فَآمِنُوا يمُِيتُ  وَ  يَُيِ  هُوَ  إلَِ 
ُ
 قوَْمِ  مِنْ  وَ  ١٥٨ تَهْتَدُونَ  لَعَلكَُمْ  اتِبَعُِوهُ  وَ  كَُمَِاتهِِ  وَ  باِلَلِّ  يؤُْمِنُ  الَََِّي الَْْ

مَة   مُوسَ 
ُ
ةَ  اثِْنَتَْ  قَطَعْنَاهُمُ  وَ  ١٥٩ يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلْْقَ ِ  يَهْدُونَ  أ سْبَاطاا  عَشََْ

َ
مَماا  أ

ُ
وحَْيْنَا وَ  أ

َ
نِ  قوَْمُهُ  اسِْتسَْقَاهُ  إذِِ  مُوسَ  إلَِ  أ

َ
 أ

ةَ  اثِنْتََا مِنْهُ  فَانْبَجَسَتْ  الََْْجَرَ  بعَِصَاكَ  اضَِْبِْ  نَاس   كُ   عَلمَِ  قدَْ  عَيْناا  عَشََْ
ُ
بهَُمْ  أ نْزَلْناَ وَ  الَغَْمَامَ  عَلَيْهِمُ  ظَلَلْنَا وَ  مَشََْ

َ
 لَيْهِمُ عَ  أ

نْفُسَهُمْ  كََنوُا لكَِنْ  وَ  ظَلمَُوناَ مَا وَ  رَزقَْنَاكُمْ  مَا طَي بَِاتِ  مِنْ  كُُوُا الَسَلوْىَ  وَ  الَمَْنَ 
َ
  ﴾١٦٠ يَظْلمُِونَ  أ

  



 ترجمه آيات

پروردگارا اگر : انتخاب كرد، و چون به زلزله دچار شدند گفتگاه ما و موسى از قوم خويش هفتاد مرد براى وعده
 كنى؟ ايناند هلاك مىخردان ما كردهخواسته بودى از اين پيش ايشان و مرا هلاك كرده بودى، چرا ما را براى كارى كه كم

ا تويى ما را بيامرز و جز آزمايش تو نيست، و هر كه را خواهى بدان گمراه كنى، و هر كه را خواهى هدايت كنى، سرپرست م
 (.155)به ما رحمت آر كه تو از همه آمرزگاران بهترى 

عذاب خويش را به هر كه خواهم : ايم، گفتو براى ما در اين دنيا و در آخرت نيكى مقرر دار، كه ما به تو بازگشته
هاى ات دهند و كسانى كه به آيهرسانم، و رحمت من به همه چيز رساست، و آن را براى كسانى كه پرهيزكارى كنند و زكمى

 (.156)كنيم ما ايمان بياورند مقرر مى
يابند همان كسان كه آن رسول پيغمبر ناخوانده درس را كه وصف وى را نزد خويش در تورات و انجيل نوشته مى

ها پليدى كند ولالشان مىدارد و چيزهاى پاكيزه را حدارد و از منكر بازشان مىپيروى كنند، پيغمبرى كه به معروفشان وا مى
ته دارد، كسانى كه بدو ايمان آورده و گراميش داشكند تكليف گرانشان را با قيدهايى كه بر آنها بوده است بر مىرا حرامشان مى
 (.157)اند آنها خودشان رستگارانند اند و نورى را كه به وى نازل شده پيروى كردهو ياريش كرده

خداى يكتا به همه شمايم، خدايى كه ملك آسمانها و زمين از او است، خدايى جز او نيست،  اى مردم من فرستاده: بگو
ميراند، پس به خدا و فرستاده او پيغمبر ناخوانده درس كه به خدا و كلمات او مؤمن است ايمان بياوريد و كند، و مىزنده مى

 (.158)او را پيروى كنيد شايد كه هدايت شويد 
 (.159)گردند يابند و بدان باز مىوهى هستند كه به حق هدايت مىو از قوم موسى گر

آنان را به دوازده سبط دوازده گروه تقسيم كرديم، و چون قوم موسى از او آب خواستند بدو وحى كرديم كه عصاى 
 بان ايشانايهخود را به اين سنگ زن و از آن دوازده چشمه بشكافت و هر گروهى آبخورگاه خويش را بدانست، و ابر را س

به ما ستم  ايم بخوريد، با كفران نعمتكرديم و ترنجبين و مرغ بريان به ايشان نازل كرديم، از چيزهاى پاكيزه كه روزيتان كرده
 (.160)كردند نكردند بلكه به خودشان ستم مى

 بيان آيات

ز آيات و معجزاتى كه خداوند بر آنان در اين آيات چند فصل ديگر از داستانهاى بنى اسرائيل آمده و در آن بسيارى ا
نازل كرده بود ذكر شده و نيز خاطر نشان شده است كه بنى اسرائيل نسبت به اين آيات كه همه به منظور هدايت ايشان به راه 

 .حق و به سوى تقوا نازل شده بود كفر ورزيده و ستم كردند
  



و نزول رجفه، جزئى از داستان ميقات و نزول  انتخاب هفتاد نفر از بنى اسرائيل و حضور آنان در ميقات
 تورات است

  ﴾...لمِِيقَاتنَِا رجَُلا  سَبْعِيَ  قوَْمَهُ  مُوسَ  اخِْتَارَ وَ ﴿
 «قومه» ، كلمهبنابرایناست، يعنى موسى از قوم خود هفتاد نفر را انتخاب كرد، و  «و اختار موسى من قومه» تقدير آيه

 .و به اصطلاح منصوب به نزع خافض است« من» د فتحه آن بخاطر حذف كلمهشوكه به صداى بالا خوانده مى
و اين آيه دلالت دارد بر اينكه خداى سبحان براى بنى اسرائيل ميقاتى معين كرده بود تا براى امر عظيمى در آن ميقات 

اما اينكه اين امر عظيم چه بوده آيه هفتاد نفر از ايشان را براى اينكار انتخاب كرد، و ( علیه السلام)حاضر شوند، و موسى 
شريفه از آن ساكت است، و تنها اين جهت را ذكر كرده كه بعد از حضور در ميقات بخاطر ظلم بزرگى كه مرتكب شده بودند 

خواستى مرا و اين قوم را پروردگارا اگر مى» :زلزله مهيبى ايشان را هلاك كرد، چون در آيه شريفه دارد كه موسى عرض كرد
 از اين جمله به، «فرمايىاند هلاك مىكردى آيا ما را بخاطر كار زشتى كه سفهايى از ما مرتكب شدهبل از اين هلاك مىق

 .آيد كه خداوند ايشان را با رجفه هلاك ساختهخوبى بر مى
 إذِْ وَ ﴿ آيه شريفهاى است كه خداوند در كند كه قصه مذكور در اين آيه همان قصهو همين معنا اين احتمال را تاييد مى

خَذَتكُْمُ  جَهْرَةا  الََلَّ  نرََى حَتَ  لكََ  نؤُْمِنَ  لَنْ  مُوسَ  ياَ قُلْتُمْ 
َ
نْتُمْ  وَ  الَصَاعِقَةُ  فَأ

َ
 مَوْتكُِمْ  بَعْدِ  مِنْ  بَعَثْنَاكُمْ  ثُمَ  تَنْظُرُونَ  أ

هْلُ يسَْئَلُكَ ﴿ و در آيه شريفه 1﴾تشَْكُرُونَ  لَعَلَكُمْ 
َ
نْ  الَكِْتَابِ  أ

َ
لَِ  أ لوُا فَقَدْ  الَسَمَاءِ  مِنَ  كتَِاباا  عَليَْهِمْ  تنََُ 

َ
كْبََّ  مُوسَ  سَأ

َ
 منِْ  أ

رِناَ فَقَالوُا ذَلكَِ 
َ
خَذَتْهُمُ  جَهْرَةا  الََلَّ  أ

َ
 2﴾ذَلكَِ  عَنْ  فَعَفَوْناَ الََِْي نَِاتُ  جَاءتَْهُمُ  مَا بَعْدِ  مِنْ  الَْعِجْلَ  اتَُِذَُوا ثُمَ  بظُِلمِْهِمْ  الَصَاعِقَةُ  فَأ

 .به آن اشاره فرموده است
كه در آيه مورد بحث است همان رجفه « رجفه» وقتى داستان وارده در آيه مورد بحث همان داستان باشد قهرا مقصود از

ف اند، و اين اختلاالش را دادهاى خواهد بود كه در آن داستان بوده، نه رجفه در اندام ايشان كه بعضى از مفسرين احتمصاعقه
خَذَتْهُمُ ﴿ :فرمايدشود، يكى مىنيز ديده مى( علیه السلام)در تعبير در آيات راجع به داستان صالح 

َ
صْ  الَرجَْفَةُ فَأ

َ
 فِ  بَحُوافَأ

  
                                                      

مرگتان  نگريستيد بگرفت آن گاه شما راى از پسو چون گفتند اى موسى تو راى باور نكنيم تا خدا راى آشكار ببينيم پس صاعقه شما راى كه مى 1
 .56بقره، آيه  -. بر انگيختيم شايد سپاس داريد

اى بر ايشان نازل كنى، از موسى بزرگتر از اين خواستند، گفتند خدا راى آشكارا به ما بنما، و به سزاى آسمان نوشتهاهل كتاب از تو خواهند از  2
ها كه به سوى ايشان آمده بود گوساله پرستيدند، پس از آن درگذشتيم و موسى ستم كردنشان به صاعقه دچار شدند، و سپس با وجود آن معجزه

 .153نساء، آيه  -. راى حجتى آشكار داديم



خَذَتْهُمْ ﴿ :فرمايدو يكى مى 1﴾جَاثمِِيَ  دَارهِِمْ 
َ
 .2﴾الَهُْونِ  الَْعَذَابِ  صَاعِقَةُ فَأ

آيد كه درخواست رؤيت مربوط به نزول كتاب بوده، و كه چند سطر قبل نقل شد بر مى «نساء» سوره «153» آيه و از
شود كه همراهان موسى به اين منظور در ميقات حاضر شدند كه پرستى ايشان بعدا اتفاق افتاده، و چنين استفاده مىگوساله

ن بود كه نزول تورات را به چشم خود ببينند، تا كاملا اطمينان پيدا كنند نزول تورات را ناظر باشند، و مقصودشان از رؤيت اي
آيد به اينكه تورات كتابى است آسمانى، و نازل از طرف خداى تعالى شاهد ديگر اين معنا اين است كه از ظاهر آيه بر مى

غرضشان  اند، ودعوت وى ايمان داشته همراهان موسى كه موسى ايشان را از ميان بنى اسرائيل انتخاب كرده بود نسبت به اصل
اين بوده كه ايمان خود را از جهت نزول تورات مشروط و  «آوريم تا خدا را آشكارا ببينيمما هرگز ايمان نمى» :از اينكه گفتند

 .متعلق بر مشاهده و رؤيت كرده باشند
از داستان ميقات و نزول تورات است، و همه اين قرائن شاهد بر اين است كه داستان مورد نظر آيه مورد بحث جزئى 

آيد كه موسى وقتى خواست به ميقات برود و تورات را بگيرد از ميان بنى اسرائيل اين هفتاد نفر را و از مجموع آيات بر مى
 تگويد قناعت نكرده از وى درخواسانتخاب كرده، و نامبردگان، به شنيدن صداى خدا و اينكه چگونه با پيغمبر خود سخن مى

اى بر ايشان نازل شد و همه را هلاك كرد، و خداوند كردند تا خدا را به ايشان نشان دهد، و بخاطر همين درخواست صاعقه
با دعاى موسى دوباره ايشان را زنده نمود، آن گاه خود موسى درخواست رؤيت نموده و آن وقايع پيش آمد، كه از جمله آنها 

 .م غيبت موسىپرستى قوم بود در اياداستان گوساله
نيز وارد شده، و به زودى از نظر خوانندگان خواهد گذشت ( علیه السلام)و اين معنا در اخبار وارده از ائمه اهل بيت 

 .-تعالى  ان شاء  الله -
در  شود، نه اينكه آيه مورد بحثالبته همانطورى كه گفتيم اين مطلب از قرائنى كه در سياق آيات هست استفاده مى

بيان آن باشد، ما خود اعتراف داريم كه آيه تنها در مقام بيان ظلم بنى اسرائيل و نزول عذاب بر ايشان و دعاى موسى در مقام 
حق ايشان است و اما اينكه اين داستان جزئى از داستان ميقات است آيه از آن ساكت است، ليكن بايد دانست از اين هم كه 

 .غير آن داستان است ساكت است
  

                                                      
 .78اعراف، آيه  -. پس دچار زلزله شدند و در خانه خويش بيجان شدند 1
 .17حم سجده، آيه  -. صاعقه عذاب خوار كننده بگرفتشان 2



 است (علیه السلام)احب المنار مبنى بر اينكه داستان هفتاد نفر غير داستان ميقات موسى سخن ص
داستان مذكور در اين آيه غير داستان ميقات موسى است، و استدلال : صاحب تفسير المنار در ذيل آيه مورد بحث گفته

اگر  انياثداستانى به داستان ديگرى بپردازد، و  از فصاحت كلام خداى تعالى به دور است كه در وسط نقلاولا كرده به اينكه 
نه اينكه  «سازىاند هلاك مىآيا ما را به جرم سخنى كه سفهاى ما گفته» :رجفه، كيفر درخواست رؤيت بود جا داشت بفرمايد

لوم اند، و معچه گفته بعلاوه در اين آيه نفرموده كه همراهان موسى «...اندآيا ما را به جرم عملى كه سفهاى ما كرده» :بفرمايد
را گفته باشند، بلكه حق مطلب اين است، كه در اينجا سه داستان  «خدا را به ما آشكارا نشان ده» نيست كه در اينجا نيز جمله

از بنى اسرائيل نقل شده، يكى داستان درخواست رؤيت و نزول صاعقه، ديگر داستان ميقات موسى و صعقه خود او، و سوم 
 .در مبحث روايتى آينده ايرادش خواهيم كرد - ان شاء  الله -رفتن هفتاد نفر و نزول رجفه كه داستان ميقات 

كه در آيه  اند ميقاتىبخاطر همين اشكالات بوده كه جمعى از مفسرين گفته: صاحب المنار سپس اضافه كرده است كه
داستان از اين قرار بوده كه پس از بازگشتن موسى مورد بحث ذكر شده غير از ميقات اول است كه ميقات خود موسى است، و 

پرستى قوم، خداوند او را مامور كرده تا دوباره به اتفاق جمعى از بنى اسرائيل به ميقات از ميقات و مواجه شدن با گوساله
از ايشان را  هفتاد نفر( علیه السلام)موسى . اند عذرخواهى كنندبرود، و اين عده در آنجا از عمل زشتى كه مرتكب شده

برگزيده و به طور برده است، و در آنجا بود كه بخاطر آن سخنى كه گفته بودند به رجفه يعنى لرزه بدنى مبتلا شدند، و وقتى 
 .موسى ديد نزديك است همگى از اين درد هلاك شوند دعا كرد و به دعاى وى نجات يافتند

از مرگ هارون، بنى اسرائيل موسى را به قتل وى متهم ساخته  بعد: اندعده ديگرى از مفسرين گفته: آن گاه گفته است
موسى وقتى ديد در اين امر خيلى پافشارى دارند هفتاد نفر از ايشان را كه از آن . تو به وى حسد برده و او را كشتى: و گفتند

سخنى گفته و هارون از قبر جواب  جمله فرزند خود هارون بود انتخاب نمود و به كنار قبر هارون آورد و در اين باب با قبر او
دهيم مگر اينكه از خدايت ما به برائت تو نزد قوم شهادت نمى: گناه معرفى نموده، در اينجا بود كه گفتندداده و او را بى

 .بخواهى تا ما را نيز پيغمبرانى قرار دهد، و بخاطر اين حرف دچار رجفه شدند
سى تقاضاى رؤيت خدا را كرده و موسى از ميان ايشان هفتاد نفر را انتخاب بنى اسرائيل از مو: اندو بعضى ديگر گفته

نموده و به طور برد، در آنجا اين تقاضا را كردند و به رجفه دچار شدند، و خداوند دوباره ايشان را زنده كرد، الا اينكه اين 
 خود يك جريان مستقل و غير از

  



 .1جريان ميقات موسى بوده

ها و اشاره به اينكه عذاب در برابر ب المنار و اشاره به روش قرآن در نقل داستاناشكال بر كلام صاح
 خود عمل نيست، بلكه در مقابل لازمه عمل و قول است
داند اقوالى كه صاحب المنار اين بود كلام صاحب المنار در ذيل آيه مورد بحث، و ليكن خواننده محترم به خوبى مى

شود، و روايات وارده در اين داستان نيز هيچ يك ل هيچ شاهدى بر آنها در خود آيه ديده نمىنقل كرده مخصوصا دو قول او
 .نمايداز آنها را تاييد نمى

 مُوسَ  جَاءَ لمََا ﴿ يعنى آيه «143» اگر داستان وارده در آيه مورد بحث همان داستانى باشد كه در آيه :و اما اينكه گفت
پرستى بنى اسرائيل در وسط اين داستان گنجيده شده اش اين است كه داستان گوسالهوارد شده، لازمه ﴾رَب هُ  كَُمََهُ  وَ  لمِِيقَاتنَِا

 .شد و اين از فصاحت قرآن بدور استبا
جوابش اين است كه وقتى از فصاحت قرآن بدور است كه عنايتى در كار نباشد و اما اگر عنايت و خصوصيتى در كار 

از اينكه در وسط نقل داستانى به داستان ديگرى پرداخته شود، و امثال آن در قرآن كريم بسيار است،  بيايد هيچ مانعى نيست
آرى اگر قرآن كريم كتابى تاريخى و رمانى مانند ساير رمانها بود البته اين انتقال به داستانى در خلال داستانى ديگر عيب شمرده 

و حكمت است، از هر قضيه و هر اتفاقى كه در ادوار گذشته رخ داده تنها شد، و ليكن قرآن كريم كتاب هدايت و دلالت مى
 .كند كه به كار هدايت بخوردآن قسمتش را نقل مى

بما » :بود جا داشت در اين آيه بفرمايد« 143» اگر رجفه بخاطر همان سؤال رؤيتى باشد كه در آيه :و اما اينكه گفت
اى كه خداوند از ايشان كرده و ايشان را به رجفه مبتلا ساخته اين است كه مؤاخذهجوابش ، «بما فعل» نه« قال السفهاء منا

 تَُزَْوْنَ إنَِمَا ﴿ گوييم آيهو نافرمانى خود عمل و فعلى است، هر چند از قبيل گفتار باشد و لذا مى. بخاطر نافرمانى ايشان بوده
تش شود، و على الظاهر جهاز قبيل كلمات كفرآميز و دروغ و افتراء نيز مى بدون ترديد شامل گناهان زبانى 2﴾تَعْمَلُونَ  كُنْتُمْ  مَا

همين است كه عذاب و كيفر در مقابل خود عمل نيست، تا گناهان زبانى را شامل نشود بلكه در مقابل چيزى است كه لازمه 
علاوه . شونداينها جداگانه عمل شمرده مىاعتنايى به مقام پروردگار كه عمل و قول است، از قبيل اسائه ادب و يا عناد و يا بى

براى  .بر اين، اين اشكال اگر وارد باشد و جواب نداشته باشد تازه اشكالى است كه بر اقوال منقول در المنار نيز وارد است
 اينكه همه آن اقوال عذاب رجفه را در قبال سخن

  
                                                      

 .215، ص 9، جالمنار تفسير 1
 .7تحريم، آيه  -. كرديد نيستبينيد جز كيفر همان اعمالى كه در دنيا مىاين كيفرها كه مى 2



 .بخوبى معلوم شد كه هيچ يك از اشكالهاى المنار وارد نيستدانستند كه از همراهان موسى سر زده بود، پس اى مىنكوهيده
 .و داستان وارده در آيه مورد بحث همان داستانى است كه در چند آيه قبل وارد شده بود

هْلكَْتَهُمْ  شِئْتَ  لوَْ  رَب ِ قاَلَ ﴿
َ
  ﴾تشََاءُ مَنْ ...  إيِاَيَ  وَ  قَبْلُ  مِنْ  أ

ديد اگر تنها به بود كه خداوند همراهانش را دوباره زنده كند، چون مى از اين جمله اين( علیه السلام)غرض موسى 
روند، ميان قوم برگردد و خبر مرگ همراهان را براى ايشان ببرد او را به قتل آنان متهم ساخته و به همين بهانه از دين بيرون مى

داد غرض وقف و موقعيتى كه داشت اجازه نمىرود، اين بود مقصود موسى، و ليكن از آنجايى كه مو دعوتش بكلى از بين مى
خود را صريحا به زبان بياورد، و همراهان خود را بخاطر آن معصيت بزرگى كه مرتكب شدند، و در نتيجه مورد غضب شديد 

 .ديد كه بار ديگر عنايت الهى دستگيرشان شده و چشم به دنيا باز كنندالهى قرار گرفته و هلاك گرديدند مستحق اين نمى
لذا مطلب را پوست كنده به زبان نياورد، بلكه براى اينكه رحمت خدا را بر غضبش غلبه داده و رأفتش را بر انگيزد، و 
به عبارت ديگر براى اينكه زمينه ذكر حاجت را با بر طرف كردن موانع اجابت فراهم ساخته باشد در آغاز سخن اسم ربوبيت 

هْلكَْتَهُمْ  شِئْتَ لوَْ ﴿ :و آن گاه گفترا كه خود مهيج رحمت است به زبان آورد 
َ
زمام امر اين مردگان از پيش هم در  ﴾قَبْلُ  مِنْ  أ

توانستى قبل از اين همه ما را هلاك كنى، و اگر همراهان مرا قبل از خواستى مىو همچنين من، اگر مى« و اياى» دست تو بود
 .شدكردى هيچگونه تهمتى متوجه من نمىاين هلاك مى
 ﴿ گفت: آن گاه

َ
فَهَاءُ  فَعَلَ  بمَِا تُهْلكُِنَاأ و براى اينكه رعايت ادب را كرده باشد بصورت استفهام گفت از شان  ﴾مِنَا الَس 

 .تو و رحمت و سنت ربوبيت دور است كه مردمى را بخاطر اعمال سفهاى آنان مؤاخذه فرمايى
 تشََاءُ  نْ مَ  بهَِاتضُِل  ﴿ و همچنين با جمله اين نيست جز امتحانى از تو ﴾فتِْنتَُكَ  إلَِ  هَِ إنِْ ﴿ سپس گفتار خود را با جمله

تاكيد نموده و خلاصه چنين رسانيد كه هلاك كردن همراهان من يكى از موارد امتحان عمومى تو است  ﴾تشََاءُ  مَنْ  تَهْدِي وَ 
ر كه هدايت شدنى است هدايت شود، و از سنت آزمايى تا هر كه گمراه شدنى است گمراه شده و هكه بندگان خود را با آن مى

 .تو نيست كه هر كه در اثر امتحان تو گمراه شد هلاكش سازى
و كوتاه سخن اينكه، تو آن خدايى كه رحمتت همواره بر غضبت پيشى دارد، و سنت تو چنين نيست كه در عقاب 

سفيه و نادان عقاب نمايى، تو آن خدايى هستى كه مرا اى هاى عدهبدكاران از بندگانت عجله كنى، و يا آنان را بخاطر نفهمى
 به سوى قومم مبعوث فرمودى، و

  



به من وعده دادى كه در پيش بردن دعوتم ياريم كنى، و هلاكت اين عده فعلا براى من صلاح نيست و باعث تهمت بر من 
 :است

نْتَ ﴿
َ
نْتَ  وَ  ارِحَْْْنَا وَ  لَناَ فَاغْفِرْ  وَلَِ نَاأ

َ
  ﴾الَْغَافرِِينَ  خَيُُْ  أ

اين  در( علیه السلام)در آن روز كرده بود، موسى ( علیه السلام)شود به نقل دعاهايى كه موسى در اين جمله شروع مى
جمله كوتاه نيز حاجت و دعاى خود را در بين دو صفت از صفات خداى تعالى يكى صفت ولايت كه مخصوص به مقام 

 :ها است قرار داد و بعد حاجت خود را درخواست نمود و چنين گفتآمرزش ربوبى است و يكى آمرزش او كه بهترين
 .پسنددو اين بهترين حاجتى است كه خدا درخواست آن را از بندگان خود مى ﴾ارِحَْْْنَا وَ  لَناَفَاغْفِرْ ﴿

ح كند، تصري( زنده كردن همراهان)ذكر اين دو صفت را كافى دانست از اينكه به حاجت اصليش ( علیه السلام)موسى 
و خواست تا با تصريح نكردن به آن اظهار تذلل و شرمسارى نمايد، و گر نه شكى نيست كه مقصودش از اين كلام اظهار 

اوند خد: فرمايداى كه در سوره بقره راجع به اين مطلب است مىحاجت خود بوده، اگر چه تصريح نكرده، براى اينكه آيه
لوم است كه اگر استجابت دعاى موسى در كار نبود خداوند مردمى را كه به عذاب خود همراهان موسى را زنده كرد، و مع

  .كندهلاك كرده دوباره بدون جهت آنان را زنده نمى
نْيَا هَذِهِ  فِ  لَناَ اكُْتُبْ وَ ﴿   ﴾إلََِْكَ  هُدْناَ إنِاَ الَِْخِرَةِ  فِ  وَ  حَسَنَةا  الَِ 

جملات قبل از خود را كه  ﴾إلََِكَْ  هُدْناَإنِاَ ﴿ كه به معناى بازگشتن است، و جمله است« هاد، يهود» از ماده« هدنا» كلمه
 نمايد كه در زندگى دنيا يككند، موسى نخست از درگاه پروردگار خود مسئلت مىفصلى از دعاهاى موسى است تعليل مى

كند، و تعليل بودن آن به اين اضافه مى نوع حسنه و در زندگى آخرتش حسنه ديگرى روزيش كند، آن گاه جمله مزبور را
تواند باشد، و رجوع به خدا كه عبارت است از سلوك عنايت است كه حسنه زندگى دنيا جز نيكويى عيش آن چيز ديگرى نمى

كند، و به عبارت ديگر طريقه و پيروى راه فطرت او، آدمى را به نيكويى عيش و حيات طيب در دنيا و آخرت هدايت مى
ت ما به سوى تو بازگش» :گويديب از آثار بازگشت به سوى خدا است، و با اينكه موسى از قول خود و ديگران مىحيات ط

كه به معناى قضاء و « و اكتب» جاى آن هست كه خداوند در آينده حيات طيب را روزيشان فرمايد، مناسب با كلمه« كرديم
لات جم، ﴾ارِحَْْْنَا وَ  لَناَفَاغْفِرْ ﴿ فصل اول از دعاى آن جناب يعنى جملهو اما . تقدير است نيز همين روزى كردن در آينده است

نْتَ ﴿ سابق بر آن از قبيل
َ
نْتَ وَ ﴿ و همچنين ﴾وَلَِ نَاأ

َ
 هُدْناَإنِاَ ﴿ كند، و ارتباطى با تعليلكفايت تعليل آن را مى ﴾الَغَْافرِِينَ  خَيُُْ  أ

 .-دقت بفرماييد  -ندارد  ﴾إلََِْكَ 
  



 بيان اينكه رحمت خدا عام و عذاب او خاص است
صِيبُ  عَذَابِ قاَلَ ﴿

ُ
شَاءُ  مَنْ  بهِِ  أ

َ
  ﴾ء  شَْ  كَُ  وَسِعَتْ  رحَْْتَِ  وَ  أ

بينيد خداوند اين جواب را طورى بيان اين جمله جواب خداى سبحان است به درخواست موسى، و بطورى كه مى
در مقابل كلامى كه او قبل از درخواست خود گفته بود و به عرض رسانيده  كرده كه هم جواب درخواست موسى باشد و هم

ِ ﴿ بود كه هْلكَْتَهُمْ  شِئْتَ  لوَْ رَب 
َ
كرده  «هر كه را بخواهيم» قرار بگيرد، و اگر رساندن عذابش را مقيد به جمله ﴾إيِاَيَ  وَ  قَبْلُ  مِنْ  أ

حيه شود نه از نابوده كه عذاب از اقتضاى عمل گنهكاران ناشى مىو در رحمت خود چنين تقييدى را به كار نبرده براى اين 
و نيز  1﴾آمَنْتُمْ  وَ  شَكَرْتُمْ  إنِْ  بعَِذَابكُِمْ  الََلُّ  يَفْعَلُ مَا ﴿ :شود هم چنان كه فرمودهخود او، از ناحيه او جز رحمت ناشى نمى

زيِدَنكَُمْ  شَكَرْتُمْ لَئنِْ ﴿ :فرموده
َ
  2﴾لشََدِيد   عَذَابِ  إنَِ  مْ كَفَرْتُ  لئَنِْ  وَ  لَْ

كند، اين عذاب كردنش به اقتضاى ربوبيتش آيد كه اگر خداوند گنهكاران را عذاب مىو از اين دو آيه به خوبى بر مى
ت گيرد، و معلوم اسنيست، و گر نه جا داشت تمامى افراد را عذاب كند، و حال آنكه مشيتش به عذاب افراد معينى تعلق مى

اران اند، پس باز عذاب او مستند به گنهكگيرد مگر به عذاب كردن آن افرادى كه نعمتش را كفران كردهتعلق نمىكه مشيتش 
 .است نه مستند به خود او

آيد كه اصولا عذاب همان فقدان رحمت است، هم چنان كه نقمت عدم بذل علاوه بر اينكه از آيات كريمه قرآن بر مى
مت و رحمت جز در مورد افرادى كه بخاطر كفر و گناه استعداد رحمت و نعمت را از دست نعمت است، و اين نرسانيدن نع

 .كند، پس در حقيقت سبب عذاب، همان نبودن سبب رحمت استاند تحقق پيدا نمىداده
شود دليلش خيلى روشن است، براى اينكه سعه رحمت و اينكه گفتيم از ناحيه خود او جز رحمت و نعمت ناشى نمى

اضه نعمت از مقتضيات الوهيت و از لوازم صفت ربوبيت است، هيچ موجود مربوب و مخلوق نيست مگر اينكه وجودش و اف
براى خود او و براى بسيارى از موجودات ديگر نعمت است، چون موجودات همه به هم مربوطند و خير و شرى كه در يك 

نند نيرومندى و ثروت و امثال آن دو كه هم صاحبش از موجود هست يا هم براى خودش و هم براى ديگران نعمت است ما
 شود و هم ديگران و يا اگر براى خودش نقمت است حد آن منتفع مى

  
                                                      

 .147نساء، آيه  -. اس داريد و مؤمن باشيد خدا را با عذاب شما چكاراگر سپ 1
 .7ابراهيم، آيه  -. و اگر سپاس داريد افزونتان دهم، و اگر كفران كنيد عذاب من بسيار سخت است 2



اقل براى ديگران نعمت است، مانند بلاها و امراض و آفاتى كه براى صاحبش مايه ضرر است، و ليكن موجودات ديگر از 
گفت كه رحمت الهى واسعه است، و اختصاص به مؤمن و يا صاحبان شعور نداشته توان مىبنابراين شوند، بلاى او منتفع مى

و مخصوص به دنيا يا به آخرت نيز نيست، حتى شمول و عموميتش فعلى است نه شانى، و مشيت او هم همواره ملازم با 
 .رحمت او است

ر نظر بگيريم و عذاب آن و البته اگر عذاب را نسبت به خود معذب و رحمت و نعمت را نسبت به شخص متنعم د
لذت اين را مقياس قرار دهيم رحمت الهى، واسعه نخواهد بود، بلكه رحمتش خاص و عذابش نيز خاص خواهد بود، الا 

بينيم افرادى از يابد، وقتى مىاينكه اين يك معنايى است قياسى كه از مقايسه حال افرادى نسبت به حال افراد ديگر تحقق مى
 يابيم قهرا نعمتىاند و اين حرمان را يك نوع عذاب و ناراحتى مىداوند به ديگران ارزانى داشته محروم ماندههايى كه خنعمت

شود، و همچنين وقتى آفات و ناگواريها و عقاب دنيوى و را كه آن دسته ديگر دارا هستند در مقابل اين عذاب رحمت مى
 .شود، و ليكن به آن معنايى كه گذشت همه اينها رحمت استحمت مىاخروى عذاب باشد قهرا ايمنى از آنها خود يك نوع ر

 رحمت عام و رحمت خاص: اشاره به دو قسم رحمت براى خداى تعالى
توان گفت كه براى خداى تعالى دو قسم رحمت است، يكى رحمت عام كه مؤمن و كافر، نيكوكار و فاجر و پس مى
آمده و از ابتداى هستى و در مسير وجودشان مادامى كه وجود دارند بوسيله آن شعور همه بوسيله آن به وجود با شعور و بى

دهد كه داراى ايمان و اى است كه خداوند آن را تنها به كسانى مىو ديگر رحمت خاص كه خود عطيه. خورندروزى مى
كفار و مجرمين بخاطر كفر و عبوديت باشند، مانند حيات طيب و زندگى نورانى در دنيا، و جنت و رضوان در آخرت كه 

اى ندارند، و بهره آنان چيزى است در مقابل اين رحمت مانند عذاب استيصال و زندگى نكبت بار از دنيا، جرمشان از آن بهره
پس اين رحمت است كه در مقابل عذاب است نه رحمت واسعه عامه، زيرا عذابى كه در مقابل . و آتش و آلام آن در آخرت

را بر آن اطلاق كرد مصداقى از مصاديق رحمت  «چيز» رار بگيرد وجود ندارد بلكه هر موجودى كه بتوان كلمهرحمت واسعه ق
عامه واسعه است، حال يا براى خودش رحمت است و يا براى غير، چون اصل خلقتش به ملاك و به منظور رحمت بوده، 

 .د، و ما آن را از مصاديق عذاب بشماريمبر آن اطلاق بشو« چيز» ماند كه كلمه، چيزى باقى نمىبنابراین
صِيبُ عَذَابِ ﴿ گردد كه جملهوقتى اين معنا معلوم شد به خوبى روشن مى

ُ
شَاءُ  مَنْ  بهِِ  أ

َ
، ﴾ء  شَْ  كَُ  وَسِعَتْ  رحَْْتَِ  وَ  أ

اينكه ميان آن دو كند، و اگر ميان عذاب و رحمت عامه مقابله انداخته با خصوصيت عذاب و عموميت رحمت را بيان مى
 وده هيزكاران از مؤمنين فراهم نمتقابل نيست براى اين است كه با ذكر رحمت عامه زمينه را براى خصوصى شدن آن در حق پر

  



كْتُبُهَا﴿ :بفرمايد
َ
 ﴾فَسَأ

رحمت را مقيد به  ﴾ء  شَْ  كَُ  وَسِعَتْ  رحَْْتَِ وَ ﴿ از آنچه گذشت به دست آمد كه سعه رحمت شانى نيست تا در جمله
آيد در تقدير است، زيرا بطورى كه از ظاهر آيه بر مى «من اشاء» در اين جمله نيز چيزى نظير: مشيت تقديرى نموده و بگوييم

مراد از رحمت، رحمت عامه است كه بالفعل همه موجودات را فرا گرفته و لا بد خدا خواسته كه فرا گرفته، پس اينكه جمعى 
 .در تقدير است، صحيح نيست «ان شئت اگر بخواهيم» ند در اين جمله نيزااز مفسرين گفته

كْت ب هَا ﴿ آيه:
َ
ِينَ فَسَأ ونَ  للََِّّ  رساندرا مى( علیه السلام)استجابت و تقييد دعاى موسى  ﴾...يَتَّق 

كْتُبُهَا ﴿
َ
ينَ فَسَأ   ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ  وَ  الَزَكََةَ  يؤُْتوُنَ  وَ  يَتَقُونَ  للََِِّ

صِيبُ عَذَابِ ﴿ اين جمله تفريع بر جمله
ُ
شَاءُ  مَنْ  بهِِ  أ

َ
است، و معناى آن اين است كه لازمه وجوب اصابه  ﴾...رحَْْتَِ  وَ  أ

: اى از مردم و شمول رحمت بر تمامى موجودات اين است كه رحمت را بر آن بعض ديگر كه عبارتند ازعذاب به پاره
 .ران و دهندگان زكات واجب كنمپرهيزكا

هر كس تقوى داشته باشد و زكات » :خداى سبحان مشمولين رحمت خود را به اوصاف عامى توصيف كرده و فرموده
هم چنان كه مشمولين عذاب را هم بطور « هر كس از شما چنين و چنان باشد» :و نفرموده، «دهد و به آيات خدا ايمان آورد

يز تا نتيجه اين بيان عام ن« هر كه را بخواهم» :اختصاص نداد و فرمود( علیه السلام)عموم ذكر كرد، و به قوم و قبيله موسى 
 .عموميت داشته باشد

حسنه و  خواستيك نحوه تقييد است، براى اينكه موسى در( علیه السلام)و اين بيان عام نسبت به درخواست موسى 
پروردگارا از قوم من همه : تعليل كرده، و در حقيقت خواسته است بگويد ﴾إلََِكَْ  هُدْناَإنِاَ ﴿ رحمت را براى قوم خود با جمله

اند بخاطر همان بازگشتشان مشمول رحمت و حسنه خود كن، و خداوند درخواست اين آن افرادى را كه بازگشت كرده
من به زودى رحمت خود را براى آن افرادى كه هم : نكرد، بلكه آن را تقييد نمود و فرمود عموميت و وسعت را اجابت

 .نويسمبازگشت كردند و هم تقوا پيشه خود ساخته و هم به آيات من ايمان آوردند مى
ت، و اين اسخداى سبحان ( علیه السلام)نيست، زيرا راهنما و معلم انبياء ( علیه السلام)و اين تقييد كسر شان موسى 

دهد كه درخواست خود را مقيد به پرهيز از آموزد، و دستور مىخدا است كه به كليم خود روش درخواست كردن را مى
 محرمات و ايمان به آيات خدا و تسليم در برابر احكام نازل بر انبياء كند، و موسى چنين نكرده بود، او تنها مساله بازگشت را

  



ست كه كلمه بازگشت شامل تقوا و ايمان به آيات خدا و خلاصه شامل تسليم در برابر احكام خدا ذكر كرده بود، و معلوم ا
نيست، و اين تصرفى كه خداى تعالى در درخواست موسى كرده نظير تصرفى است كه در درخواست ابراهيم كرده و آن را 

 .تقييد نموده بود
ِ قاَلَ ﴿ در آيه( علیه السلام)ابراهيم 

يَِتِ  مِنْ  وَ  قاَلَ  إمَِاماا  للِنَاسِ  كَ جَاعِلُ  إنِ  از خدا  1﴾الَظَالمِِيَ  عَهْدِي يَنَالُ  لَ  قاَلَ  ذُر 
اش را نيز مانند خودش امام قرار دهد، و خداوند در جوابش فرمود دعايت تنها در باره آن افرادى از خواسته بود كه ذريه

ن و نيز مانند تصرفى است كه در آ. رسدبه ستمكاران نمى( امامت)ات مستجاب است كه ستمكار نباشند، چون عهد من ذريه
هْلهَُ  ارُْزُقْ وَ ﴿: كنددعاى ديگرش كرده و آن را تعميم داد، و قرآن كريم آن دعا و جوابش را چنين حكايت مى

َ
 الَثمََرَاتِ  مِنَ  أ

مَت عُِهُ  كَفَرَ  مَنْ  وَ  قاَلَ  الَِْخِرِ  الََْوَْمِ  وَ  باِلَلِّ  مِنْهُمْ  آمَنَ  مَنْ 
ُ
هُ  ثُمَ  قَليِلا  فَأ ضْطَر 

َ
ابراهيم در  2﴾الَمَْصِيُُ  بئِسَْ  وَ  الَناَرِ  عَذَابِ  إلَِ  أ

حق كفار من دعاى خير او را در : اين دعا تنها مردم با ايمان اهل مكه را مورد نظر قرار داده بود، و ليكن خداى تعالى فرمود
 .كنمايشان نيز اجابت مى

 اكُْتُبْ وَ ﴿ در جمله( علیه السلام)آيه مورد بحث متضمن استجابت و تقييد دعايى است كه موسى اولا : پس معلوم شد
نْيَا هَذِهِ  فِ  لَناَ دلالت دارد  د بحثاند سياق آيه موركرده بود، و عجب از بعضى مفسرين است كه گفته ﴾الَِْخِرَةِ  فِ  وَ  حَسَنَةا  الَِ 

علیه )اند موسى و همچنين از بعضى ديگر كه گفته. بر اينكه خداى تعالى دعاى موسى را رد كرده و آن را مستجاب ننموده
د انمستجاب نمود و استدلال كرده( عليه الله صلوات)براى قوم خود دعا كرد و خداوند دعايش را در حق امت محمد ( السلام

ينَ ﴿ بيان از جمله ﴾الَرَسُولَ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿ به اينكه جمله  .ردازيمپو ما به زودى به نقل و جواب آن مى -. است ﴾يَتَقُونَ للََِِّ
را هم كه همان طلب مغفرت براى قوم خود بود ( علیه السلام)معلوم شد كه خداى تعالى دعاى اول موسى  ثانياو 

ه خداوند دعاى بيهوده غير مستجابى را در كلام خود نقل كند، چيزى كه هست مستجاب كرده است، چون معقول نيست ك
در اينجا مانند موارد ديگرى مشابه آن به سكوت از رد دعا اكتفاء شده است، چون همين سكوت از رد دعا خود دليل بر 

 استجابت آن
  

                                                      
 124.بقره، آيه  -. رسدعهد من به ستمكاران نمى: ام، گفتو از ذريه: ترا پيشواى مردم كنم، گفت: گفت 1
و هر كه كافر شود اندكى برخوردار كنم آن گاه او را به عذاب : ها روزى ده، گفتاز مردم آن هر كه را به خدا و روز جزا ايمان بياورد از ميوهو  2

 .126بقره، آيه  -. جهنم بكشانم كه سرانجامى است بد



استجابت دعاى دوم او است، كه از خداوند حسنه دنيا به هيچ وجه مربوط به اين دعا نيست، بلكه « فسأكتبها» است، و جمله
 .و آخرت خواسته است

رنِاَ ﴿ :مؤيد اينكه خداوند دعاى اول موسى را نيز مستجاب كرده و از گناه قومش كه گفتند
َ
ن در گذشته اي ﴾جَهْرَةا  الََلَّ أ

رسد زيرا به نظر خيلى بعيد مى 1﴾تشَْكُرُونَ  لعََلكَُمْ  وْتكُِمْ مَ  بَعْدِ  مِنْ  بَعَثْنَاكُمْ ثُمَ ﴿ :فرمايداست كه در جاى ديگر داستان مى
  .كه خداوند ايشان را دوباره زنده كرده باشد در حالى كه آن گناهانشان را كه بخاطر آن هلاكشان كرده بود نيامرزيده باشد

و )كنم نصيب و واجب مى يعنى به زودى رحمت خود را« فسأكتبها» :و به هر حال معناى جملات آن آيه اين است كه
 (.كنداگر تعبير به كتابت كرده براى اين بوده كه حتمى بودن آن را بهتر برساند، چون كتابت ثبوت و وجوب بيشترى را افاده مى

ينَ ﴿  .دهندو زكات مى ﴾الَزَكََةَ  يؤُْتوُنَ وَ ﴿ كنند،براى كسانى كه از گناهان و ترك واجبات دورى مى ﴾يَتَقُونَ للََِِّ
اند كه باعث زيادى مال و اصلاح زكات به معنى حق مالى و يا مطلق انفاق در راه خدا است، و براى اين زكاتش گفته

منظور از دادن زكات پاك كردن دل و اصلاح : اندشود، و چه بسا اشخاصى كه گفتهمفاسد اجتماع و تكميل نواقص آن مى
 .اخلاق است، و ليكن اين حرف قابل اعتنا نيست

داوند اى است كه از ناحيه خايمان آوردن به آيات به معناى تسليم در برابر هر آيه و نشانه ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿
و چه  (صلى الله عليه وآله و سلم)رسيده باشد، چه اينكه آن نشانه معجزه باشد، مانند معجزات موسى و عيسى و رسول خدا 

لامتى و چه خود انبياء باشند، و يا ع( علیه السلام)نى باشد، مانند شرايع دين موسى و دستورات ساير انبياء اينكه احكام آسما
لله عليه صلى ا)از علامات نبوت پيغمبرى باشد، مانند علائمى كه خداوند در كتاب تورات موسى و انجيل عيسى براى محمد 

تند كه بر هر كس واجب است در برابر آن تسليم شود و آن را تكذيب ذكر كرده، همه اينها آيات خداوند هس( وآله و سلم
 .نكند

تغيير يافته است،  (قال)به غيبت ( ما)اين بود معناى آيه، و در اين آيه التفات بكار رفته يعنى سياق كلام از تكلم مع الغير 
خدا گفت عذاب خود را » :گاه در آخر فرمودهآن  «موسى از قوم خود هفتاد نفر براى ميقات ما برگزيد» :زيرا در اول فرموده

 و گويا اين تغيير لحن براى اين بوده كه زمينه و مقام گفتار در اول كلام مقام اظهار «رسانمبه هر كس بخواهم مى
  

                                                      
 .56 بقره، آيه -. سپس شما را بعد از مردنتان بر انگيختيم بلكه شما شكرگزارى كنيد 1



 «كرديمما چنين كرديم و ما چنان » :گويندزنند، و مىعظمت بوده، و عظماء در اين مقام هميشه از خود و اطرافيان خود دم مى
به خلاف آخر كلام كه مقام، مقام اظهار عنايت خاصه نسبت به مخاطب و يا نسبت به خطاب است و در چنين مقامى بايد به 

نقل ( السلام علیه)بينيم در آيات مورد بحث و در موارد ديگرى كه مناجات انبياء و اولياء تعبير كرد، و لذا مى( قال)صيغه افراد 
در شب طور بازگو شده و آنجا ( علیه السلام)آمده و آنجا كه دعاى موسى ( علیه السلام)نوح و ابراهيم شده، آنجا كه دعاهاى 

كه ادعيه ساير صالحين و استجابت دعاهايشان به ميان آمده همه جا لحن كلام آنان لحن متكلم وحده است، كه با مقام مناجات 
 .ل نشده است مگر براى فهماندن نكته زائدىو اظهار كوچكى تناسب دارد، و هيچ جا از اين لحن عدو

بكار رفته و با اينكه سياق كلام در اول آيه سياق متكلم وحده  ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿ و اما التفاتى كه در جمله
 ،«آورندآيات ما ايمان مىو كسانى كه به » :در آخر فرموده« ...نويسم رحمت خود راپس من به زودى مى» :فرمودبوده و مى

متصل « ...و كسانى كه» اش اين باشد كه بخواهد اين آيه را با آيه بعدى كه خود يك نوع بيانى است براى جملهظاهرا نكته
زند و اى است كه از نتيجه بحث گريز مىسازد، زيرا آيه بعدى بطورى كه بعدا نيز اشاره خواهيم كرد به منزله جمله معترضه

از سياق آيه مورد بحث يعنى خطاب مشافهى ميان موسى و خداى تعالى خارج است، و از آن آيه به بعد به سياق  سياق آن
 .شوداصلى كلام يعنى سياق تكلم با غير برگشت مى

لطيفى  براى اين است كه به نحو «و الذين هم بآياتى يؤمنون» :و نفرمود ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿ پس اينكه فرمود:
قت دقت بفرماييد كه جاى د -آيات بعدى را با آيات قبل از آيه مورد بحث متصل سازد و اين از عجائب سياقات قرآنى است 

 .-است 
َ  الَنبََِ  الَرَسُولَ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿ م ِ

ُ
نَِْيلِ  وَ  لِوَْرَاةِ اَ  فِ  عِنْدَهُمْ  مَكْتُوباا  يََدُِونهَُ  الَََِّي الَْْ   ﴾عَلَيْهِمْ كََنتَْ ...  الَِْْ

مْ  يضََع  وَ ﴿ در« اصر» معناى مْ  عَنهْ    ﴾إصَِْْه 
 «ورأصرته فهو ماص» :شودبه معناى گره زدن و حبس كردن به قهر است، گفته مى «اصر» :راغب در مفردات گفته است

ت، به معنى زندان كشتى اس -به فتح صاد و كسر آن  -« ماصر و ماصر» يعنى زندانى كردم او را و او فعلا زندانى است، كلمه
معنايش اين است كه خداوند چيزهايى را كه مانع ايشان از خيرات و  ﴾إصَِِْهُمْ  عَنْهُمْ  يضََعُ وَ ﴿ :فرمايددر قرآن هم كه مى

نيز به همين معنا است، گر چه  ﴾إصِِْاا  عَلَيْنَا تََمِْلْ  لَ وَ ﴿ :فرمايدشود از آنان بردارد، و در آنجا كه مىرسيدن به صواب مى
 اند معنايش ثقل و سنگينى است، و ليكنها گفتهبعضى

  



 .اندازندو به معناى طوق و بندى است كه به دست و پاى اشخاص مى« غل» جمع« اغلال» و. 1تحقيقش همان است كه من گفتم
َ  الَنبََِ  الَرسَُولَ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿ م ِ

ُ
است، و  ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿ اين آيه بحسب ظاهر سياق، بيان جمله ﴾...الَْْ

عروف و كند كه امر به مكند، براى اينكه رسول خدا را پيغمبرى درس نخوانده معرفى مىظاهر آن نيز بيان بودنش را تاييد مى
كند، و موانع و غل و زنجيرهايى را را بر بشر حلال و هر ناپاك و پليدى را حرام مىاى نهى از منكر كرده و هر پاك و پاكيزه

هاى نبوت آن حضرت و خاتميت نبوت كند، و همه اينها آيات و نشانهكه مانع سعادت بشر است از دست و پاى آنان باز مى
ان كرده بود پس ايمان به آنها ايمان به آن آيات او است، و همان آياتى است كه خداوند قبلا در تورات و انجيل براى ايشان بي

هاى است، و يهود و نصارا اگر بخواهند دستورات اكيد تورات و انجيل را در باره ايمان به آيات بكار ببندند ناگزيرند به نشانه
 .نيز ايمان بياورند( صلى الله عليه وآله و سلم)نبوت خاتم النبيين 

ملتزم  توان به چنين معنايىشود، و ليكن انصاف اين است كه نمىسياق آيه استفاده مى اين آن معنايى است كه از ظاهر
توان گفت آن رحمتى كه خداوند بر يهود واجب كرد به شرط اينكه تقوا پيشه كرده و به آيات خداوند شد، و بدون شك نمى

اند، رسول خدا بوده و به دعوت وى ايمان آوردهشمارى است كه معاصر عصر ايمان بياورند تنها شامل آن عده معدود و انگشت
الله عليه وآله  صلى)شمارى كه از زمان موسى و استجابت دعايش تا زمان بعثت خاتم انبياء ها يهود حتى پارسايان بىو ميليون

خود قرآن شهادت توان كرد، چرا كه اند همه از آن رحمت محرومند، توهم اين معنا را هم نمىبه دنيا آمده و رفته( و سلم
شمارى از بنى اسرائيل دعوت الهى موسى را اجابت نموده و خداوند هم ايمانشان را پذيرفته و وعده دهد به اينكه گروه بىمى

خير شان داده است، با اين حال چطور ممكن است رحمت الهى مبسوط بر بنى اسرائيل را منحصر در عده قليلى از ايشان 
 .دانست

َ  الَنبََِ  الَرَسُولَ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿ ، جملهبنابراین م ِ
ُ
ت و ليكن اس ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿ گر چه بيان جمله ﴾...الَْْ

در سعه و ضيق مساوى با آن نيست، بلكه بيان خاصى است كه از مبين عام خود، استخراج و انتزاع شده، و در آن از هزاران 
تنها مؤمنين به نبوت خاتم النبيين و آيات آن ذكر شده تا غرض از سوق كلام كه همان  -كه مشمول مبين عام است  -نفر يهود 

 .و لزوم اجابت آن بر يهوديان است معلوم گردد( صلى الله عليه وآله و سلم)بيان حقيقت دعوت محمدى 
  

                                                      
 «.اصر»راغب ماده  مفردات 1



شود، مثلا از از نظر سعه و ضيق اختلاف باشد در قرآن كريم بسيار ديده مى« بيان» و« مبين» و از اين سنخ بيان كه ميان
غْوِيَنَهُمْ فَبعِِزَتكَِ ﴿ :ابليس حكايت شده كه بطور عموم گفته است

ُ
جَْْعِيَ  لَْ

َ
و در جاى ديگر دايره فعاليت خود را تنگ  1﴾...أ

تَخِذَنَ ﴿ :كرده و گفته است
َ
كنيد اين جمله استخراج شده است از جمله بطورى كه ملاحظه مى 2﴾مَفْرُوضاا  نصَِيباا  عِبَادِكَ  مِنْ لَْ

 .اول كه از او حكايت شده
آن گاه  3﴾صَوَرْناَكُمْ  ثُمَ  خَلقَْنَاكُمْ  لقََدْ وَ ﴿ :فرمايدمىو نيز در اول همين سوره نخست خطاب به اين امت نموده 

تيِنََكُمْ  إمَِا آدَمَ  بنَِ ياَ ﴿ :فرمايدبطور عموم مى
ْ
خاص است، « مبين» عام و« بيان» در اين مثال بعكس مثال بالا 4﴾مِنْكُمْ  رُسُل   يَأ

استخراج خطاب از خطاب و منظور از آن تعميم دادن مطلب است، و اين سنخ بيان همانطورى كه در سابق گفته شد از قبيل 
 .و نظائر آن در قرآن كريم بسيار است

ادن بيان بر به استخراج بيان از بيان براى تطبيق د ﴾الَرَسُولَ  يتَبَعُِونَ الَََِّينَ ﴿ بنا بر آنچه گذشت برگشت بيان بودن جمله
وقتى رحمت مكتوب بر بنى اسرائيل منحصرا براى كسانى مكتوب و : اشدمورد حاجت است، و مثل اين است كه فرموده ب

واجب شده است كه تقوى پيشه كنند و زكات دهند و به آيات ما ايمان بياورند، در اين زمان كه زمان بعثت آخرين پيغمبر ما 
ر تنها ايشانند اى اينكه در اين عصاست مصداق آن اشخاص از بنى اسرائيل تنها كسانى هستند كه اين پيغمبر را پيروى كنند، بر

را تصديق نموده و آيات ( علیه السلام)دهند و هم به آيات ما ايمان دارند، موسى و عيسى و محمد كه تقوى داشته و زكات مى
حمد مو معجزات و شرايع و احكامى را كه ما بوسيله ايشان فرستاديم پذيرفتند، آرى، تنها ايشانند كه به آيات و امارات نبوت 

 .و علامات ظهور دعوت وى كه در تورات و انجيل آمده ايمان آوردند( صلى الله عليه وآله و سلم)
بكار رفته، و اين بهترين تعبير است، زيرا ايمان به آيات خداى سبحان و  ﴾يتََبعُِونَ ﴿ كلمه ﴾يؤُْمِنُونَ ﴿ در اين آيه به جاى

دلالت بر همين  «يتبعون» و تسليم در برابر دستورات ايشان است، و تعبير به ايمان آوردن به انبياء و شرايع ايشان به اطاعت
 فهماند ايمان بهكند و مىمعنا مى

  
                                                      

 .82ص، آيه  -. كنمپس به عزتت سوگند كه همگى و تمامى بندگانت را اغواء مى 1
 .118نساء، آيه  -. از بندگانت نصيب معلومى اغواء خواهم نمود 2
 .11اعراف، آيه  -. و به تحقيق ما شما را آفريديم و سپس صورتگرى كرديم 3
 .35اعراف، آيه  -. پيغمبرانى از خودتان بسويتان آينداى بنى آدم اگر  4



اى ندارد، چون هر قدر هم شخص اعتقاد به حقانيت آيات و شرايع الهى داشته باشد مع ذلك وقتى معناى صرف اعتقاد فائده
 .آن آيات را تكذيب كرده استاطاعت و تسليم در كارش نباشد عملا حق بودن 

ياد كرده و  «امى» و« نبى»، «رسول» را اسم نبرده و با سه وصف( صلى الله عليه وآله و سلم)و از اينكه رسول خدا 
نَِْيلِ  وَ  الَِوَْرَاةِ  فِ  عِنْدَهُمْ  مَكْتُوباا  يََدُِونهَُ الَََِّي ﴿ :اش فرمودهمخصوصا از اينكه دنباله كه آن  آيدبدست مىبه خوبى  ﴾الَِْْ

جناب در تورات و انجيل هم به همين سه وصف معرفى شده است، چون غير از آيه مورد بحث كه راجع به شهادت تورات 
به مجموع اين اوصاف ( صلى الله عليه وآله و سلم)و انجيل بر نبوت آن حضرت است در هيچ جاى ديگر قرآن رسول خدا 

توصيف وى به اين اوصاف تعريف آن جناب به اوصاف آشناى در نظر يهود و نصارا  يك جا توصيف نشده، و اگر منظور از
 .كرداى را افاده نمىنبود در خصوص اين آيه وى را به اين اوصاف و مخصوصا صفت سوم توصيف كردن هيچ نكته

 امر به معروف، نهى از منكر، تحليل حلائل، تحريم خبائث، و بر داشتن تكاليف شاقه، از مختصات
 اسلام است

و همچنين ظاهر آيه دلالت و يا حد اقل اشعار دارد بر اينكه مساله امر به معروف و نهى از منكر و خلاصه امور 
در اين آيه به آن امور وصف شده همه از علائمى است كه از آن جناب ( صلى الله عليه وآله و سلم)اى كه رسول خدا پنجگانه

ر هم و همين طو -در تورات و انجيل ذكر شده است، و بر اينكه اين امور از مختصات پيغمبر اسلام و ملت بيضاى او است 
هْلِ  مِنْ  سَوَاءا لَيسُْوا ﴿ براى اينكه هر چند به شهادت آيه -هست 

َ
مَة   الَكِْتَابِ  أ

ُ
مُرُونَ وَ ﴿: فرمايدتا آنجا كه مى ﴾قاَئمَِة   أ

ْ
 يَأ

ولئَكَِ  وَ  الَْْيَُْاَتِ  فِ  يسَُارعُِونَ  وَ  الَمُْنْكَرِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  وَ  باِلمَْعْرُوفِ 
ُ
ساير امم صالح نيز به وظيفه امر به معروف  1﴾الَصَالِْيَِ  مِنَ  أ

خْرَجَ  الَتَِ  الََلِّ  زيِنَةَ  حَرَمَ  مَنْ قُلْ ﴿ اند، و به شهادت آيهكردهو نهى از منكر قيام مى
َ
زْقِ  مِنَ  الَطَي بَِاتِ  وَ  لعِِبَادِهِ  أ ِ حلال  2﴾الَر 

د، و همچنين هر اناى از فطرياتى بوده كه همه اديان بر آن اتفاق داشتهدانستن طيبات و حرام دانستن خبائث و پليديها تا اندازه
ه و هم بود( علیه السلام)چند مساله برداشتن موانع و غل و بندهاى معنوى از دست و پاى بشر تا حدى در شريعت عيسى 

قاا وَ ﴿ حكايت قرآن در آيه ِ ِ  مِنَ  يدََيَ  بيََْ  لمَِا مُصَد  حِلَ  وَ  الَِوَْرَاة
ُ
ِمَ  الَََِّي بَعْضَ  لَكُمْ  لِْ قَدْ ﴿ آن دلالت و آيه بر 3﴾عَلَيْكُمْ  حُر 

َ  وَ  باِلْْكِْمَةِ  جِئْتُكُمْ  ِ بَي 
ُ
  بَعْضَ  لكَُمْ  لِْ

  

                                                      
 .114آل عمران، آيه  -. ايمان آورند به خدا و روز جزا، و امر به معروف و نهى از منكر كنند، و در خيرات شتاب كنند، و آنان از شايستگانند 1
 .32اعراف، آيه  -. اكيزه حرام كرده استهاى پاى راى كه خدا براى بندگان خويش پديد آورده با روزىبگو چه كسى جامه 2
 .50آل عمران، آيه  -. ام تا تورات راى كه پيش از من بوده تصديق كنم و بعضى چيزها كه بر شما حرام شده برايتان حلال كنمآمده 3



كه خطاب به بنى اسرائيل است بر آن اشعار دارد، الا اينكه هيچ خردمندى ترديد ندارد در اينكه دينى كه  1﴾فيِهِ  تَُتَْلفُِونَ  الَََِّي
ز ناحيه خدا آورده هر چند بر كتب آسمانى ديگر صحه گذارده و آنها را به همراهى كتابى ا( صلى الله عليه وآله و سلم)محمد 

روح امر به معروف و نهى از منكر تا آنجا كه ظرفيت تصديق كرده است، و ليكن خودش يگانه دينى است كه در قالب بى
ل در آن را توسعه داد كه شامداشته روح حيات دميده و كار آن را كه جز دعوت زبانى چيز ديگرى نبود به جايى رسانيد و آن ق

جهاد با اموال و نفوس گرديد، و تنها دينى است كه جميع امور مربوط به زندگى بشر و همه شؤون و اعمال وى را بر شمرده 
 .و آنها را به دو قسم طيبات و خبائث تقسيم، و طيبات را حلال و خبائث را حرام نموده است

قانون اجتماعى به تفصيل قوانين اين شريعت نبوده و بمانند آن به جزئيات و آرى قوانين مجعوله در هيچ دين و هيچ 
اى كه در ساير اديان و مخصوصا در دين يهود و به دقائق امور نپرداخته است، دينى است كه جميع احكام و تكاليف شاقه

و كامل امور پنجگانه مذكور در آيه  دست احبار و ملايان ايشان رخنه پيدا كرده بود نسخ كرده و از بين برده، پس حد اعلا
برداشتن تكاليف  - 5تحريم خبائث  - 4تحليل طيبات  - 3نهى از منكر  - 2امر به معروف  - 1: مورد بحث كه عبارت بود از

 .شوداى از هر يك آنها ديده مىشود، هر چند در ساير اديان نمونهشاقه جعلى و غير الهى، تنها و تنها در اسلام يافت مى

 كامل و جامع بودن اسلام، خود دليلى است مستقل بر حقانيت آن
ترين گواه بر صدق و همين معنا صرفنظر از شهادت تورات و انجيل بر حقانيت اسلام، خود بهترين شاهد و روشن

تاب شهادت ادعاى آورنده آن است، بطورى كه اگر بشارات و علائم آن جناب در تورات و انجيل هم نيامده بود، و آن دو ك
همين كمال شريعتش در شهادت بر صدق ادعايش كافى بود، چون شريعت آن حضرت در . صريحى بر نبوت وى نداشتند

حال بايد از يهود و نصارا پرسيد غرض از پيروى يك . است( علیه السلام)حقيقت تكميل شده همان شريعت موسى و عيسى 
توان داشت چيست؟ آيا علامت صحيح بودن يك دين جز اين ق مىدين صحيح و اصولا انتظارى را كه از يك شريعت ح

است كه برگشت تمامى احكام و قوانينش به يكى از امور پنجگانه بالا باشد و بخواهد با تفاصيل احكامش معروف را معروف 
گر چنين را لغو كند؟ او منكر را منكر دانسته طيبات را حلال و خبائث را حرام نموده و خرافات و عقائد ساختگى سودپرستان 

 است پس بايد اعتراف كنند به اينكه شريعتى كه متضمن حد
  

                                                      
 .63زخرف، آيه  1



 .اعلا و كامل اين امور است همان مرحله كامل شريعت خود ايشان است
مُرُهُمْ ﴿ از اين بيان به خوبى ظاهر گرديد كه جملات

ْ
دهد مى مجموعا توضيح ﴾...الَمُْنْكَرِ  عَنِ  يَنْهَاهُمْ  وَ  باِلمَْعْرُوفِ يَأ

ق   الََلِّ  عِنْدِ  مِنْ  رسَُول   جَاءهَُمْ  لمََاوَ ﴿ قرآن تورات و انجيل را تصديق دارد، مانند آيه: فرمايدمعناى آياتى را كه مى ِ ِ  مُصَد   مَال
وتوُا الَََِّينَ  مِنَ  فَرِيق   نَبَذَ  مَعَهُمْ 

ُ
نَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  وَرَاءَ  الََلِّ  كتَِابَ  الَكِْتَابَ  أ

َ
 عِنْدِ  مِنْ  كتَِاب   جَاءهَُمْ  لمََاوَ ﴿ و آيه 1﴾يَعْلَمُونَ  لَ  كَأ

ق   الََلِّ  ِ  عَََ  الََلِّ  فَلعَْنَةُ  بهِِ  كَفَرُوا عَرَفُوا مَا جَاءهَُمْ  فَلَمَا كَفَرُوا الَََِّينَ  عَََ  يسَْتَفْتحُِونَ  قَبْلُ  مِنْ  كََنوُا وَ  مَعَهُمْ  لمَِا مُصَد 
 مبعوث شد و شريعت و كتابى( صلى الله عليه وآله و سلم)و مقصود از اين دو آيه اين است كه وقتى رسول خدا  2﴾الَكََْفرِِينَ 

ر دانستند كه اين همان پيغمبرى است كه دكرد به آن كافر شدند، با اينكه مىآورد كه شريعت و كتاب ايشان را تكميل مى
يت كرده كه نيز حكا( علیه السلام)اند، هم چنان كه از مسيح شارت دادهگويى شده، و انبيايشان به آمدنش بكتابهايشان پيش

ائيِلَ  بنَِ ياَ ﴿ :فرموده ِ  إسََِْ
قاا  إلََِكُْمْ  الََلِّ  رسَُولُ  إنِ  ِ ِ  مِنَ  يدََيَ  بيََْ  لمَِا مُصَد  اا  وَ  الَِوَْرَاة ِ تِ  برِسَُول   مُبَشَ 

ْ
ِ  بَعْدِي مِنْ  يَأ  سْمُهُ ا

حَْْدُ 
َ
 .3﴾أ

هايى كه در كتب مقدس يهود و نصارا است تا آنجا كه ميسور است بحث به زودى در باره بشارت - ان شاء  الله -و ما 
فصيل بلكه بطور ت« مصدقا لما بين يديه» :و اگر در آيه مورد بحث مانند آيات سابق الذكر بطور اجمال نفرمود. خواهيم كرد

ين آيه وجهه كلام تنها به دو ملت يهود و نصارا نيست، بلكه به تمام مردم است، امور پنجگانه را بر شمرد براى اين بود كه در ا
ِ ﴿ :دهد كه جميع بشر را خطاب كرده و بگويدبينيم در آيه بعديش پيغمبر خود را دستور مىو لذا مى

 إلََِكُْمْ  الََلِّ  رسَُولُ إنِ 
س هر پ ﴾بهِِ  آمَنُوافَالََِّينَ ﴿ :كه در خود آيه بطور عموم فرمودهشاهد ديگر اين .ن فرستاده خدا به سوى همگى شمايمم ﴾جَِْيعاا 

 .و طورى نفرمود كه مختص به يهود و نصارا باشد آن كسانى كه ايمان آوردند به او
وهُ  وَ  عَزَرُوهُ  وَ  بهِِ  آمَنُوافَالََِّينَ ﴿   ﴾...الَن ورَ  اتَِبَعُوا وَ  نصََُ

 و مقصود از نورى. معناى يارى توأم با تعظيم استبه  «تعزير» از مصدر «عزروه» كلمه
  

                                                      
. دكه گويى دانا نيستند كتاب خدا را پشت سر افكندنو چون از نزد خدا پيغمبرى بيامدشان كه مصدق توراتشان بود، گروهى از اهل كتاب چنان  1
 .101بقره، آيه  -
شناختند بيامد منكر جستند، وقتى آنچه مىكرد و از پيش بدان بر كافران پيروزى مىو چون كتابى از نزد خدا بيامدشان كه توراتشان را تصديق مى 2

 .89بقره، آيه  -. شدند، لعنت خدا بر منكران باد
است  آيد و نام وى احمدكنم و به پيغمبرى كه بعد از من مىاسرائيل من فرستاده خدا به سوى شمايم، و تورات حاضر را تصديق مى اى پسران 3

 .6صف، آيه  -. دهمنويد مى



كه با او نازل شده همان قرآن كريم است، و غرض از اين تعبير اين است كه بفهماند قرآن كريم نورى است كه راه زندگى و 
ين معنا ت همسازد، چون زمينه كلام اثباآن طريقى را كه انسان بايد براى رسيدن به سعادت و كمال خود بپيمايد روشن مى

 .است
با در  «انزل اليه نازل شد بسوى او» و يا« انزل عليه نازل شد بر او» و نفرمود« انزل معه نازل شده با او» و در اينكه فرمود

به معناى همراه بودن چيزى با چيز ديگرى است، اشاره و تلويح است به همان معناى شهادتى كه « مع» نظر گرفتن اينكه كلمه
گرداند كه پيروى كنيد نورى را كه نازل بر وى شده در حالى كه اين نور ين يك كلمه معناى آيه را به اين بر مىگفتيم، و هم

كند خود شاهد صدق وى است و گواه بر اين است كه وى همان كسى است كه با شرايعى كه در بر داشته و اظهار مى( قرآن)
هد خوا« انزل» حال از نائب فاعل« معه» ، كلمهبنابراینو . خبر داده استتان از آمدنش هاى آسمانىانبياى خود شما و كتاب

ِينَ  الَنَبيِ يَِ  الََلُّ فَبَعَثَ ﴿ و نظير اين تعبير در آيه. بود ِ نْزَلَ  وَ  مُنْذِريِنَ  وَ  مُبَشَ 
َ
 فيِمَا الَناَسِ  بيََْ  لَِحَْكُمَ  باِلَْْق ِ  الَكِْتَابَ  مَعَهُمُ  أ

 .نيز به كار رفته 1﴾فيِهِ  اخِْتَلفَُوا

 گفته شده است «مع» با «انزل» :و علت تعديه كلمه «انزل معه» :وجوهى كه در معناى جمله
 «انزل» است به متعلق «مع» ظرف: اندمفسرين ديگر در توجيه اين تعبير و معناى كلمه مزبور اختلاف كرده، بعضى گفته

مضاف ديگرى است كه حذف شده، و آن يا رسالت است و يا نبوت،  و ميان كلمه مزبور و ضميرى كه بدان اضافه شده است
كنند ى مىپيرو» است، براى اينكه اگر اين مضاف را در تقدير نگيريم معناى آيه «مع رسالته» و يا« مع نبوته» و تقدير كلام

ل نازل نشده بلكه با جبرئي( سلمصلى الله عليه وآله و )شود و حال آنكه قرآن با رسول خدا مى «قرآنى را كه با او نازل شده
 .نازل شده

يروى كردن كنند با او در پپيروى و شركت مى» و معناى آيه «اتبعوا» كلمه مذكور متعلق است به: اندبعضى ديگر گفته
 .«كنندبا پيروى كردن او قرآن را نيز پيروى مى» است، و يا اين است كه «قرآن

يروى كنند قرآن را در حالى كه در پپيروى مى» است و معنايش اين است كه «اتبعوا» حال از فاعل: اندبعضى ديگر گفته
 .«هستند( صلى الله عليه وآله و سلم)كردنشان با رسول خدا 

و . باشدمى «عند نزد» در معناى كلمه: اندو بعضى ديگر گفته. است «على» به معناى «مع» كلمه: انداى ديگر گفتهعده
 .معانى از ظاهر آيه شريفه بر كسى پوشيده نيست ليكن دور بودن اين

  
                                                      

 .213بقره، آيه  1



وهُ  وَ  عَزَرُوهُ  وَ  بهِِ  آمَنُوافَالََِّينَ ﴿ :پس اينكه فرمود  :به منزله تفسيرى است براى صدر آيه كه فرمود ﴾...الَن ورَ  اتَِبَعُوا وَ  نصََُ
پيروى رسول بطور حقيقت، همانا پيروى كتاب خداست كه مشتمل دهد كه منظور از و توضيح مى ﴾الَرَسُولَ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿

است بر شرايع و احكام خدا، و آن چيزى كه براى او معناى اتباع را دارد همان ايمان به نبوت و رسالت او و تكذيب نكردن و 
 .احترامش را رعايت كردن و در برابر اوامرش تسليم بودن و در انجام مقاصد ياريش كردن است

 ﴾...ولَ الَرَسُ  يتََبعُِونَ الَََِّينَ ﴿ اى است كه بر صدر آيه يعنى جملهنتيجه ﴾...بهِِ  آمَنُوافَالََِّينَ ﴿ ن جمله يعنى جملهو اي
استخراج  ﴾يؤُْمِنُونَ  بآِياَتنَِا هُمْ  الَََِّينَ وَ ﴿ شود، چنان كه قبلا هم گفتيم جمله دوم بيان خاصى است كه از بيان عاممتفرع مى

وقتى پيروى رسولى كه داراى اين صفات است همان ايمان به آيات ما باشد كه ما آن را : شده است، و معنايش اين است كه
به بنى اسرائيل توصيه نموده و پاداش آن را بسط رحمت در دنيا و آخرت قرار داده و گفتيم اگر به آيات ما ايمان بياوريد با 

شويد، پس كسانى كه از يهود به وى ايمان آورده و او را يارى كنند همانا اينان ار مىرسيدن به حسنه در دنيا و آخرت رستگ
 .رستگارند

حاش و استدلال براى رفع استي( صلى الله عليه وآله و سلم)عموميت و شمول رسالت پيغمبر اكرم اسلام 
 يهود و مردم غير عرب از بعثت آن حضرت

ي هَا ياَقُلْ ﴿
َ
ِ  الَناَسُ  أ

  ﴾يمُِيتُ وَ ...  جَِْيعاا  إلََِكُْمْ  الََلِّ  سُولُ رَ  إنِ 
بعد از آنكه از اوصاف پيغمبر گراميش بدست آمد كه نزد وى آن دين كاملى است كه حيات طيب بشرى را در هر مكان 

نهى از  وكند، و بشر در رسيدن به چنين زندگانى احتياجى به بيش از امر به معروف و در هر زمانى كه فرض شود تضمين مى
، اى كه خود به دست خويش زده استمنكر و تجويز طيبات و تحريم خبائث و الغاء خرافات و گشودن قيد و بندهاى بيهوده

دهد تا نبوت خود را بر جميع طبقات بشر اعلام نمايد، و بدون ندارد، اينك در جمله مورد بحث پيغمبر خود را دستور مى
 .«من بدرستى فرستاده خدا به سوى همگى شمايم! ايها الناس» :يداينكه آن را مخصوص قومى كند، بگو

رْضِ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مُلْكُ  لَُ الَََِّي ﴿
َ
صفاتى است كه خداوند خود را به آن توصيف  - ﴾يمُِيتُ  وَ  يَُيِ  هُوَ  إلَِ  إلََِ  لَ  الَْْ

خدا را فى نفسه بيان نموده، و در ثانى امكان عموميت  نموده، و مجموع آنها به منزله تعليلى است كه امكان رسالت از ناحيه
كند، و بدين وسيله استيحاش و تعجب بنى اسرائيل را كه چگونه ممكن است مردى غير از يهود آنهم اين رسالت را اثبات مى

ه در ميان دند ككربرد، چون يهوديها پيش خود چنين خيال مىاز طبقه درس نخوانده به چنين نبوتى جهانى برسد از بين مى
تند، پنداشهمه اقوام بشرى فقط آنها از حزب خدايند بلكه آنها خود را از نزديكان درگاه خدا و حتى فرزندان و دوستان خدا مى

 .كندو همچنين استيحاش ناشى از عصبيت غير عرب را از اينكه مردى عرب بر آنان مبعوث شود زائل مى
  



و  «من فرستاده خدا به سوى همگى شمايم» :فرمودمعانى اين است كه در جمله قبل مىوجه دلالت جمله مورد بحث بر اين 
 آن :پس برگشت معناى اين دو جمله به اين است كه «...آن خدايى كه» :فرمايددر اين جمله خدا را توصيف نموده و مى

و زمين از آن او است، همان خدايى  خدايى مرا به رسالت خود برگزيده كه ملك آسمانها و زمين و سلطنت عالى بر آسمان
 تواند به هر چه بخواهد حكم كنداى از آسمانها و زمين باشد، پس تنها اوست كه مىكه معبودى جز او نيست كه مالك گوشه

تواند به اراده خود باشد، اوست كه مىاش نمىاى جلوگير نفوذ ارادهو هيچ مانعى مزاحم نفوذ حكمش نيست و هيچ اراده
اى از بندگانش و يا به سوى همه آنان گسيل بدارد، او همان خدايى است كه زنده كردن و ميراندن به ى به سوى طايفهرسول

تواند مردمى را و يا همه بشر را به حياتى سعيد و طيب زنده كند، چون سعادت و هدايت از دست او است، پس همو مى
ي هَاياَ ﴿ :هم چنان كه فرموده زندگى است همانطور كه شقاوت و ضلالت از مرگ است،

َ
ِ  اسِْتَجِيبُوا آمَنُوا الَََِّينَ  أ  رَسُولِ للِ وَ  لِلَّ

 ﴿ :و نيز فرموده 1﴾يَُيْيِكُمْ  لمَِا دَعَكُمْ  إذَِا
َ
حْيَينَْاهُ  مَيْتاا  كََنَ  مَنْ  وَ أ

َ
 :و نيز فرموده 2﴾الَناَسِ  فِ  بهِِ  يَمْشِ  نوُراا  لَُ  جَعَلْنَا وَ  فَأ

 .3﴾الََلُّ  يَبْعَثُهُمُ  الَمَْوْتَ  وَ  يسَْمَعُونَ  الَََِّينَ  يسَْتَجِيبُ إنَِمَا ﴿
م ِ ِ  الَنبَِ ِ  رسَُولِِ  وَ  باِلَلِّ فَآمِنُوا ﴿

ُ
  ﴾...الَْْ

 يد،وقتى مطلب از اين قرار باشد، پس به من ايمان بياور: اين آيه شريفه تفريع بر آيه قبل است، و معنايش اين است كه
ورزم، زيرا من همان پيغمبر امى هستم كه تورات و انجيل شما به آمدنم بشارت داده، و من به خدا ايمان داشته و به وى كفر نمى

ام، و كلمات او همان شرايع و احكامى است كه بر من و بر انبياى سابق بر من نازل كرده و همچنين به كلمات او ايمان آورده
 .كه رستگار شويد است، مرا پيروى كنيد باشد

ِ ﴿ اين آن معنايى است كه سياق آيه اقتضاى آن را دارد، و از اين معنا وجه التفات از تكلم
 تبه غيب ﴾الََلِّ  رسَُولُ إنِ 

ل شود كه اين آيه دنباله آيه سابق و هر دو كلام رسوشود، البته بايد دانست كه از ظاهر سياق استفاده مىمعلوم مى، «...رسوله»
 .است( صلى الله عليه وآله و سلم)خدا 

  
                                                      

 .24انفال، آيه  -. دعوت كننددهد شما كه ايمان داريد خدا را اجابت كنيد و پيغمبر را نيز، چون شما را به چيزى كه زندگيتان مى 1
 .122انعام، آيه  -. روداش كرديم و براى او نورى قرار داديم كه به كمك آن ميان مردم راه مىآن كس كه مرده بود و زنده 2
 .36انعام، آيه  -. كندكنند، و مردگان را خدا زنده مىفقط كسانى كه گوش شنوا دارند دعوت تو را اجابت مى 3



 «پس ايمان آوريد به خدا و به من» :و وجه التفات همانطور كه قبلا هم خاطر نشان شد اين است كه بجاى اينكه بفرمايد
 و در «نوافام» آن گاه رسول را به اوصافى وصف كرد تا بدين وسيله امر در، «پس ايمان بياوريد به خدا و به رسول او» :فرمود

 .را تعليل كرده باشد ﴾تَهْتَدُونَ  لَعَلكَُمْ  اتِبَعُِوهُ وَ ﴿
هدايت يافتن بسوى سعادت اخروى است كه عبارت است از خوشنودى خدا و « تهتدون» در« اهتداء» و مقصود از

اء رسول، خودش اهتدبهشت او، نه هدايت يافتن به راه حق، زيرا ايمان به خدا و به رسول خدا و پيروى كردن احكام و شرايع 
ولئَكَِ ﴿ به معناى ﴾تَهْتَدُونَ لَعَلَكُمْ ﴿ پس برگشت معناى. اش اهتداء به راه حق باشدبه راه حق است، نه اينكه نتيجه

ُ
 مُ هُ أ

 .استشده  ذكر( صلى الله عليه وآله و سلم)است كه در آيه قبلى بعنوان نتيجه ايمان به خدا و پيروى رسول خدا  ﴾الَمُْفْلحُِونَ 

ة   م وسَ  قَومِْ  مِنْ وَ ﴿ در:« امت» و« هدايت» مراد از مَّ
 
ونَ  أ   ﴾باِلَْْقُِ  يَهْد 

مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿
ُ
  ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

ئاتى كه شمردن سيستايد، و اين از انصاف قرآن است كه بعد از بر در اين جمله عمل صالح نيكان از بنى اسرائيل را مى
همه بنى اسرائيل خدا و رسول را مخالفت : كند، و حاصل معنايش اين است كهاز آنان سر زده مستحقين مدح را نيز مدح مى

اى از ايشان مردمى بودند كه ديگران را به سوى حق راهنمايى نموده و نكرده و بر ضلالت و ظلم پافشارى نداشتند، بلكه پاره
 همان بايى است كه علماى نحو آن را« بالحق» در «باء» :، بايد گفتبنابراین. كردندحق و عدالت حكم مىدر ميان ايشان به 

 .است «باء ملابسه» توان هم گفت كهنامند، مىمى «باء آلت»
ه، دادمعنا، آيه مورد بحث از مواردى است كه خداوند هدايت را به غير خود و به غير انبياء و امامان نسبت بنابراين 

 اتِبَعُِونِ  قوَْمِ  ياَ آمَنَ  الَََِّي قاَلَ وَ ﴿ :اش فرمودهنظير حكايتى كه از مؤمن آل فرعون كرده و با اينكه ظاهرا پيغمبر نبوده در باره
هْدِكُمْ 

َ
  1﴾الَرَشَادِ  سَبيِلَ  أ

بعد از موسى در ميان بنى  و بعيد نيست كه مراد از امت از قوم موسى در آيه مورد بحث، انبياء و امامانى باشند كه
ئمَِةا  مِنْهُمْ  جَعَلنَْاوَ ﴿ :شان در چند مورد و از آن جمله فرمودهاسرائيل پديد آمدند و قرآن در باره

َ
مْرِناَ يَهْدُونَ  أ

َ
وا لمََا بأِ  وَ  صَبَُّ

 چون اگر هدايت 2﴾يوُقنُِونَ  بآِياَتنَِا كََنوُا
  

                                                      
 .38مؤمن، آيه  -. تان كنميا قوم مرا پيروى كنيد تا به راه كمال هدايت: ن داشت گفتآنكه ايما 1
 .24الم سجده، آيه  -. داشتندكردند، چون صبر كرده و به آيات ما يقين مىو از ايشان امامانى قرار داديم كه به امر ما هدايت مى 2



معناى حقيقيش حمل كنيم جز از پيغمبران و امامان ساخته نيست، و بحث از اين معنا به حق را كه در آيه مورد بحث است بر 
ِ قاَلَ ﴿ را در تفسير آيه

نْ  الََلُّ  يرُدِِ فَمَنْ ﴿ و آيه 1﴾إمَِاماا  للِنَاسِ  جَاعِلُكَ  إنِ 
َ
حْ  يَهْدِيهَُ  أ و همچنين در ذيل آياتى ديگر  2﴾صَدْرَهُ  يشَََْ

 .گذرانديم

 در سوره اعراف آمده است( علیه السلام)و اشاره به آيات و معجزاتى كه از موسى  «اسباط» معناى
ةَ  اثِْنَتَْ  قَطَعْنَاهُمُ وَ ﴿ سْبَاطاا  عَشََْ

َ
مَماا  أ

ُ
  ﴾...أ

آيد، و ليكن در بنى اسرائيل به مى« اسباط» در لغت به معناى پسر زاده و يا دختر زاده است، و جمع آن« سبط» كلمه
 كلمه :خاصى بوده، سبط در اصطلاح ايشان به منزله قبيله در نزد عرب است، از ابن حاجب نقل شده كه گفته استمعناى قوم 

ش بايستى اسباط بنى اسرائيل حد اقل سى و شبود مىدر اين آيه بدل از عدد است نه تميز عدد و گر نه اگر تميز مى« اسباطا»
سى و شش  حد اقل جمع سبطبنابراين سبط در بنى اسرائيل دوازده تيره بود و  بودند و حال آنكه نبودند، چونسبط و تيره مى

بدل از عدد است، و تميز عدد حذف شده چون با بودن اسباطا احتياجى به ذكر « اسباطا» است، پس ناچار بايد بگوييم كلمه
ور تميز است، اند كه كلمه مذكگر هم گفتهالبته كسانى دي. است «و قطعناهم اثنتى عشرة فرقة اسباطا» آن نبوده، و تقدير كلام

و اشكال ابن حاجب هم وارد نيست زيرا اگر چه كلمه به صيغه جمع است ولى در اينجا به معناى مفرد آمده و معناى آن، 
 .جماعت و يا طايفه و يا نظير آن است

وحَْيْنَاوَ ﴿
َ
د به معناى انو به معناى انفجار است، و بعضى گفته« انبجاس» از« انبجست» ﴾...قوَْمُهُ  اسِْتسَْقَاهُ  إذِِ  مُوسَ  إلَِ  أ

 :رمودو از ظاهر اينكه ف. بيرون شدن اندك اندك آب است، بخلاف انفجار كه به معناى بيرون شدن به كثرت و فراوانى است
ها به عدد اسباط آيد كه چشمهبدست مى« پس منفجر شد از آن دوازده چشمه و هر گروهى از مردم چشمه خود را شناختند»

اى رساند كه هر چشمه مخصوص يك تيره بوده و اينكه اين اختصاص به خاطر مشاجرهبنى اسرائيل يعنى دوازده بود، چون مى
معناى بقيه آيه . ها وارد شدهرا كه در باره داستان اين چشمه 3كند رواياتىاند، و اين ظاهر تاييد مىبوده كه با يكديگر داشته

 .استشريفه روشن 
اژدها  - 1: و آيات وى چند معجزه زير را بر شمرده( علیه السلام)در آيات اين سوره خداى سبحان از معجزات موسى 

 9قورباغه  - 8بال هاى بىملخ - 7هاى بالدار ملخ - 6طوفان  - 5نقص ثمرات ايشان  - 4قحطى فرعونيان  - 3يد بيضاء  - 2
 فرعونيانغرق شدن  - 10خون شدن آب نيل  -

  
                                                      

 .124بقره، آيه  1
 .125انعام، آيه  2
 .309، ص 5، جرازى تفسير ابو الفتوحو . 421، ص 1، جتفسير قرطبىو . 91، ح32، ص 2، جتفسير عياشى 3



 - 13شكافته شدن دوازده چشمه از سنگ با ضربت موسى  - 12ميراندن و زنده كردن هفتاد نفر از ياران موسى  - 11در نيل 
كندن كوه از ريشه و آن را بر بالاى سر بنى اسرائيل  - 15فرو فرستادن من و سلوى  - 14سايه افكندن ابر بر سر بنى اسرائيل 

ه صورت اى از بنى اسرائيل بتوان تكلم با خداى تعالى و نزول تورات و مسخ شدن پارهو ليكن مى. تنبان نگهداشمانند سايه
 .در تفسير سوره هود راجع به اين چند معجزه نيز بحث خواهيم كرد - ان شاء  الله -ميمون را نيز بر آن اضافه نمود، و ما 

 مردم واگذار نشده استبحث روايتى روايتى در باره علت اينكه انتخاب امام به 

كه حارث  كندروايت مى( علیه السلام) عبد الله فروش از حارث بن مغيرة از ابىدر تفسير عياشى از محمد بن سالم نى
ميرم گفت من در اين مرض نمىبن عجلان در مرضى كه به آن مرض درگذشت مى عبد الله به حضرتش عرض كردم، :گفت
 از قوم( علیه السلام)يچ گناهى از او نيامرزد اين چه فكر باطلى بوده كه او كرده؟ موسى ه: حضرت فرمود خداوند. و مرد

اب خط «پروردگارا اصحابم اصحابم» :خود هفتاد مرد برگزيد و وقتى دچار رجفه شدند و همه هلاك گرديدند موسى گفت
شناختم و به ايشان علاقمند بودم، خداوند بجاى من ايشان را مى: عرض كرد. دهمآمد من بجاى ايشان اصحابى بهتر به تو مى

  1.آنان انبيايى براى وى مبعوث كرد
عجلان خداوند اصحابى بهتر از او به وى  عبد الله اين بوده كه بعد از درگذشت( علیه السلام)مقصود امام : مؤلف

خود روايت غريبى است و با ظاهر قرآن  داد، و ليكن اين روايت در باب( علیه السلام)ارزانى بدارد، هم چنان كه به موسى 
 .سازگار نيست

قمى در ضمن حديث طويلى روايت كرده كه  عبد الله و در تفسير برهان از ابن بابويه و او به سند خود از سعد بن
دار براى عرض كردم اى مولاى من مرا خبر ده از اينكه چرا مردم از انتخاب امام و زمام( علیه السلام)خدمت امام قائم : گفت

آيا با اينكه احدى از مردم از صلاح و : فرمود. امام مصلح و يا مفسد؟ عرض كردم البته مصلح: خود ممنوع شدند؟ فرمود
كنند اتفاقا بر خلاف تشخيصشان مفسد از كار فساد درونى اشخاص آگاهى ندارند آيا ممكن است شخصى را كه انتخاب مى

 علت ممنوعيت مردم: ودفرم. در آيد؟ عرض كردم بلى ممكن است
  

                                                      
 .83، ح30، ص 2، جتفسير عياشى 1



 .همين است كه من آن را به صورت برهان برايت ايراد كردم
بگو ببينم پيغمبرانى كه خدا آنها را برگزيده و كتابشان داده و با عصمت تاييدشان كرده : سپس رو به سعد كرده و فرمود

ند ها هستهمه امت -در دو نسخه چاپى از برهان اعلام وارد شده و ليكن احتمال دارد كه تصحيف شده باشد  -با اينكه اعلم 
آيا با وفور عقل و كمال علمى كه دارند هيچ ممكن نيست كه وقتى بخواهند اشخاص ( علیه السلام)مانند موسى و عيسى 

ه بلكه ممكن است، به شهادت اينك: فرمود .نه: ند؟ عرض كردمنيكى را براى كارى انتخاب كنند اتفاقا منافق از كار در آي
شد مع ذلك وقتى از اعيان قومش و از با وجود عقل و كمال علمش و با اينكه وحى به او مى( علیه السلام) الله موسى كليم

زيد انتخابش ات برگوجوه لشكريانش و خلاصه از كسانى كه شكى در ايمان و اخلاصشان نداشت هفتاد نفر براى رفتن به ميق
 رجَُلا  بْعِيَ سَ  قوَْمَهُ  مُوسَ  اخِْتَارَ وَ ﴿ :اش فرمودهبه خطا رفت و بجاى هفتاد نفر با ايمان هفتاد نفر منافق برگزيد و قرآن در باره

خَذَتْهُمُ ﴿ ... ﴾جَهْرَةا  الََلَّ  نرََى حَتَ  لكََ  نؤُْمِنَ لَنْ ﴿تا آنجا كه ميفرمايد  ﴾لمِِيقَاتنَِا
َ
بينيم . پس با اينكه مى﴾بظُِلمِْهِمْ  الَصَاعِقَةُ فَأ

فهميم گزيند مىرود و افسد را بجاى اصلح بر مىخداوند براى نبوتش برگزيده به خطا مى اختيار و انتخاب مثل موسى كسى كه
يز اى افراد برايش آشكار باشد، و نهكه انتخاب تنها و تنها كار كسى است كه به باطن اشخاص راه داشته و ضمائر و سريره

 .1فهميم كه بعد از خطا رفتن انتخاب انبياء انتخاب مهاجر و انصار يك پشيز ارزش نداشته استمى
آن را  (علیه السلام)در اين روايت بدان استشهاد كرده نقل به معنى شده، يعنى امام ( علیه السلام)اى كه امام آيه: مؤلف

 .سوره نساء تركيب كرده استاز آيات سوره اعراف و 

 براى حضور در ميقات( علیه السلام)چند روايت در مورد داستان هفتاد نفر بر گزيدگان موسى 
يقات وقتى موسى براى رفتن به م: و در الدر المنثور از ابن ابى حاتم و ابو الشيخ از نوف حميرى روايت كرده كه گفت

گاه و مايه طهارت قرار داده و من زمين را براى شما سجده: برگزيد خدايش فرمودپروردگارش هفتاد نفر از قوم خود را 
كنم كه تورات را از حفظ بخوانيد و در نتيجه مردان و زنان و غلامان دهم، و چنانتان مىهاتان قرار مىسكينت را با شما در خانه

 .و آزادگان همگى بتوانند آن را قرائت كنند
ما : گفتند «گاه و آن را مايه طهارت قرار دادهخداوند براى شما تمامى روى زمين را سجده» :موسى به قوم خود گفت

ما قرار هاى شخداوند سكينت را با شما و در خانه» :گفت. خوانيم چه احتياج به چنين ترخيصى داريمدر غير معابد نماز نمى
 لازم نيست، ما» :گفتند «داده

  
                                                      

 .3، ح38، ص 2، جتفسير برهان 1



دهد كه زن و مرد و صغير و كبير و آزاد و خداوند قدرتى به شما مى» :گفت «ه بود بمانددوست داريم كه در همان تابوت ك
و شنود  بعد از اين گفت «خواهيم مگر خواندن از روى كتاب راما نمى» گفتند «بنده شما همگى بتوانيد تورات را از بر بخوانيد

كْتُبُهَا ﴿ :و لجاجت بنى اسرائيل بود كه خداوند فرمود
َ
ينَ فَسَأ  -د فرمايتا آنجا كه مى - ﴾...الَزَكََةَ  يؤُْتوُنَ  وَ  يَتَقُونَ  للََِِّ

آن گاه موسى گفت: پروردگارا من قوم خود را به درگاه تو آوردم و نتيجه آمدنشان را به ديگران دادى پروردگارا »، ﴾الَمُْفْلحُِونَ ﴿
 فرمود: «پس مرا از آن امت قرار بده» عرض كرد:« ود ايشان استپيغمبر ايشان از خ» فرمود:« پس مرا پيغمبر آن مردم قرار بده

؟ اينجا بود كه « من قوم خود را به درگاهت آوردم وفاده ايشان را به ديگران دادى» عرض كرد:« كنىتو آن امت را درك نمى»
مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿ خداوند به وى وحى فرستاد:

ُ
حميرى گفت" در اينجا موسى راضى شد،  ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ
كنيد خدايى را كه در آن روز حفظ غيبت شما را كرده و بجاى شما گوش آن گاه رو به حضار كرده و گفت آيا ستايش نمى

  1داد مطالب مربوط به شما را و وفاده ديگران را براى شما قرار داد؟
ود موسى بعد از آنكه از قوم خ: بو الشيخ از نوف بكالى روايت كرده كه گفتو نيز در همان كتاب از ابن ابى حاتم و ا

خواهيد درخواست كنيد، خود موسى اينك به سوى خدا روانه شويد، و از او هر چه مى: هفتاد نفر انتخاب نمود به ايشان گفت
اينك  :رو به ايشان كرده و گفت درخواستى داشت و ايشان درخواستى، وقتى به ميقاتگاه يعنى به كوه طور رسيدند موسى

واى بر شما دوباره اين درخواست را از خدا » :گفت« خدا را به ما نشان بده» :درخواست خود را عرضه بداريد، ايشان گفتند
اين را كه گفتند صاعقه ايشان را گرفت و « درخواست ما همين است بايد خدا را آشكارا به ما نشان دهى» :گفتند« كنيدمى

پروردگارا من هفتاد نفر از نيكان و سرشناسان بنى اسرائيل را به ميقات تو آوردم : مدهوش افتادند، موسى عرضه داشتهمگى 
حال به سوى ايشان برگردم و يك نفر از آنان با من نباشد جواب بنى اسرائيل را چه بگويم؟ آيا مرا نخواهند كشت؟ صدايى 

خواهم كه همراهان مرا زنده كنى پروردگارا از تو مى :بدار، موسى گفت به گوش موسى رسيد كه درخواست خود را عرضه
خداوند همگى ايشان را زنده كرد و در نتيجه درخواست ايشان و درخواست موسى هدر رفت، و اين درخواست ماند براى 

 .2اين امت، چون آنها نتوانستند استفاده كنند

 بيان ضعف آن روايات
 اين جهت ايراد كرديم كه از نظر شباهت در قصه شبيه به اين دو روايت را از: مؤلف

  
                                                      

 .ط بيروت 139، ص 3، جالدر المنثور 1
 .ط بيروت 139، ص 3، جالدر المنثور 2



شوند روايات موقوفه بود، و ليكن صرفنظر از اختلافى كه در مضمون آن دو است از نظر جزئيات قصه نه با يكديگر تطبيق مى
ده شدن ايشان بود و نه با ظاهر آيات، درخواستى كه كردند تنها مساله ديدن خدا بود كه رد شد، و درخواست موسى هم زن

كه زنده شدند، و درخواست ديگرش نوشته شدن رحمت بر بنى اسرائيل بود كه آنهم به شرط تقوا و ايمان به آيات خدا 
مستجاب شد، ديگر چه وفاده و اجرى طلب داشتند كه به ايشان داده نشد و در عوض آن را به امت آخر الزمان دادند؟ اشكال 

مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿ شود كه در جملهستفاده مىديگر اينكه از ظاهر سياق ا
ُ
مبر خطاب به پيغ ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

 .اكرم است نه به موسى
نْ  هَذِهِ  فِ  لَناَاكُْتُبْ ﴿ نظير اين دو روايت در منطبق نشدن با آيه، روايتى است كه از ابن عباس در ذيل جمله  يَاالَِ 

خداوند اين درخواست را به موسى نداد، بلكه در جوابش : نقل شده، در اين روايت ابن عباس گفته است ﴾الَِْخِرَةِ  فِ  وَ  حَسَنَةا 
صِيبُ عَذَابِ ﴿ :فرموده

ُ
شَاءُ  مَنْ  بهِِ  أ

َ
مقصود ابن عباس اين است كه خداوند اين دعاى ، 1﴾الَمُْفْلحُِونَ ﴿ -فرمايدتا آنجا كه مى ﴾أ

 .در حق امت اسلام مستجاب كرد نه در حق خود او، و ما گفتيم كه ظهور آيه در غير اين معنا است موسى را
موسى  :گفته است، ﴾...فتِْنَتُكَ  إلَِ  هَِ إنِْ ﴿ و نيز نظير اين روايت آن روايتى است كه از سدى نقل شده كه در ذيل جمله

د ليكن چه كسى گوساله را زنده كرد و روح در آن دميد؟ پروردگار سامرى به ايشان گفت گوساله درست كنن! گفت پروردگارا
 .2پس تو خودت ايشان را گمراه كردى: گفت. «من» :فرمود

ون ذكر بطور مرسل يعنى بد( علیه السلام) عبد الله عياشى نيز نظير اين روايت را در تفسير خود از ابى جعفر و ابى
 موسى اين را كه. «من» :پروردگارا چه كسى گوساله را به صدا درآورد؟ فرمود: سند نقل كرده، و در آن دارد كه موسى گفت

 .3﴾تشََاءُ  مَنْ  تَهْدِي وَ  تشََاءُ  مَنْ  بهَِا تضُِل   فتِْنتَُكَ  إلَِ  هَِ إنِْ ﴿ :شنيد گفت
گفته نه در جمله مذكور را در موقع هلاك شدن هفتاد نفر ( علیه السلام)و اشكال اين روايات اين است كه موسى 

 .اش، مگر اينكه بگوييم موسى اين جمله را دوباره و در دو جا گفته استداستان سامرى و گوساله
  

                                                      
 .139، ص 3، جالدر المنثور 1
 .239، ص 3، جالدر المنثورتفسير  2
 .85، ح31، ص 2، جتفسير عياشى 3



 رواياتى در باره رحمت واسعه خداى تعالى
مردى عرب از باديه وارد : بجلى روايت كرده است كه گفت عبد الله و در الدر المنثور از احمد و ابو داود از جندب بن

، بعد از نماز به نماز ايستاد( صلى الله عليه وآله و سلم)خود را خوابانيد و آن را عقال كرد و سپس پشت سر پيغمبر  شد و شتر
را رحم كن و احدى را در رحمت من و او ( صلى الله عليه وآله و سلم)پروردگارا مرا و محمد : به صداى بلند چنين دعا كرد

كنى؟ براى از رحمت عمومى و واسع خداوند جلوگيرى مى :فرمود( آله و سلمصلى الله عليه و)رسول خدا  .شريك مساز
خدا صد رحمت است كه از آن همه تنها يك رحمت را بر خلق خود نازل كرده و با آن جن و انس و چارپايان را با يكديگر 

 .1كند، نود و نه رحمت ديگر داردمهربان مى
روايت كرده كه ( صلى الله عليه وآله و سلم)ن فارسى از رسول خدا و نيز در همان كتاب از احمد و مسلم از سلما

براى خداوند صد رحمت است، از آن جمله رحمتى است كه با آن خلق خود را با يكديگر مهربان كرده و ميان : فرمود
 .2هايشان عاطفه قرار داده، و نود و نه رحمت ديگر خود را براى روز قيامت قرار دادهوحوش با بچه

سول خدا ر: ابن ابى شيبه از سلمان بطور موقوف و ابن مردويه نيز از همان جناب روايت كرده كه گفت: گويدنيز مىو 
آفريد صد رحمت آفريد كه هر يك از آنها خداوند روزى كه آسمانها و زمين را مى: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)

كى را به زمين فرستاد كه باعث مهربانى خلايق با يكديگر شد، و با درست قالب زمين و آسمانها است، از آن صد رحمت ي
آشامند، و خلايق با هم ورزند، و وحوش و طيور از يك آبخور آب مىآن رحمت است كه مادران نسبت به فرزندان مهر مى

ه رحمت ديگر تنها به متقين كند و آن را به اضافه نود و نها مىكنند، ولى روز قيامت خداوند اين رحمت را از دلزندگى مى
كْتُبُهَا ء  شَْ  كَُ  وَسِعَتْ  رحَْْتَِ وَ ﴿ كند، آن گاه آن حضرت آيهواگذار مى

َ
ينَ  فَسَأ  .3را قرائت كردند ﴾يَتَقُونَ  للََِِّ

ن نيز روايت شده، و گويا روايت دوم از سلمان هما( علیه السلام)اين معنا از طريق شيعه از ائمه اهل بيت : مؤلف
د ولى روز قيامت خداون» روايت اول است كه نقل به معنا شده، و ليكن راوى كه آن را نقل به معنا كرده با اضافه كردن جمله

روايت را ضايع كرده، و بايد از او پرسيد اگر در قيامت خداوند اين رحمت را از غير متقين  «كندها مىاين رحمت را از دل
ماند؟ و چگونه ملائكه و غير ايشان بدون رحمت زمين باقى مانده و بهشت و دوزخ بجاى مىسلب كند پس چگونه آسمان و 

 بطورى -اى از روايات ما اماميه وارد شده كه مانند؟ پس تعبير بهتر آن تعبيرى است كه در پارهشامله خدا زنده مى
  

                                                      
 .ط بيروت 130، ص 3، جالدر المنثور 1
 .ط بيروت 130، ص 3، جالدر المنثور 2
 ط بيروت 130، ص 3، جالدر المنثور 3



كند، و اين معنا غير از كندن و سلب مؤمنين جمع مىدر آن روز خدا همه صد رحمت خود را در : اندفرموده -كه به ياد دارم 
 .-دقت بفرماييد  -رحمت از غير مؤمنين است، اولى جائز و معقول هست و ليكن دومى معقول و متصور نيست 

ديثى روايت كرده كه در ح( صلى الله عليه وآله و سلم)و نيز در الدر المنثور از طبرانى از حذيفة بن اليمان از رسول خدا 
 .1به آن خدايى كه جان من در دست اوست هر آينه خداوند در قيامت آمرزشى كند كه ابليس هم به طمع بيفتد: فرمود

 .2نيز نظير اين معنا روايت شده( علیه السلام)و از طرق شيعه از ائمه اهل بيت : مؤلف
 كَُ  سِعَتْ وَ  رحَْْتَِ وَ ﴿ وقتى آيه: گفت باز در همان كتاب از ابن ابى حاتم و ابو الشيخ از ابى بكر هذلى روايت شده كه

كْتُبُهَا ﴿ نازل شد، ابليس گفت: پروردگارا من هم چيزى هستم، خطاب آمد ﴾ء  شَْ 
َ
ينَ فَسَأ  پس آن رحمت را، ﴾...يَتَقُونَ  للََِِّ

 .3از ابليس سلب كرد
آله و اينكه از رسول خدا )صلى الله عليه: ظاهرا مضمون اين روايت فرضى است كه خود ابى بكر هذلى كرده نه مؤلف

صادر شده باشد، به جهت اينكه بدون شك شيطان هم از رحمت واسعه خداوند كه در صدر آيه است برخوردار ( و سلم
 .است، و آن رحمت خاصه خدا است كه در ذيل آيه ذكر شد و ابليس از آن محروم است

مان را نديده به آن حضرت اي( ى الله عليه وآله و سلمصل)اهميت و ارزش بيشتر ايمان كسانى كه پيامبر 
 اندآورده

كدام يك از خلايق : فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)در تفسير برهان از نهج البيان روايت كرده كه رسول خدا 
ه باشند. يمان نداشتايمانشان حيرت انگيزتر است؟ گفتند: ملائكه. فرمود: ملائكه خود در نزد پروردگارند، جهت ندارد كه ا

گفتند: انبياء )علیه السلام(. فرمود: انبياء هم مورد وحى خداى تعالى هستند، با اين حال ايمان آوردنشان خيلى مهم نيست. 
فرمود: شما هم با من كه پيغمبرم معاصر هستيد، جهت ندارد كه ايمان نياوريد، بلكه ايمان آن مردمى مهم و با  گفتند: ما.

ند، آوراند مع ذلك به همان نوشته ايمان مىاى در اوراق چيزى نديدهآيند، با اينكه جز نوشتهبعد از شما مى ارزش است كه
نْزِلَ  الَََِّي الَن ورَ  اتَِبَعُواوَ ﴿ اين است معناى آيه

ُ
ولَئكَِ  مَعَهُ  أ

ُ
 .4﴾الَمُْفْلحُِونَ  هُمُ  أ

  
                                                      

 .ط بيروت 130، ص 3، جالدر المنثور 1
 .1، ح287، ص 7، جبحار 2
 .130، ص 3، جالدر المنثور 3
 .9، ح40، ص 2، جالبرهانتفسير  4



 (صلى الله عليه وآله و سلم)اين خبر هيچ اشكالى ندارد، چيزى كه هست بايد دانست كه مقصود رسول خدا : مؤلف
قصود از نور در گويد مو همچنين آن روايتى كه مى. بيان شان نزول آيه نبوده بلكه تطبيق آيه بر يكى از مصاديقش بوده است

ت است، ممكن هم هس( علیه السلام)يكى از مصاديق آن نور، على  است معنايش اين است كه( علیه السلام)آيه شريفه على 
 .بگوييم روايت دوم ناظر به باطن آيه است نه به ظاهر آن

 منشعب شدن بنى اسرائيل به هفتاد و چند فرقه و ناجيه بودن يكى از آن فرق
يل بعد از بنى اسرائ: ت كرده كه گفترواي( علیه السلام)و در الدر المنثور است كه ابن ابى حاتم از على بن ابى طالب 

موسى به هفتاد و يك فرقه منشعب شدند و اهل نجات از همه آنها يك فرقه است و ما بقى در آتشند و نصارا بعد از عيسى 
)علیه السلام( به هفتاد و دو فرقه منشعب شدند و اهل نجات از آنها تنها يك فرقه است، و ما بقى در آتشند، امت اسلام هم 

ه هفتاد و سه فرقه منشعب خواهند شد و همه آن فرق در آتشند مگر يك فرقه، قرآن درباره آن يك فرقه از امت موسى ب
مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿ فرموده:

ُ
مَة  مِنْهُمْ ﴿ و در باره امت عيسى فرموده: ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلْْقَ ِ  يَهْدُونَ  أ

ُ
اين آن دو  ﴾مُقْتَصِدَة   أ

مَة   خَلقَْنَا مِمَنْ وَ ﴿ فرمايد:امت اهل نجات از قوم موسى و عيسى هستند. و در باره ما مسلمانان مى
ُ
 بهِِ  وَ  باِلْْقَ ِ  يَهْدُونَ  أ

 .1اين آن فرقه اهل نجات از امت اسلام است ﴾يَعْدِلوُنَ 
بودم ( لامعلیه الس)من در حضور على بن ابى طالب : و در تفسير عياشى از ابى الصهبان بكرى روايت كرده كه گفت

من از شما پرسشى خواهم كرد كه خودم به : كه آن حضرت رأس الجالوت و اسقف نصارا را احضار نمود و به ايشان گفت
: تجواب آن داناتر از شمايم، پس بيهوده از دادن جواب آن طفره نرويد و از من كتمان نكنيد. آن گاه به رأس الجالوت گف

به حق آن كسى كه تورات را بر موسى نازل كرد، و بنى اسرائيل را از من و سلوى خورانيد، و براى ايشان از دل دريا راه 
خشكى باز كرد، و از سنگ كوه طور براى ايشان دوازده چشمه جوشانيد، و هر يك را به سبطى از اسباط بنى اسرائيل 

يل بعد از موسى به چند فرقه منشعب شدند؟ رأس الجالوت گفت: به يك فرقه اختصاص داد مرا خبر ده از اينكه بنى اسرائ
باقى ماندند. حضرت فرمود: به حق آن خدايى كه جز او معبودى نيست دروغ گفتى، بنى اسرائيل به هفتاد و يك فرقه منشعب 

مَة   مُوسَ  مِ قوَْ  مِنْ وَ ﴿ فرمايد:شدند، و همه در آتشند مگر يك فرقه، كه قرآن در باره ايشان مى
ُ
ُ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ  .2﴾ونَ يَعْدِل

  
                                                      

 .136، ص 3، جالدر المنثور 1
 .91، ح32، ص 2، جتفسير عياشى 2



هاى خرافى و مجعولى كه در باره فرقه ناجيه يهود ساخته و پرداخته شده اشاره به روايات و داستان
 است

رزمين آنان و سكنند، و بين اين فرقه از يهود قومى هستند كه در ما وراى چين زندگى مى: و در مجمع البيان گفته است
ان صاحب مجمع البي. اندچين وادى ريگزارى فاصله است، قومى هستند كه چيزى از شرايع و احكام تورات را تغيير نداده

 .1نقل شده است( علیه السلام)سپس اضافه كرده است كه اين معنا مضمون روايتى است كه از ابى جعفر 
علاوه بر اين، از چنين فرقه يهودى كه به راه حق هدايت كنند . روايت مزبور ضعيف و غير مسلم الصدور است: مؤلف

بينيم، و بفرض هم كه در روزگار ما چنين مردمى در ما وراى چين بوده باشند و در بين خود به عدالت حكم نمايند اثرى نمى
آمدن دين  شريعت عيسى هم به ثانيادين يهود با شريعت عيسى نسخ شده، و اولا قطعا فرقه هادى و عادل نيستند، براى اينكه 

ند، توانند باشاسلام از اعتبار ساقط گرديده، پس اگر در ما وراى چين مردمى هادى به حق و عادل يافت شوند جز مسلمان نمى
اند يك جمله به آن بيفزايند و آن اين است كه اند ناگزير شدهو لذا بعضى از دانشمندان كه اين داستان خرافى را نقل كرده

در شب معراج در ميان آنان فرود آمد و به دين اسلام دعوتشان كرد، و آنان به وى ( صلى الله عليه وآله و سلم)ول خدا رس
 .نماز را به ايشان تعليم داد( صلى الله عليه وآله و سلم)ايمان آورده و مسلمان شدند، و رسول خدا 

از جمله  :اند، از آن جمله مقاتل گفته استده و نقل كردههاى عجيب و غريبى براى ايشان تراشيعلاوه بر اين، داستان
را فضيلت داده اين است كه او را در شب معراج به سوى ( صلى الله عليه وآله و سلم)چيزهايى كه خداوند با آن رسول خدا 

ار شدند، و ل گناه كوقتى بنى اسرائي: پدران قوم موسى كه در ما وراى چين هستند فرستاد، و داستان اين قوم چنين است كه
 ندبردند از خدا خواستكردند، كشتند، اين نيك مردان كه آن روز در زمين مقدس بسر مىمردان نيكى را كه امر به عدالت مى

خداوند دعايشان را مستجاب كرد و راهى از زير زمين برايشان باز كرد، نيك ، «پروردگارا ما را از ميان بنى اسرائيل بيرون كن»
مردان يهود وارد آن نقب شدند، خداوند در آن نقب نهرى جارى ساخت كه همه جا با ايشان در جريان بود، و چراغى از نور 

و نيم در اين نقب راه پيمودند تا از  كرد، نيك مردان يهود يك سالشان قرار داد كه همه جا پيش پايشان را روشن مى -براى 
بيت المقدس به سرزمين فعلى خود در چين رسيدند، خداوند ايشان را از زير زمين بيرون آورد و در سرزمينى منزل داد كه 

 كنند، سرزمينى كه در آنجا گناه و نافرمانى نيست، و رسول خداپرندگان و چارپايان و درندگان با هم زندگى مى
  

                                                      
 .489، ص 4، جمجمع البيان 1



در شب معراج در ميان ايشان آمد در حالى كه جبرئيل با او بود، همگى به وى ايمان آورده و او (  عليه وآله و سلمصلى الله)
  1را تصديق كردند، و آن جناب ايشان را نماز آموخت، و ايشان اقرار كردند كه موسى به آمدن وى بشارتشان داده است

براى خداوند بندگانى است در ما وراى اندلس به همان مقدار : گفتهخرافه ديگر روايتى است كه شعبى نقل كرده و 
ست، كنند برايشان ممكن نيمسافتى كه ما با اندلس داريم، مردمى هستند كه حتى تصور اينكه كسانى خدا را معصيت مى

درو كردن و بلكه با هيچ آورند و نه با هايشان طلا و نقره است، نه زراعتى به عمل مىهاى زمينشان در و ياقوت و كوهريگ
ها لباس تهيه هاى پهنى دارد، از همان برگهايشان درختى است كه برگكارى سر و كار ندارند، براى هر يك جلو خانه

و همچنين روايات ديگرى كه در داستان اين فرقه خيالى از . 2نمايندكنند، و درخت ديگرى است كه از ميوه آن ارتزاق مىمى
 .ه تمامى مجعول و دروغى استيهود وارد شده ك

 .معناى آيه مورد بحث از بيان سابق معلوم شد، و احتياج به بيان زائدى ندارد
  

                                                      
 .مقاتل 1
 .136، ص 3، جالدر المنثور 2



 [171تا  161آيات (:7)سوره الأعراف ]

ِ  اسُْكُنُوا لهَُمُ  قيِلَ  إذِْ وَ ﴿  لكَُمْ  نَغْفِرْ  سُجَداا  الَِْاَبَ  ادُْخُلوُا وَ  حِطَة   قُولوُا وَ  شِئتُْمْ  حَيْثُ  مِنْهَا كُُوُا وَ  الَقَْرْيَةَ  هَذِه
رسَْلْنَا لهَُمْ  قيِلَ  الَََِّي غَيَُْ  قوَْلا  مِنْهُمْ  ظَلمَُوا الَََِّينَ  فَبَدَلَ  ١٦١ الَمُْحْسِنيَِ  سَنََيِدُ  خَطِيئَاتكُِمْ 

َ
 بمَِا الَسَمَاءِ  مِنَ  رجِْزاا  عَليَْهِمْ  فَأ

ةَ  كََنتَْ  الَتَِ  الَقَْرْيَةِ  عَنِ  سْئَلهُْمْ  وَ  ١٦٢ يَظْلمُِونَ  كََنوُا تيِهِمْ  إذِْ  الَسَبْتِ  فِ  يَعْدُونَ  إذِْ  الََِْحْرِ  حَاضََِ
ْ
 شََُعا  مْ سَبْتهِِ  يوَْمَ  حِيتَانُهُمْ  تَأ

تيِهِمْ  لَ  يسَْبتُِونَ  لَ  يوَْمَ  وَ 
ْ
مَة   قاَلتَْ  إذِْ  وَ  ١٦٣ يَفْسُقُونَ  كََنوُا بمَِا نَبْلُوهُمْ  كَذَلكَِ  تَأ

ُ
وْ  مُهْلكُِهُمْ  الََلُّ  قوَْماا  تعَِظُونَ  لمَِ  نْهُمْ مِ  أ

َ
 أ

بُهُمْ  ِ رُِوا مَا نسَُوا فَلَمَا ١٦٤ يَتَقُونَ  لَعَلهَُمْ  وَ  رَب كُِمْ  إلَِ  مَعْذِرَةا  قاَلوُا شَدِيداا  عَذَاباا  مُعَذ  نْجَيْنَا بهِِ  ذُك 
َ
وءِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  الَََِّينَ  أ  وَ  الَس 

خَذْناَ
َ
 إذِْ  وَ  ١٦٦ خَاسِئيَِ  قرَِدَةا  كُونوُا لهَُمْ  قُلنَْا عَنْهُ  نُهُوا مَا عَنْ  عَتَوْا فَلمََا ١٦٥ يَفْسُقُونَ  كََنوُا بمَِا بئَيِس   بعَِذَاب   ظَلَمُوا الَََِّينَ  أ

ذَنَ 
َ
 وَ  ١٦٧ رحَِيم   لَغَفُور   إنِهَُ  وَ  الَْعِقَابِ  لسََِِيعُ  رَبَكَ  إنَِ  الَْعَذَابِ  سُوءَ  يسَُومُهُمْ  مَنْ  الَقِْيَامَةِ  يوَْمِ  إلَِ  عَلَيْهِمْ  لَََبْعَثََ  رَب كَ  تَأ

رضِْ  فِ  قَطَعْنَاهُمْ 
َ
مَماا  الَْْ

ُ
 فَخَلفََ  ١٦٨ يرَجِْعُونَ  لعََلَهُمْ  الَسَي ئَِاتِ  وَ  باِلْْسََنَاتِ  بلَوَْناَهُمْ  وَ  ذَلكَِ  دُونَ  مِنْهُمْ  وَ  الَصَالُِْونَ  مِنْهُمُ  أ

خُذُونَ  الَكِْتَابَ  وَرِثوُا خَلفْ   بَعْدِهمِْ  مِنْ 
ْ
دْنَ  هَذَا عَرَضَ  يَأ

َ
تهِِمْ  إنِْ  وَ  لَناَ سَيُغْفَرُ  يَقُولوُنَ  وَ  الَْْ

ْ
خُذُوهُ  مِثْلُهُ  عَرَض   يَأ

ْ
  يَأ

َ
 لمَْ  أ

نْ  الَكِْتَابِ  مِيثَاقُ  عَلَيْهِمْ  يؤُخَْذْ 
َ
ينَ  خَيُْ   الَِْخِرَةُ  الََِارُ  وَ  فيِهِ  مَا دَرسَُوا وَ  الَْْقََ  إلَِ  الََلِّ  عَََ  يَقُولوُا لَ  أ   يَتَقُونَ  للََِِّ

َ
 عْقِلُونَ تَ  فَلَ  أ

كُونَ  الَََِّينَ  وَ  ١٦٩ ِ قَامُوا وَ  باِلكِْتَابِ  يُمَس 
َ
جْرَ  نضُِيعُ  لَ  إنِاَ الَصَلَةَ  أ

َ
نَهُ  فَوْقَهُمْ  الََْْبَلَ  نَتَقْنَا إذِْ  وَ  ١٧٠ الَمُْصْلحِِيَ  أ

َ
 ظَن وا وَ  ظُلةَ   كَأ

نَهُ 
َ
  وَ  بقُِوَة   آتيَنَْاكُمْ  مَا خُذُوا بهِِمْ  وَاقعِ   أ

  



  ﴾١٧١ تَتَقُونَ  لَعَلكَُمْ  فيِهِ  مَااذُْكُرُوا 

 ترجمه آيات

 گناهان ما فروو چون به ايشان گفته شد در اين قريه جاى گيريد و از هر جاى آن خواستيد بخوريد و در دعا گوييد 
 (.161)كنان درون شويد تا گناهانتان بيامرزيم، و نيكوكاران را فزونى خواهيم داد ريز، و از اين در سجده

كردند از ها كه مىكسانى از ايشان كه ستمگر بودند سخنى جز آنچه دستور داشتند بجاى آن آوردند و به سزاى آن ستم
 (.162)آسمان عذابى به ايشان فرستاديم 

ه هايشان روز شنبه دستاى كه نزديك دريا بود بپرس، چون به حرمت شنبه تعدى كردند چون ماهىايشان را از دهكده
تلايشان كردند مبآمدند، بدينسان به سزاى آن عصيان كه مىگرفتند نمىآمدند، و روزى كه شنبه نمىدسته سوى ايشان مى

 (.163)كرديم مى
دهيد، كند پند مىكند يا عذاب سختشان مىاى چه گروهى را كه خدا هلاكشان مىو چون گروهى از آنها گفتند بر

 (.164)پند دادن ما عذر جويى به پيشگاه پروردگارتان است و به اين اميد كه شايد پرهيزكارى كنند : گفتند
م، و كردند رهانيديو چون چيزهايى را كه بدان تذكرشان داده شده بود به غفلت سپردند كسانى را كه از بدى منع مى

 (.165)كردند به عذابى سخت دچار كرديم كسانى را كه ستم كرده بودند به سزاى آن عصيان كه مى
 (.166)وقتى از آنچه نهى شده بودند سر پيچيدند گفتيمشان بوزينگان مطرود شويد 

را عذابى سخت كند كه پروردگارت گمارد كه آنها و چون پروردگارت اعلام كرد كه تا روز قيامت بر يهودان كسى را مى
 (.167)تند مجازات است، و هم او آمرزگار و رحيم است 

ها و ايم، بعضى آنها شايستگانند، و بعضى ديگر كم از آنند، و آنها را به خوبىها تقسيم كردهو آنها را در زمين به گروه
 (.168)ها بيازموديم شايد به خدا باز گردند بدى

اند و خواسته اين دنيا به رشوه گيرند و گويند ما نان به جا ماندند كه كتاب آسمانى را به ميراث بردهاز پس آنها جانشي
اند پيمان اى نظير آن پيششان آيد بگيرند مگر از ايشان در تورات كه مندرجات آن را آموختهرا خواهند بخشيد، و اگر خواسته

كنيد كنند بهتر است چرا خردورزى نمىآخرت براى كسانى كه پرهيزكارى مىاند كه در باره خدا جز حق نگويند، سراى نگرفته
(169.) 

 (.170)كنيم گران را تباه نمىو كسانى كه به كتاب خدا چنگ زنند و نماز بپا كنند ما پاداش اصلاح
ت كتابى را ادنى اسو چون آن كوه را بكنديم بالاى آنها برديم كه گويى سايبانى بود و گمان بردند كه كوه رويشان افت

 ايم محكم بگيريد و مندرجات آن را به خاطر بسپاريد شايدكه به شما داده
  



 (.171)پرهيزكارى كنيد 

 بيان آيات

 ندكهايشان را نقل مىهاى بنى اسرائيل و نافرمانىبيان آيات شريفه، كه قسمت ديگرى از داستان
هاى ايشان نقل شده كه بخاطر نقض عهدى كه اسرائيل و نافرمانىدر اين آيات چند قسمت ديگر از داستانهاى بنى 

اند، اين حال شان دادهكردند خداوند به عقوبت گرفتارشان كرده است، و از ستمگران كسانى برايشان مسلط كرده كه شكنجه
و در  به بهاى اندكى فروختهاسلاف ايشان بوده از اين اسلاف و نياكان بنى اسرائيل نسلهايى به وجود آمدند كه آيات خدا را 

 .اعتنايى كردند، مگر عده كمى كه از حق نگذشتندامر دين بى
  ﴾...الَقَْرْيَةَ  هَذِهِ  اسُْكُنُوا لهَُمُ  قيِلَ  إذِْ وَ ﴿

همان سرزمينى است كه در بيت المقدس واقع بوده و بنى اسرائيل مامور شدند تا آن شهر را فتح نموده  «قريه» مقصود از
اند جنگيده و ايشان را هزيمت دهند و شهر را تصرف كنند، بنى اسرائيل از اين ماموريت سر آنجا كه از عمالقه بوده و با اهل

 .گذشت« 26-20» آيه «مائده» مبتلا شدند، تفصيل اين داستان در سوره «تيه» باز زده و در نتيجه به سرگردانى در بيابان
 گذشت، و جمله« 59-58» آيه« بقره» گفتار در پيرامون نظير اين آيه در سوره ﴾...سُجَداا  ابَ الََِْ  ادُْخُلُوا وَ  حِطَة   قُولوُاوَ ﴿

: پرسدكسى مى ﴾خَطِيئَاتكُِمْ  لَكُمْ نَغْفِرْ ﴿ :در موضع جواب از سؤال مقدر است، كانه بعد از آنكه فرمود ﴾الَمُْحْسِنيَِ سَنََيِدُ ﴿
 .دهيمزياده مىما نيكوكاران را : فرمايدديگر چه؟ مى

ةَ  كََنتَْ  الَتَِ  الَقَْرْيَةِ  عَنِ  سْئَلهُْمْ وَ ﴿   ﴾...الَسَبْتِ  فِ  يَعْدُونَ  إذِْ  الَِْحَْرِ  حَاضََِ
 .اى را كه در ساحل دريا قرار داشت بپرسيعنى از بنى اسرائيل حال اهل آن قريه

 و در اينجا مقصود تجاوز« تعدى» از «يعدون» .داشتن استدر نزديكى دريا و مشرف به آن قرار  «حاضر دريا بودن» مقصود از
از آن حدود و مقرراتى است كه خداوند براى روز شنبه يهود جعل فرموده بود، و آن اين بود كه بخاطر بزرگداشت اين روز 

تيِهِمْ إذِْ ﴿ .شكار ماهى را ترك كنند
ْ
 سَبْتهِِمْ يوَْمَ ﴿ .ايشان استهاى سمت ماهى «هاى ايشانماهى» مقصود از ﴾حِيتَانُهُمْ  تَأ

هاى سمت ايشان خود را است كه به معناى ظاهر و آشكار است، يعنى روزهاى شنبه ماهى« شارع» جمع« شرع» كلمه ﴾شََُعا 
تيِهِمْ  لَ  يسَْبتُِونَ  لَ  يوَْمَ وَ ﴿ .شدندكردند و روى آب پيدا مىآشكار مى

ْ
ود كه شنبه بيعنى تجاوزشان از حدود خدايى روز  ﴾تَأ

 هاشدند و ايشان ممنوع از صيد بودند، و اما بعد از روز شنبه كه مجاز در صيد بودند ماهىها روى آب آشكار مىماهى
  



آمدند، و اين خود يك امتحانى بوده از خداى تعالى، و خداوند به اين جهت ايشان را به چنين امتحانى مبتلا كرد نزديك نمى
ايشان رواج يافته بود، و حرص بر اين اعمال، ايشان را وادار به مخالفت امر خدا و صيد ماهى و  كه فسق و فجور در ميان

ِ ﴿ :كرد، و تقوايى كه ايشان را از مخالفت باز بدارد نداشتند لذا فرمودبدست آوردن هزينه فسق و فجورشان مى  ﴾نَبْلُوهُمْ كَ كَذَل
 .شدندبخاطر فسقى كه مرتكب مى ﴾يَفْسُقُونَ  نوُاكََ بمَِا ﴿ آزماييميعنى اينچنين ما ايشان را مى

كردند به دسته ديگرى كه سكوت پيشه كه نهى از منكر مى( علیه السلام)اى از امت موسى جواب دسته
 كرده بودند

مَة   قاَلتَْ  إذِْ وَ ﴿
ُ
  ﴾...مُهْلكُِهُمْ  الََلُّ  قوَْماا  تعَِظُونَ  لمَِ  مِنْهُمْ  أ

اذ قالت امة منهم لامة : اند، پس تقدير آيه چنين استكردهبوده كه اين امت را موعظه مى شود امت ديگرىمعلوم مى
 لامة اخرى كانت» و جمله ...كرد گفتنداخرى كانت تعظهم آن زمان كه امتى از ايشان به امت ديگرى كه ايشان را موعظه مى

 «كنيد مردمى را كه خدا هلاكشان خواهد كردموعظه مىچرا » :و ظاهر اينكه گفتند. براى اختصار حذف شده است« تعظهم
اند جز اينكه ديگران را كه اهل فسق بودند نهى از منكر اند، و از مخالفت امر خدا پروا داشتهاين است كه ايشان اهل تقوا بوده

ض كردند و در پاسخ اعتراىكردند، چون اگر خود اين امت نيز اهل فسق و تعدى بودند آن قوم ديگر ايشان را نيز موعظه منمى
بر  اى كه سكوت كردندتا نزد پروردگار شما معذور باشيم و نيز از گفتار عده ﴾رَب كُِمْ  إلَِ مَعْذِرَةا ﴿ :گفتندو ملامتشان نمى

ى از شدند، و ديگر نهآيد كه اهل فسق و فجور مساله تجاوز و عصيان را به حدى رسانده بودند كه علنا مرتكب فسق مىمى
كردند مايوس از كرده، چيزى كه هست آن امت ديگر كه سكوت نكرده و هم چنان نهى از منكر مىمنكر در ايشان اثر نمى

موعظه نبودند و هنوز اميدوار بودند بلكه در اثر پافشارى بر موعظه و نهى از منكر دست از گناه بردارند، و لا اقل چند نفرى 
 .نداى به راه بياياز ايشان، تا اندازه

علاوه بر اين، غرضشان از اصرار بر موعظه اين بوده كه در نزد خداى سبحان معذور باشند، و بدين وسيله مخالفت با 
عظه چرا مو :گفتندو لذا در پاسخ امت ساكت كه به ايشان مى. فسق، و انزجار خود را از طغيان و تمرد اعلام داشته باشند

شايد ايشان از گناه  تا هم نزد پروردگارتان معذور باشيم و هم ﴾يَتَقُونَ  لعََلهَُمْ  وَ  رَب كُِمْ  إلَِ مَعْذِرَةا ﴿ :كنيد اظهار داشتندمى
 .دست بردارند

اشاره است به اينكه نهى از منكر به ما اختصاص  «نزد پروردگارمان» و نگفتند «نزد پروردگارتان» :و در اينكه گفتند
ليد، و بايد اين سكوت را شكسته و اين قوم را نصيحت كنيد، براى اينكه اعتذار به ايد مسئوندارد، شما هم كه سكوت كرده

 سوى پروردگار بخاطر مقام ربوبيتيش بر هر كسى واجب است، و همه مربوبين اين پروردگار بايد ذمه خود را از تكاليفى
  



 مربوب اين رب هستيم شما نيز هستيد، پس كه به ايشان شده و وظائفى كه به آنان محول گشته فارغ سازند، همانطور كه ما
 .آنچه كه بر ما واجب است بر شما نيز واجب است

سكوت در برابر فسق و فساد و عدم قطع رابطه با ستمگران، شركت در فسق و ظلم و موجب اشتراك با 
 باشدظالمين در عذاب مى

رُِوا مَا نسَُوافَلَمَا ﴿ نْجَيْنَا بهِِ  ذُك 
َ
وءِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  الَََِّينَ  أ   ﴾الَس 

هاى ايشان است، هر چند به ياد آن تذكرها بوده باشند، زيرا اخذ تاثير شدن آن در دلمقصود از فراموشى تذكرها بى
اعتنايى به اوامر او و اعراض از تذكرهاى انبياى او است، و گر نه اگر مقصود فراموشى باشد عقوبت معنا الهى مسبب از بى

ه وسايل توضيح اينكه، انسان وقتى ب. فراموشى بحسب طبع خودش مانع از فعليت تكليف و حلول عقوبت استنداشت چون 
ال آن تكاليف امتث( شودو حتما مى)و وسايط مختلفى كه خداوند در اختيارش گذاشته متذكر و متوجه به تكاليفى الهى شود 

كه موافق طبع او نباشد يا بخاطر خدا از ميل نفسانى خود چشم  يا موافق طبع و ميل درونى او است و يا نيست، و در صورتى
دهد، و يا به حدود الهى و تكاليف او وقعى ننهاده و بخاطر ميل نفسانى خود خدا را معصيت پوشيده و آن تكاليف را انجام مى

، و در هر بار ديگرى كه كندكند، چيزى كه هست بار اول از اين نافرمانى خود در دل احساس شرمسارى و ناراحتى مىمى
ه اثر شود، هم چنان كتر مىاعتنايى به امر پروردگار در نظرش آسانتر شده و بىنافرمانى را تكرار كند آن احساس ضعيف

ر تر و اثگردد، و خلاصه در هر تكرارى امكان معصيت در نظرش قوىهم در دلش كمتر مى( علیه السلام)تذكرهاى انبياء 
ث كه شود، در آيه مورد بحاثر و وجود و عدمش يكسان مىشده تا آنجا كه بطور كلى تذكرات در دلش بىتر تذكرات ضعيف

رُِوا مَا نسَُوا لمََافَ ﴿ :فرمود  .اثر شدن تذكرات استمقصود از نسيان همين بى ﴾...بهِِ  ذُك 
دند، و كراند كه نهى از منكر مىبودهو در خود آيه دلالت هست بر اينكه نجات يافتگان از ايشان تنها همان اشخاصى 

خداوند ما بقى ايشان يعنى مرتكبين صيد ماهى در روز شنبه و آن كسانى را كه سكوت كرده بودند و تازه به دسته اول اعتراض 
 .كنيد، همه را به عذاب خود هلاك كرده استكردند كه چرا ايشان را موعظه مىمى

اعتراض كنندگان را بخاطر سكوتشان و ترك نكردن مراوده با ايشان شريك ظلم و كند كه خداوند و نيز آيه دلالت مى
 .فسق متجاوزين شناخته است

د نه اينكه اين روش تنها اختصاص به بنى اسرائيل داشته باش -كند بر يك سنت عمومى الهى و نيز آيه شريفه دلالت مى
موعظه نكردن ايشان در صورت امكان، و قطع نكردن رابطه و آن سنت اين است كه جلوگيرى نكردن از ستم ستمگران و  -

 با ايشان در صورت عدم امكان موعظه، شركت در ظلم است، و عذابى كه از طرف پروردگار در كمين ستمگران است ـ
  



 .در كمين شركاى ايشان نيز هست
  ﴾خَاسِئيَِ  قرَِدَةا  كُونوُا لهَُمْ  قُلْنَا عَنْهُ  نُهُوا مَا عَنْ  عَتَوْافَلَمَا ﴿

و ( ميمون)است، كه حيوانى است معروف  «قرد» جمع «قردة» به معناى زياده روى در معصيت است، و «عتو» كلمه
 .است« سگ رانده شد» گرفته شده كه به معناى« خسا الكلب» به معناى رانده شده است، و از «خاسئ» كلمه

است، براى اينكه از ترك منهيات سرپيچى  «عن ترك ما نهوا» تقديرش ﴾عَنْهُ  نُهُوا مَا عَنْ  عَتَوْافَلَمَا ﴿و اينكه فرمود: 
 .شود، نه از خود آنها، بقيه معناى آيه روشن استمى

ذَنَ  إذِْ وَ ﴿
َ
  ﴾...الَقِْيَامَةِ  يوَْمِ  إلَِ  عَليَْهِمْ  لَََبْعَثََ  رَب كَ  تَأ

آر آن  به ياد: لام قسم و معناى آيه اين است« ليبعثن» و لام دراست « اعلام كرد» به معناى« اذن» مانند كلمه« تاذن» كلمه
ان بچشاند، ها را به آنوقتى را كه پروردگارت اعلام كرد كه سوگند خورده كسانى را بر ايشان بگمارد كه دائما بدترين شكنجه

 .گماشتنى كه با دوام و بقاى دنيا ادامه داشته باشد

  ﴾الَعْقَِابِ  لسَََِيع   رَبَّكَ إنَِّ ﴿معناى: 
هاى خداوند عقابى است كه فورى و اى از عقابمعنايش اين است كه پاره ﴾الَْعِقَابِ  لسََِِيعُ  رَبَكَ إنَِ ﴿ :و اينكه فرمود

 بَكَ رَ إنَِ ...  الَِْلِدَِ  فِ  طَغَوْاالَََِّينَ ﴿ :آورد، مانند عقاب اهل طغيان، هم چنان كه در آن آيه ديگر فرمودهبا شتاب روى مى
 نيامده است، دليلش جمله «بعض» و حال آنكه در آيه كلمه، «...اى از عقابهاىپاره» و اگر ما در معناى آيه گفتيم 1﴾لَِاِلمِْرْصَادِ 

هاى است، چون بحسب ظاهر، اين جمله در دنباله آيه شريفه نيامده مگر براى اينكه بفهماند همه عقاب ﴾رحَِيم   لغََفُور   إنِهَُ وَ ﴿
 إنِهَُ وَ ﴿ هايش فورى بود ديگر جملهبود، و همه عقابخدا سريع و فورى نيست، چه اگر خداوند همواره سريع العقاب مى

در ذيل آيه معنا نداشت، چون سياق آيه سياقى است ممحض در معناى مؤاخذه و انتقام، پس جمله مذكور  ﴾رحَِيم   لَغَفُور  
پروردگار تو بخشنده گناهان، و مهربان با بندگانش هست، و ليكن اينطور هم نيست  دهد كهمعناى آيه را به اين برگشت مى

كه وقتى حكم عقاب را در باره بعضى از بندگانش بخاطر استحقاقى كه بجهت طغيان و سركشى دارند براند، عقابش سريع 
 .شودمش نمىگيرد، چون بعد از حكم راندنش هيچ چيزى مانع از نفوذ حكاست، و فورا محكوم را مى

 اند معناى جملهو بعيد نيست كه همين معنا مقصود كسانى باشد كه گفته
  

                                                      
 .همانان كه در شهرها طغيان كردند و در آن فساد فراوان كردند و پروردگارت تازيانه عذاب بر ايشان فرود آورد كه پروردگارت در كمين است 1
 .14فجر، آيه  -



اين است كه خداى تعالى عقابش نسبت به كسانى كه بخواهد ايشان را در دنيا عقاب كند سريع  ﴾الَْعِقَابِ  لسََِِيعُ  رَبَكَ إنَِ ﴿
است،  ﴾حِيم  رَ  لَغَفُور   إنِهَُ  وَ  الَْعِقَابِ  لسََِِيعُ  رَبَكَ إنَِ ﴿ ناى مجموعاين معنى، مع: تر اين بود كه گفته شوداست، گو اينكه مناسب

 .تا كسى توهم نكند كه سريع العقاب بودن خداوند با حليم بودنش منافات دارد
رضِْ  فِ  قَطَعْنَاهُمْ وَ ﴿

َ
مَماا  الَْْ

ُ
  ﴾...الَصَالُِْونَ  مِنْهُمُ  أ

در محل رفع است، چون مبتدا است، و اگر در ظاهر منصوب آمده براى تمكن  «دون» كلمه: گويددر مجمع البيان مى
نيز در  است، زيرا اين كلمه ﴾بيَنَْكُمْ  تَقَطَعَ لقََدْ ﴿ در جمله« بين» كلمه -بنا بر قول ابى الحسن  -در ظرفيتش است، نظير آن 

ر د «بين» است منصوب آمده، و همچنين است كلمهاين جمله قائم مقام فاعل و در موضع رفع است، و بخاطر اينكه ظرف 
 .زيرا در اينجا از جهت اينكه قائم مقام فاعل است بايد مرفوع باشد و منصوب شده، ﴾بيَنَْكُمْ  يَفْصِلُ  الَقِْيَامَةِ يوَْمَ ﴿ جمله

ماعت حذف بوده و موصوف مرفوع يعنى ج «و منهم جماعة دون ذلك» ممكن هم هست در آيه مورد بحث بگويى تقدير
 .1به جايش نشسته است «دون» شده و صفت آن يعنى كلمه

 .در آيه مورد بحث نعمتها و گرفتاريهاى دنيا است، و ما بقى آيه معنايش روشن است «سيئات» و «حسنات» و مقصود از
  ﴾...الَكِْتَابَ  وَرِثوُا خَلفْ   بَعْدِهِمْ  مِنْ فَخَلفََ ﴿

نْيَا الََْْيَاةِ عَرَضَ ﴿ ثابت است، و در جملهبه معناى هر چيز غير « عرض» كلمه به همين  2شؤون ناپايدار زندگى دنيا ﴾الَِ 
دْنَ  هَذَا ضَ عَرَ ﴿ معنا است، و مراد از

َ
به آن ( هذا)نيز لذائذ زندگى دنيا و نعمتهاى زودگذر آن است، و اگر به اشاره مذكر  ﴾الَْْ

به آن اشاره شود براى تحقير آن است، گويا خواسته است با تجاهل كردن ( هذه)اشاره فرموده و حال آنكه جا داشت به مؤنث 
ارزش و غير قابل اعتنا است كه هيچ خصوصيت و صفت مرغوبى كه جلب نظر كند ندارد، در حق آن برساند كه دنيا آن قدر بى

ِ هَذَا ﴿ نظير اين توجيه در جمله
كْبَُّ  هَذَا رَب 

َ
 .است گذشت( علیه السلام)كه حكايت كلام ابراهيم  3﴾أ

ادق اميد ص ﴾لَْاَ سَي غْفَر  ﴿آمرزد اميدوارى به خدا، بدون اضطراب و بيم از گناه و گفتن اينكه خدا ما را مى
 نيست

سخن گزافى است بدون سند كه اسلاف يهود آن را در غرورى كه به تشكيلات خود  ﴾لَناَ سَيُغْفَرُ  يَقُولوُنَ وَ ﴿ جمله
 اند، هم چنان كه حزب خود را حزب خداخود تراشيدهداشتند، از 

  
                                                      

 .494، ص 4، جمجمع البيان 1
 .93نساء، آيه  2
 .78انعام، آيه  3



اند به خود وعده توبه دهند، توان آن را حمل بر اين كرد كه خواستهناميدند، و نمىو خويشتن را فرزندان و دوستان خدا مى
اميد رحمت و مغفرت الهى توان آن را حمل بر شود، هم چنان كه نمىاى كه دلالت بر اين كند ديده نمىزيرا در آن هيچ قرينه

 .كرد، براى اينكه اميدوارى به مغفرت خدا آثارى دارد كه با رفتار ايشان هيچ سازگارى ندارد
آرى، اميد خير هميشه توأم با خوف از شر است، هم چنان كه اميد خير مايه آرامش خاطر و مسرت درونى است 

، پس اميدوارى صحيح و صادق نشانيش اين است كه نفس همچنين خوف از شر باعث اضطراب خاطر و اندوه درونى است
آدمى حالتى متوسط بين سكون و اضطراب و جذب و دفع و مسرت و اندوه داشته باشد، و كسى كه خود را يكسره به دست 

ور در لذائذ مادى است، و اصلا به ياد عقوبت كارهاى زشت خود نيست، و وقتى هم كسى او را از شهوات سپرده و غوطه
دا خ» :گويداندازد، در پاسخ مىترساند، و او را به ياد عواقب وخيم مجرمين مىهايى كه خداوند به ستمكاران داده مىوعده

و با همين حرف به خيال خود، خود را از حمله بدگويان رهانيده، و خيال خود را در تمتع از لذائذ « كريم و بخشنده است
هاى اميد صادق نيست، بلكه آرزويى است كاذب و نقشه خطرناكى است از وسوسهكند چنين كسى اميدش مادى راحت مى

حَداا  رَب هِِ  بعِِبَادَةِ  يشَُْكِْ  لَ  وَ  صَالِْاا  عَمَلا  فَلْيَعْمَلْ  رَب هِِ  لقَِاءَ  يرَجُْوا كََنَ فَمَنْ ﴿ شيطان،
َ
كسى كه اميد لقاى پروردگار خود را  1﴾أ

 .ش كسى را شريك پروردگار خود نگيرددارد بايد عمل صالح كند و در پرست
تهِِمْ  إنِْ وَ ﴿

ْ
خُذُوهُ  مِثْلُهُ  عَرَض   يَأ

ْ
قاپند و به ولى اگر سود مادى ديگرى غير از آنچه دارند عايدشان شود از هوا مى ﴾يَأ

له بازگشت بدين وسيداشتند از اينگونه عايديها صرفنظر نموده و كنند و اگر راستى اميد مغفرت مىآنچه كه دارند قناعت نمى
پوشى از اينگونه عوائد خود يك نحوه بازگشت داشتند، زيرا همين چشمخود را به خدا و پرهيزشان را از محرمات او ابراز مى

حمل بر آن اميدى كنيم كه تائبين به آمرزش خدا دارند،  ﴾لَناَسَيُغْفَرُ ﴿ :است، در اين صورت ممكن بود كلامشان را كه گفتند
 .خورندبينوايان هر چه از مال دنيا عايدشان شود بدون اينكه خدا را منظور داشته باشند مى ليكن اين

تهِِمْ  إنِْ وَ ﴿ ، جملهبنابراین
ْ
خُذُوهُ  مِثْلُهُ  عَرَض   يَأ

ْ
 نْ عَ  يتََنَاهَوْنَ  لَ كََنوُا ﴿ رساند كه آيهدر حقيقت همان معنايى را مى ﴾يَأ

 .كندبيان مى در وصف ايشان 2﴾فَعَلُوهُ  مُنكَر  
  

                                                      
 .110كهف، آيه  1
 .79مائده، آيه  2



بعضى ديگر . است «عليهم» در اين جمله واو حاليه و جمله بعد از آن حال از ضمير در «واو» گويا ﴾فيِهِ  مَا دَرسَُواوَ ﴿
 .در صدر آيه است، ولى اين احتمال خالى از بعد نيست ﴾الَكِْتَابَ وَرثِوُا ﴿ عاطفه و جمله عطف بر «واو» :اندگفته

بعد از آن اسلاف و نياكان از بنى اسرائيل كه وصفشان را نسبت  ﴾بَعْدِهِمْ  مِنْ فَخَلفََ ﴿ :اين است كهبهر حال، معناى آيه 
بازماندگانى باز ماندند كه كتاب را به ارث برده و معارف و احكام  ﴾الَكِْتَابَ  وَرِثوُاخَلفْ  ﴿ به تقوا و اجتناب محرمات شنيديد

د تحمل نمودند، و لازمه اين ارث اين بود كه تقوا پيشه ساخته و به خانه آخرت هايى كه در آن كتاب بوو مواعظ و عبرت
 ﴿ بپردازند و از لذائذ ناپايدار دنيا و عوائدى كه مانع ثواب دائم و ابدى است چشم بپوشند، ولى با كمال تاسف

ْ
 عَرضََ خُذُونَ يَأ

دْنَ  هَذَا
َ
افكنند، و هيچ پروايى از گناه هر چه هم زياد باشد ندارند، آن مى دو دستى اين لذائذ را گرفته و خود را به روى ﴾الَْْ
دهند، بدون اينكه از گناه بازگشتى كرده باشند، و گناهكارى، و بدون حق وعده آمرزش به خود مى ﴾لَناَسَيُغْفَرُ ﴿ :گويندتازه مى

تهِِمْ  إنِْ وَ ﴿ كنند مرتكب شوند كار يك بار و دو بارشان باشد، بلكه هم چنان بر سر آنند كه هر وقت دست پيدا
ْ
 مِثْلهُُ  رَض  عَ  يَأ

خُذُوهُ 
ْ
 ﴿ بدون اينكه نهى ناهيان از منكر در ايشان مؤثر افتد ﴾يَأ

َ
ورات آيا معناى پيرويشان از ت ﴾الَكِْتَابِ  مِيثَاقُ  عَليَْهِمْ  يؤُخَْذْ  لمَْ أ

نْ ﴿ تعهد و التزام بر اين نبود
َ
 إِ  الََلِّ  عَََ  يَقُولوُا لَ أ

 مَادَرسَُوا ﴿ كه جز حق چيزى بر خدا نبندند؟ ليكن آنان در حالى كه ﴾الََْْقَ  لَ
دانند كه حق با اينكه مى ﴾لَناَسَيُغْفَرُ ﴿ :مطالب تورات را خوانده و به اين تعهد پى برده بودند مع ذلك به غير حق گفتند ﴾فيِهِ 

اين فكر باطل ايشان را در ارتكاب گناهان جرى نموده و مستلزم هدم ايشان نبود به چنين ادعايى خرافى تفوه كنند، و اينكه 
ينَ  خَيُْ   الَِْخِرَةُ  الََِارُ وَ ﴿ دين است در حالى كه  ﴿ خانه آخرت بهتر است براى كسانى كه تقوى پيشه سازند، ﴾يَتَقُونَ  للََِِّ

َ
 فَلَ أ

 .﴾تَعْقِلُونَ 
كُونَ  الَََِّينَ وَ ﴿ ِ قَامُوا وَ  باِلكِْتَابِ  يُمَس 

َ
جْرَ  نضُِيعُ  لَ  إنِاَ الَصَلَةَ  أ

َ
  ﴾الَمُْصْلحِِيَ  أ

همه در معنا يكى است و به معناى دست  «ءامسك و مسك و تمسك و استمسك بالشى» :در مجمع البيان گفته است
 .1آويختن به آن چيز است

كه نماز بر ساير اجزاى دين دارد، چون  و اگر از ميان همه اجزاى دين تنها اقامه نماز را ذكر كرد براى شرافتى است
 .شودنماز ركن دين است، بوسيله نماز ياد خدا و خضوع در برابر او كه جان همه شرايع دينى است حفظ مى

  
                                                      

 .49، ص 4، جمجمع البيان 1



 توضيحى در باره رابطه دين و فطرت بشر و اصلاح شؤون زندگى بشر
مين و يا افساد جامعه بشرى است، و زمين و يا اين آيه تمسك به كتاب را اصلاح خوانده، و مقابل اصلاح، افساد در ز

و بطور  .اى كه خداوند مردم را بر طبق آن آفريدهشود مگر با فساد طريقه فطرت، آن طريقهجامعه بشرى در زمين فاسد نمى
ر دكلى هر دينى از اديان كه داراى كتاب است در هر عصرى كه نازل شده باشد متضمن طريقه فطرت است، چيزى كه هست 

هر عصرى از احكام فطرت آن مقدارى را متضمن است كه اهل آن عصر استعداد پذيرفتن آن را دارند، دليل اين مدعا آيات 
د آورد همان فطرتى است كه خداوندين قيم و آن شريعتى كه تمامى حوائج زندگى بشر را بر مى» :فرمايدقرآنى است كه مى

 .1«دانندى در خلقت خداوند نيست، اين است آن دين قيم و ليكن بيشتر مردم نمىبشر را بر طبق آن خلق كرده و هيچ تبديل
و اسلام تسليم در برابر خداى سبحان و سنت  2«دين در نزد خداوند اسلام است» :فرمايدآن گاه در جاى ديگر مى

دارند كه به بانگ رسا اعلام مى كنيدجارى او در تكوين، و تشريع مبتنى بر تكوين است، و اين دو آيه بطورى كه ملاحظه مى
دين خداى سبحان همان تطبيق دادن افراد است زندگى خود را با آنچه كه قوانين تكوينى اقتضاى آن را دارد، و غرض از اين 
تطبيق اين است كه اين نوع برسد به آن مقامى كه حقيقت اين نوع استحقاق رسيدن به آن را دارد و كارش برسد به جايى كه 

ن او را بطور حقيقت انسانى طبيعى و مربى تربيتى ناميد كه ذاتش و تركيب طبيعيش اقتضاى آن را دارد، و آن چيزى كه بتوا
واقعيت انسان طبيعى اقتضاى آن را دارد خضوع در برابر مبدء غيبى است كه وجود، بقا، سعادت و توفيق وى در شؤون زندگى 

و اين خضوع همان دينى است كه ما آن را اسلام ناميده و قرآن و ساير كتب آسمانى و قوانين حاكم در عالم، قائم به او است، 
 .كنندكه بر انبياء و رسولان خدا نازل شده بشر را بسوى آن دعوت مى

اى كه به آن راه يافته و از بين بردن هر تكليف شاقى كه اوهام و پس اصلاح شؤون زندگى بشر و دور كردن هر خرافه
ن بشر انداخته، جزء معناى دين اسلام است، نه اينكه اثر و خاصيت آن و يا حكمى از احكام آن باشد تا رأى و اهواء به گرد

اجتهاد بعضى آن را امضا نموده و بعضى ديگر رد كنند، و يا دانشمندانى اهل بحث در رد و امضاى آن اجتهاد نموده و با رعايت 
 .انصاف نتيجه رأى و نظر خود را اعلام بدارند

 و به عبارت ديگر آن چيزى كه به منطق دين الهى، بشر بسوى آن دعوت شده همانا
  

                                                      
 .30روم، آيه  1
 .19آل عمران، آيه  2



اى از معارف و شرايع كند نه اينكه اول مجموعهشرايع و سننى است كه مصالح او را در زندگى دنيوى و اخرويش تامين مى
دقت  -ده و مصالح بشر با آن منطبق است از پيش خود وضع نموده و سپس ادعا كند كه اين شرايع با مصالح بشر تطبيق نمو

 . -فرماييد 
در  مغزى است كهاى از معارف و شرايع تقليدى خشك و بىاين را گفتيم تا كسى توهم نكند كه دين الهى مجموعه

كالبدش هيچ روحى جز روح استبداد نيست، و نپندارد كه لسان شارعش لسان تحكم و اعمال زور است، و به زور به گردن 
بشر گذاشته كه در برابرش اطاعت كنند، و بخاطر رسيدن به نعيم مخلدى كه براى پس از مرگ فرمانبران تهيه ديده و نجات 
از عذاب دائمى كه براى متخلفين آماده كرده دستوراتش را گردن نهند، آرى، ممكن است كسانى باشند كه چنين توهمى 

ى و بين نواميس طبيعى مربوط به عالم انسانى و حاكم در زندگى او و قائم به بكنند، و خيال كنند كه بين شرايع و معارف دين
اصلاح شؤون حياتيش هيچ ارتباطى وجود ندارد، و خلاصه عمل به دستورات دينى جز اينكه دست و پاگير او شود و از 

امن ويش، براى اينكه ضپيشرفت در زندگى دنيايى او جلوگيرى كند هيچ خاصيت ديگرى ندارد، و همچنين در زندگى اخر
اصلاح آن زندگى، تنها و تنها اراده مولوى الهى است، و از قدرت خود بشر بيرون است، بله تنها خاصيتى كه در اديان هست 
و تنها دخالتى كه در سعادت دنياى آدمى دارد اين است كه متدين به آن و معتقد به اصول آن از سرگرمى به آن لذتى را احساس 

نمايد، او از چيزى كه مورد نفرت و تالم ديگران يك نفر افيونى و يا معتاد به سمومات از اعتياد خود احساس مىكند كه مى
 .شودبرند متالم مىبرد، و از چيزى كه ديگران لذت مىاست لذت مى

م آن كري منشا اين پندار، جهل به معارف دينى است، و جز افتراء بر ساحت مقدس شارع چيز ديگرى نيست، و قرآن
 .جويدرا دفع نموده و در آيات بسيارى يا به تصريح و يا به اشاره و كنايه از آن تبرى مى

 كنددين، بشر را جز به اصلاح اعمال و شؤونش دعوت نمى
كوتاه سخن اينكه، كتاب الهى مصالح بشر را متضمن است، و اجراء دستوراتش تمامى مفاسد جامعه بشرى را اصلاح 

قوانين  اى ازدانيم كه مجموعهناميم كه اينطور باشد، و آن دينى را صحيح مىولا ما آن كتابى را كتاب الهى مىكند، و اصمى
پس دين، بشر را جز به اصلاح اعمال و ساير شؤون اجتماعى . دانيممصلح باشد هم چنان كه مجموعه قوانين مصلح را دين مى

اند براى همين است كه عمل بر طبق دين عمل بر وفق م در برابر خدا نام نهادهكند، و اگر آن را اسلام و تسليخود دعوت نمى
قوانينى است كه نظام خلقت برايش مقرر كرده، و تسليم در برابر دين تسليم در برابر خط مشى است كه خلقت پيش پايش 

 نهاده، و اين تسليم، تسليم در برابر خواسته
  



يم اينطور نيست كه دين، آدمى را به متابعت قوانينى دعوت نموده آن گاه ادعا كند كه كنخداى تعالى است، باز هم تكرار مى
 .خير و سعادت بشر در عمل كردن به آن قوانين است تا آنكه كسى در صحت ادعايش شك و ترديد كند

كُونَ  الَََِّينَ وَ ﴿ آيه مورد بحث يعنى آيه ِ گر چه فى نفسه و با صرفنظر از آيات قبل و بعدش عام و  ﴾...باِلكِْتَابِ  يُمَس 
مستقل است، و ليكن از آنجا كه در سياق گفتار در باره بنى اسرائيل قرار گرفته آن ظهور در عموميت را از دست داده و تنها 

ت و انجيل خواهد و يا تورا ، مقصود از كتابى كه در آن نامبرده شده نيز فقط توراتبنابراینمربوط به بنى اسرائيل شده است، و 
 .بود

نَهُ  فَوْقَهُمْ  الََْْبَلَ  نَتَقْنَا إذِْ وَ ﴿
َ
  ﴾...ظُلةَ   كَأ

به معناى ابر و يا سقف و هر چيزى است كه سايه « ظلة» به معناى از بيخ و بن كندن چيزى است، و كلمه« نتق» كلمه
 .بيفكند، معناى ما بقى كلمات آيه روشن است

ز جاى كندن كوه طور و نگهداشتن آن بر بالاى سر بنى اسرائيل را متعرض است، و اين داستان در اين آيه داستان ا
 .مكرر ايراد و تفسير شد« نساء» و سوره« بقره» سوره

 بحث روايتى

در مورد تحريم صيد ماهى در روز شنبه و مسخ شدنشان به « ايله» روايتى در باره نافرمانى قومى از اهل
 صورت ميمون

كرده كه  روايت( علیه السلام)در تفسير قمى از پدرش از حسن بن محبوب از ابن ابى عمير از ابى عبيده از ابى جعفر 
ه در روزهاى شنب« ثمود» از دودمان« ايله» قومى از اهل: چنين يافتيم كه( علیه السلام)در كتاب على بن ابى طالب : گفت
ز ها تا لب آب آمده و بلكه اآمدند تا بدين وسيله اطاعتشان آزمايش شود، ماهىهايى به امر خداى تعالى به سمتشان مىماهى

دند، و خورشدند، و ايشان با اينكه ممنوع بودند، ماهيان را گرفته و مىدريا راه نهر را گرفته و تا درب منزلهاشان نزديك مى
ه اى از ايشان الهام كرد كشرعى درست كرد و به عدهداشتند، شيطان هم برايشان كلاه علماى ايشان از صيد آنها بازشان نمى

كردند و روزهاى ديگر آن صيد را ايد نه از صيدش، به همين جهت روز شنبه صيد مىشما از خوردن آن ممنوع شده
 .خوردندمى

ر يما شما را از عقوبت خداوند تحذ: طايفه ديگرى از ايشان كه اصحاب يمين بودند به اعتراض برخاسته و گفتند
كنيم، زنهار كه مخالفت امر او مكنيد، طايفه سوم از ايشان كه اصحاب شمال بودند سكوت كرده و از اندرز ايشان لب فرو مى

 كه دانيد ايشان مردمى هستندكنيد، با اينكه مىبستند و تازه طايفه دوم را ملامت كردند كه شما چرا گنهكاران را موعظه مى
  



 .عذاب و يا هلاكشان خواهد كردخداوند به عذاب شديدى 
براى اينكه در نزد پروردگارتان معذور باشيم، و براى اينكه شايد گنهكارى از گناه دست بر : آن طايفه در جواب گفتند

رُِوا مَا نسَُوافَلَمَا ﴿ :فرمايددارد، خداى تعالى مى ود گناه خيعنى بعد از آنكه آن مواعظ را نديده گرفته و هم چنان به  ﴾بهِِ  ذُك 
م، اين مانياز اين به بعد با شما زندگى نخواهيم كرد، حتى يك شب هم در شهر نمى: ادامه دادند طايفه دوم به ايشان گفتند

 .شود، و خوف اين هست كه بلايى بر شما نازل شود و ما را هم بگيردشهرى است كه خدا در آن نافرمانى مى
ين طايفه همانطور كه گفته بودند از ترس بلا از شهر بيرون رفته در نزديكى سپس اضافه كردند كه ا( علیه السلام)على 

شهر فرود آمدند، و شب را زير آسمان بسر برده صبح رفتند تا سرى به اهل معصيت بزنند، ديدند دروازه شهر بسته شده و هر 
اى د، و مردى از نفرات خود را به بالاى نقطهچه در زدند صداى احدى را نشنيدند، ناگزير نردبانى گذاشته و از ديوار بالا رفتن

كه مشرف به اهل شهر بود فرستادند تا خبرى بياورد، آن مرد وقتى نگاه كرد گروهى ميمون دم دار را ديد كه صدا به صداى 
ها و ريها را شكسته و وارد شهر شدند، ميمونها همشههم داده بودند، وقتى برگشت و آنچه ديده بود باز گفت همگى دروازه

بستگان خود را شناختند و ليكن انسانها افراد ميمونها را از يكديگر تشخيص نداده و بستگان خود را نشناختند، وقتى چنين 
 .شما را نهى كرديم و از عاقبت شوم گناه زنهار داديم: ديدند گفتند

آفريند شكافد و خلايق را مىخاك مىهاى گياه را در زير به آن خدايى كه دانه: اضافه كردند( علیه السلام)سپس على 
شناسم، مردمى هستند كه از كار زشت نهى ننموده، و در برابر آن اند مىها را كه در اين امتمن قوم و خويش همان ميمون

عالى تكنند، و در نتيجه دچار تفرقه شدند، خداى اند ترك مىكنند، بلكه معروفى را هم كه بدان مامور شدهاعمال غيرت نمى
هم چنان كه در حق بنى  پس از رحمت خدا دور باشند مردم ستمكار ﴾الَظَالمِِيَ  للِقَْوْمِ فَبُعْداا ﴿ :هم در حق ايشان فرموده

 ﴿ :اسرائيل فرموده
َ
وءِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  الَََِّينَ  نْجَيْنَاأ خَذْناَ وَ  الَس 

َ
 .1﴾يَفْسُقُونَ  كََنوُا بمَِا بئَيِس   بعَِذَاب   ظَلمَُوا الَََِّينَ  أ

نقل كرده، و همين معنا را الدر ( علیه السلام)خود از ابى عبيده از ابى جعفر  2اين روايت را عياشى نيز در تفسير: مؤلف
 از عبد الرزاق و ابن جرير و ابن ابى حاتم و 3المنثور

  
                                                      

 .244، ص 1، جتفسير قمى 1
 .93، ح33، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .ط بيروت 137، ص 3، جالدر المنثور 3



اى از ايشان دارد كه نامبردگان در آيه قبيلهاند، الا اينكه در روايات بيهقى در سنن خود از عكرمه از ابن عباس روايت كرده
اند، و در روايت ابى جعفر تصريح شده به اينكه نامبردگان و ظاهرش اين است كه از بنى اسرائيل بوده. يهود از اهل ايله بودند

د، دين يهود شده باشنجوارى با اهل ايله داخل در اند، و بعيد نيست كه قومى از عرب ثمود بوده و بخاطر هماز قوم ثمود بوده
 .گويند ايله شهرى بوده ميان مصر و مدينه در ساحل درياى احمرچون بطورى كه مى

اى و عده« بريهط» :اندو بعضى ديگر گفته. است« مدين» اى كه آيه شريفه به آن اشاره كرده شهرآن قريه: اندو بسا گفته
 .عينوناميان مدين و « مقنا» اى بوده بنامقريه: اندگفته

و  كردو در روايت ابن عباس كه در بالا به آن اشاره شد و روايات ديگرى كه باز از او نقل شده دارد كه وى گريه مى
رده دانم خداوند با كسانى كه سكوت كنهى كنندگان از بنى اسرائيل نجات يافتند، و مرتكبين هلاك شدند، نمى: گفتمى

 .اى كردبودند چه معامله
دانى كه ساكتين، از گنهكارى خدا مرا قربانت كند مگر نمى: عكرمه دارد كه من به ابن عباس گفتم و در روايت

ردند كاند، به شهادت اينكه به آن طايفه ديگر كه سكوت نمىآمده، و در اين باره مخالف ايشان بودهگناهكاران بدشان مى
اند خود شاهد اين خواهد كرد، و همين كه گناه را كراهت داشتهكنيد مردمى را كه خداوند هلاكشان چرا موعظه مى: گفتندمى

اند، ابن عباس اين را كه از من شنيد دستور داد دو دست لباس ضخيم برايم آوردند، و است كه ايشان هم اهل نجات بوده
ه پس خود ايشان ام كاده كردهخواست بفهماند كه خيلى از گفتار من و اينكه از اعتقاد ايشان به اينكه مرتكبين اهل عذابند استف

 .ها را به من خلعت داد و نظريه مرا اخذ كرداهل نجاتند خوشش آمده، آن گاه خودش لباس
صيد  اند و خود مرتكباش غلط است، زيرا اين طايفه هر چند كراهت داشتهو ليكن عكرمه بسيار اشتباه كرده و نظريه

ز گناه صيد ماهى بوده و آن ترك نهى از منكر است، با آنكه آن طايفه ديگر، اند كه بزرگتر اشدند و ليكن گناهى كردهنمى
دند كه و فهمانده بو ﴾يَتَقُونَ  لَعَلَهُمْ  وَ  رَب كُِمْ  إلَِ مَعْذِرَةا ﴿ :ايشان را به بزرگى گناه ترك نهى از منكر آگاه كرده و گفته بودند

هنوز كار مرتكبين به جايى نرسيده كه ديگر موعظه در ايشان اثر نكند و تكليف نهى از منكر ساقط شود به شهادت اينكه وقتى 
بنا بر  -خودشان از تاثير موعظه و اندرزشان مايوس شدند بلا درنگ از آنان فاصله گرفته و از شهر بيرون رفتند، و ساكنين 

 .اندهم چنان با ايشان آميزش داشته -روايات است آنچه كه در 

اى كه نهى از منكر كردند از عذاب نجات يافتند و مرتكبين صيد و ساكتين در برابر آنها عذاب فقط فرقه
 شدند

 علاوه بر اين، خداى تعالى در ذيل آيه تنها موعظه كنندگان را اهل نجات دانسته و
  



نْجَيْنَا ﴿ :فرموده
َ
وءِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  الَََِّينَ أ خَذْناَ وَ  الَس 

َ
گان و در ميان نجات يافت ﴾يَفْسُقُونَ  كََنوُا بمَِا بئَيِس   بعَِذَاب   ظَلَمُوا الَََِّينَ  أ

ما آن كسانى را هلاك كرديم كه صيد ماهى : اسمى از ساكتين نبرده و در مقابل، ستمگران را اهل عذاب دانسته و نفرموده
 .دارد كه ستمگران هم شامل مرتكبين صيد شود و هم شامل تاركين نهى از منكركردند، و چه مانعى 

اگر معنايش سر پيچى از ترك صيد ، ﴾خَاسِئيَِ  قرَِدَةا  كُونوُا لهَُمْ  قُلنَْا عَنْهُ  نُهُوا مَا عَنْ  عَتَوْافَلمََا ﴿ :و اما اينكه فرمود
 البته آيه شريفه دلالت خواهد داشت بر اينكه ستمگران -نقل كرديم  اند و قبلا اقوالشان راهم چنان كه مفسرين گفته -بود 

وگيرى شد و هم ساكتين را جلتوان از عموم آيه قبلى كه هم مرتكبين را شامل مىاند، ليكن باز نمىتنها همان مرتكبين بوده
 رپيچى از صيد باشد و در معنايشكند چون هر دو طايفه در ظلم و فسق شريك بودند، و اگر معنايش اعراض و روگردانى از س

اكتين، شود به بيان عذاب سترك و يا كلمه ديگرى كه معناى ترك را برساند تقدير نگيريم در اين صورت آيه مخصوص مى
رُِوا مَا نسَُوافَلَمَا ﴿ و آيه سابق يعنى آيه نْجَيْنَا بهِِ  ذُك 

َ
ى كه رواياتمتعرض بيان عذاب مرتكبين خواهد بود، هم چنان كه  ﴾...أ

 .شود به اين معنا اشاره داردبعدا نقل مى
 د اللهعب هر دو فرقه هلاك شدند و تنها فرقه نهى كننده نجات يافت، و اين معنا از ابى: و در مجمع البيان گفته است

 .1نيز رسيده است( علیه السلام)
ه بير به مسخ دارد منافات ندارد، براى اينكاين روايت از جهت اينكه تعبير به هلاكت دارد با آيه شريفه كه تع: مؤلف

شود هر قومى كه مسخ شود بعد از مسخ جز چند شود، علاوه بر اينكه، از اخبار بسيارى استفاده مىهلاكت شامل مسخ هم مى
 .شودماند، به فاصله كمى هلاك مىروزى زنده نمى

روايت ( علیه السلام) عبد الله يره از طلحة بن يزيد از ابىبن مغ عبد الله و در كافى از سهل بن زياد از عمرو بن عثمان از
رُِوا مَا نسَُوافَلَمَا ﴿ كرده كه در ذيل آيه شريفه نْجَيْنَا بهِِ  ذُك 

َ
وءِ  عَنِ  يَنْهَوْنَ  الَََِّينَ  أ  ايشان سه طايفه بودند يكفرموده:  ﴾الَس 
كردند و نجات يافتند، طايفه ديگر امر خدا را پذيرفتند و ليكن در باره طايفه هم امر پروردگار را پذيرفتند، هم ديگران را امر 

ديگران سكوت كردند و در نتيجه مسخ شدند، طايفه سوم نه امر خدا را قبول كردند و نه كسى را امر به معروف نمودند و 
 .2در نتيجه هلاك گرديدند

  
                                                      

 .493، ص 4، جمجمع البيان 1
 .151، ح139، ص 8، جروضه كافى 2



ه را فقط ناظر ب ﴾قرَِدَةا  كُونوُا لهَُمْ  قُلْنَا عَنْهُ  نُهُوا مَا عَنْ  عَتَوْافَلَمَا ﴿ كنيد آيهاين روايت بطورى كه ملاحظه مى: مؤلف
پس وقتى از شكار صيدى كه از آن نهى شده بودند خوددارى » :كندعذاب سكوت كنندگان دانسته و آن را چنين معنا مى

وَ ﴿ ايت، تنها آيهروبنابراين و امثال آن نخواهد بود، و نيز « ترك» حاجتى به تقدير گرفتن كلمهبنابراين و « ...نمودند، گفتيم
خَذْناَ

َ
 .ماند براى مرتكبين صيدباقى مى ﴾ظَلَمُوا الَََِّينَ  أ

هيچ اشكالى در اين معنا نيست، جز اينكه علت عذاب ساكتين را خوددارى از صيد دانسته، و حال آنكه مقام اقتضاء 
كردن،  در خوددارى «عتو» ترك موعظه مرتكبين بداند، علاوه بر اينكه استعمال كلمهداشت كه سبب عذاب آنان را سكوت و 

استعمالى است بسيار بعيد، از همه اينها كه بگذريم سند روايت هم ضعيف است، و مرحوم صدوق عين اين روايت را با 
ود، زيرا در شبا معنايى كه شد منطبق نمىنقل كرده و با نقل كافى اختلاف دارد و ( علیه السلام)سندش از طلحه از ابى جعفر 

ايشان سه طايفه بودند يك طايفه امر خدا را قبول كرده و ديگران را هم امر به معروف كردند، و طايفه ديگر امر : آن دارد كه
يجه هلاك ، و در نتخدا را پذيرفتند و ليكن ديگران را امر نكردند، طايفه سوم نه امر خدا را پذيرفتند و نه ديگران را امر كردند

 روايت كرده( علیه السلام)و همين روايت را عياشى در تفسير آيه مورد بحث از طلحه از جعفر بن محمد از پدرش . 1شدند
گيرى كردند، يك فرقه هم چنان در اجتماع قوم به سه فرقه منشعب شدند يك فرقه نهى خدا را پذيرفته و كناره: كه فرمود

دا را اى كه نهى خشدند، و از اين سه فرقه تنها آن فرقهشدند و يك فرقه مرتكب مىب گناهان نمىبودند و ليكن خود مرتك
پذيرفتند نجات يافتند. جعفر بن محمد بعد از نقل اين روايت فرمود: من به پدرم گفتم: خداوند با دسته دوم كه در اجتماع 

ام كه ايشان بصورت ذر جعفر )علیه السلام( فرمود: شنيده اى كرد؟ ابوباقى ماندند ولى مرتكب گناه نشدند چه معامله
هاى مختلف از طلحه نقل شده، . و به احتمال قوى همه اين روايات يك روايت است كه با مضمون)مورچگان ريز( در آمدند

 .2توان به آن اعتماد كردو چون هم سندش ضعيف است و هم متن آن مشوش، لذا نمى
ان خود خداوند بندگ: روايت كرده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله از ابى عبد الله ز اسحاق بنو در كافى به سند خود ا

را در كتابش به دو آيه مخصوص كرد، يكى آنكه نگويند آنچه را كه به آن علم ندارند، ديگر آنكه رد كنند چيزى را كه از 
 خبرند، در بارهصحت و سقمش بى

  
                                                      

 .54، ح100، ص خصال 1
 .97، ح35، ص 2، جتفسير عياشى 2



 ﴿ اولى فرمود:
َ
نْ  الَكِْتَابِ  مِيثَاقُ  عَليَْهِمْ  يؤُخَْذْ  لمَْ أ

َ
 بمَِا اكَذَبوُبلَْ ﴿ و در باره دومى فرمود: ﴾الََْْقَ  إلَِ  الََلِّ  عَََ  يَقُولوُا لَ  أ

تهِِمْ  لمََا وَ  بعِِلمِْهِ  يَُيِطُوا لمَْ 
ْ
ويِلُهُ  يَأ

ْ
ن را هنوز تاويل آاى به علم آن نداشتند و بلكه تكذيب كردند چيزى را كه احاطه ﴾تَأ

 .1نشنيده بودند
اين روايت را عياشى نيز از اسحاق از آن جناب نقل كرده، و نظير آن را از اسحاق بن عبد العزيز از ابى الحسن : مؤلف

 .2روايت كرده است( علیه السلام)اول 

 از آن پسچند روايت در مورد قرار گرفتن كوه بر بالاى سر بنى اسرائيل و پذيرفتن آنان تورات را 
نى وقتى تورات بر ب: فرموده( علیه السلام)امام صادق : گفته است ﴾...الََْْبَلَ  نَتَقْنَا إذِْ وَ ﴿ و در تفسير قمى در معناى

اسرائيل نازل شد بنى اسرائيل زير بار آن نرفتند، خداوند كوه طور را از جاى كند و بر بالاى سرشان نگهداشت و فرمود: اگر قبول 
 . 3كوبم، بنى اسرائيل در حالى كه سرهايشان را از ترس دزديده بودند ناگزير تورات را پذيرفتندكوه را بر سرتان مىنكنيد 

روزى مولانا ابو جعفر محمد بن على )علیه السلام( در حرم نشسته : و در احتجاج از ابى بصير روايت كرده كه گفت
در اين ميان طاووس يمانى با يك دسته از اصحابش نزديك شد و به بود و جماعتى از دوستانش دورش حلقه زده بودند، 

دهى سؤالى بكنم؟ حضرت فرمود: اذنت داديم بپرس، طاووس يكى پس از ديگرى سؤالاتى حضرت عرض كرد: اجازه مى
از آن  و قبل گرفت، از جمله سؤالاتى كه كرد يكى اين بود كه مرا خبر ده از طائرى كه بالا رفتكرد و جواب خود را مىمى

و بعد از آن چنين طائرى بالا نرفت و قرآن هم آن را ذكر كرده؟ حضرت فرمود: كوه طور سينا بود كه خداوند آن را بر بالاى 
هاى سر بنى اسرائيل نگاه داشت، و آن كوه با همه اطراف خود بر سر ايشان سايه افكند، و بنى اسرائيل از سايه افكندنش عذاب

نَهُ  فَوْقَهُمْ  الََْْبَلَ  نَتَقْنَا إذِْ وَ ﴿ تا سرانجام تورات را قبول كردند، و اينكه گفتى قرآن نيز از آن خبر داده آيهگوناگونى ديدند 
َ
 كَأ

نَهُ  ظَن وا وَ  ظُلةَ  
َ
 .4است ﴾بهِِمْ  وَاقعِ   أ
ر تورات يك مرتبه ب: گويداز طرق اهل سنت از ثابت بن حجاج نيز قريب به اين معنا روايت شده، ثابت مى: مؤلف

بنى اسرائيل نازل شد، اين معنا بر ايشان گران آمد، و از پذيرفتن آن امتناع نمودند، تا آنكه خداوند كوه را سايبان آنان قرار داد 
 .5و ناگزير آن را پذيرفتند

  
                                                      

 .8، ح43، ص 1، جكافى 1
 .99و  98، ح34، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .246، ص 1، جتفسير قمى 3
 .64، ص 2، جاحتجاجال 4
 .140، ص 3، جالدر المنثور 5



« هرقل» تهايى است كه وى به سؤالاروايت دومى كه از طرق ايشان رسيده از ابن عباس است و يكى از جواب
 خودت: اى به معاويه نوشته و از وى سؤالاتى كرده بود، اطرافيان معاويه به وى گفتندامپراطور روم داده چون هرقل نامه

جواب نده، زيرا ممكن است در جوابهايت راه خطا بروى و اين براى تو عيب است، بنويس به ابن عباس تا وى جواب دهد، 
مبر كسى جز پيغمبر و اهل بيت پيغ: ن عباس را براى هرقل فرستاد، هرقل وقتى خواند گفتهاى ابمعاويه چنين كرد و جواب
 .1به اين مطالب آگاهى ندارد

« بقره» البته بايد دانست كه در ذيل آيه مورد بحث روايات ديگرى نيز هست كه در ذيل آيه ديگرى نظير آن در سوره
 .كند تواند بدانجا رجوعگذشت، خواننده اگر بخواهد مى

  
                                                      

 .140، ص 3، جالدر المنثور 1



 [174تا  172آيات (:7)سوره الأعراف ]

خَذَ  إذِْ وَ ﴿
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 

َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
نْ  شَهِدْناَ بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

َ
 تَقُولوُا أ

وْ  ١٧٢ غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَا إنِاَ الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ 
َ
كَ  إنَِمَا تَقُولوُا أ شََْ

َ
يَِةا  كُنَا وَ  قَبْلُ  مِنْ  آباَؤُناَ أ   بَعْدِهمِْ  مِنْ  ذُر 

َ
 فَعَلَ  بمَِا فَتُهْلكُِنَا أ

لُ  كَذَلكَِ  وَ  ١٧٣ الَمُْبْطِلُونَ  ِ   ﴾١٧٤ يرَجِْعُونَ  لَعَلهَُمْ  وَ  الَِْياَتِ  نُفَص 

 ترجمه آيات

هايشان نژادشان را بياورد و آنها را بر خودشان گواه گرفت كه مگر من تو از پسران آدم از پشتو چون پروردگار 
 (.172)ايم دهيم تا روز رستاخيز نگوييد كه از اين نكته غافل بودهچرا، گواهى مى: پروردگار شما نيستم؟ گفتند

ايم، آيا ما را به سزاى اعمالى كه پى آنها بودهاند و ما فرزندانى از يا نگوييد كه فقط پدران ما از پيش شرك آورده
 (.173)كنى اند هلاك مىكاران كردهبيهوده

 (.174)دهيم شايد به خدا باز گردند ها را شرح مىبدينسان اين آيه

 بيان آيات

يات قرآنى از آترين كند، و خود از دقيقاين آيات مساله پيمان گرفتن از بنى نوع بشر بر ربوبيت پروردگار را ذكر مى
 حيث معنا و از زيباترين آيات از نظر نظم و اسلوب است

  



 آنان بر خودشان( اشهاد)معناى اخذ ذريه بنى آدم از ظهور آنان و گواه گرفتن 
خَذَ  إذِْ وَ ﴿

َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 

َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
 ﴾شَهِدْناَ بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

اخذ چيزى از چيزى ديگر مستلزم اين است كه اولى جدا و به نحوى از انحاء مستقل از دومى باشد، و اين جدايى و 
شود، ىگردد مختلف مشود و نيز به اختلاف عباراتى كه در آن لحاظ مىاستقلال بحسب اختلاف عناياتى كه متعلق اخذ مى

لا اخذ لقمه از سفره و اخذ جرعه از قدح آب يك نوع اخذ است، و اخذ مال و اثاث از دزدى كه آن را غصب كرده يك نحو مث
دهد نحو ديگر و يا انحاء مختلف ديگر ديگر اخذ است، و اخذ مال از فروشنده و يا بخشنده و يا كسى كه چيز به عاريه مى

به و گرفتن حظ از ملاقات دوستان يك نحو اخذ است، و گرفتن فرزند از پدرش اخذ، و همچنين گرفتن علم از عالم و اخذ ه
ز توانيم بفهميم كه نوع آن كداميك اپس هر جا كه ديديم صحبت از اخذ به ميان آمد نمى... تربيت را، نوع ديگر اخذ است، و

وَ ﴿ مورد بحث خداى تعالى بعد از جملهاين انواع مختلف است، مگر اينكه بيان زائدى در كار باشد، به همين جهت در آيه 
خَذَ  إذِْ 
َ
را اضافه كرد تا دلالت كند  ﴾ظُهُورهِِمْ مِنْ ﴿ رساند جملهكه تنها جدايى ماخوذ را از ماخوذ منه مى ﴾آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

بر نوع جدايى آن دو، و اينكه اين جدايى و اين اخذ از نوع اخذ مقدارى از ماده بوده، بطورى كه چيزى از صورت ما بقى ماده 
ناقص نشده، و نيز استقلال و تماميت خود را از دست نداده، و پس از اخذ آن مقدار ماخوذ را هم موجود و مستقل و تمام 

كنون جزئى از ماده پدر و مادر بوده  -ز نوع ماخوذ منه كرده، فرزند را از پشت پدر و مادر گرفته، و آن را كه تا عيارى ا
موجودى مستقل و انسانى تمام عيار گردانيده و از پشت اين فرزند نيز فرزند ديگر أخذ كرده و همچنين تا آنجا كه اخذ تمام 

دا گردد، و افراد و انسانها موجود گشته و منتشر شوند، و هر يك از ديگرى مستقل شود، و هر جزئى از هر موجودى كه بايد ج
 إذِْ وَ ﴿ شده و براى هر فردى نفسى مستقل درست شود، تا سود و زيانش عايد خودش گردد، اين آن مفادى است كه از جمله

خَذَ 
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ و يا « و اذ اخذ ربك من بنى آدم ذريتهم» :شود، و اگر فرموده بودمى استفاده ﴾ذُر 

 .ماندمعناى كلام مبهم مى« اذ نشر بنى آدم» :فرمودمى

 اعتراف بنى نوع بشر به ربوبيت خداى سبحان در عالم ذر ناشى از فقر ذاتى انسان به خدا است
شْهَدَهُمْ وَ ﴿ جمله

َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
از يك فعل ديگر خداوند بعد از جدا ساختن ابناء بشر از پدران خبر  ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

دهد، و آن فعل خدا اين است كه هر فردى را گواه خودش گرفت، و اشهاد بر هر چيز حاضر كردن گواه است در نزد آن و مى
نموده و در موقع به شهادت به آنچه نشان دادن حقيقت آن است تا گواه، حقيقت آن چيز را از نزديك و به حس خود درك 

 كه ديده شهادت دهد، و اشهاد كسى بر خود آن كس نشان دادن حقيقت او است به خود او تا پس از ـ
  



 .شود شهادت دهددرك حقيقت خود و تحمل آن در موقعى كه از او سؤال مى
اى ، و ممكن است انسان نسبت به پارهو از آنجايى كه نفس هر صاحب نفسى از جهاتى بغير خود ارتباط و تعلق دارد

 ﴿ :اى ديگر نشود، از اين رو اضافه كرداز آنها استشهاد شود، و نسبت به پاره
َ
هاد را تا بدين وسيله مورد استش ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

ر موقع ن است تا دايم ربوبيت پروردگار ايشامعلوم كرده باشد، و بفهماند آن امرى كه براى آن، ذريه بشر را استشهاد كرده
 .پرستش به ربوبيت خداى سبحان شهادت دهند

ند تواپس انسان هر قدر هم دچار كبر و غرور باشد و هر چند رو به راه بودن وضع زندگيش مغرورش كرده باشد نمى
بود  مالك وجود خودنياز نيست، چون اگر اين معنا را حاشا كند كه مالك وجود خود نبوده، و در تدبير امور خود مستقل و بى

شد داشت، و اگر در تدبير امور خود مستقل بود، هرگز ناچار نمىخويشتن را از مرگ و ساير آلام و مصائب زندگى نگه مى
كه در برابر اسباب طبيعى و وسائلى كه او به خيال خود مدبر آنها و حاكم در آنها است خضوع كند، آنهم اسباب و وسائلى كه 

شان شان باشد مطيع و منقادند، و حوائجند انسان بغير خود محتاجند، و در برابر حكم حاكمى غيبى هر چند عليهخود آنها نيز مان
 .شود و انسان حاكم و مدبر آنها نيستبدست انسان برآورده نمى

 پس احتياج آدمى به پروردگارى كه مالك و مدبر است جزو حقيقت و ذات انسان است، و فقر به چنين پروردگارى
در ذات او نوشته شده، و ضعف بر پيشانيش مكتوب گشته، و اين معنا بر هيچ انسانى كه كمترين درك و شعور انسانى را 

 .داشته باشد پوشيده نيست، عالم و جاهل، صغير و كبير و شريف و وضيع همه در اين درك مساويند
كند كه براى او يه ذات خود اين احساس را مىآرى، انسان در هر منزلى از منازل انسانيت قرار داشته باشد از ناح

پروردگارى است كه مالك او و مدبر امور او است، و چطور ممكن است اين احساس را نداشته باشد با اينكه احتياج ذاتيش 
كند؟ و چگونه تصور دارد كه شعور او حاجت را درك بكند و ليكن آن كسى را كه احتياجش به او است درك را درك مى

 ﴿ :د؟ پس اينكه فرمودنكن
َ
ها اف انساناعتر ﴾شَهِدْناَبلََ ﴿ بيان آن چيزى است كه بايد به آن شهادت داد، و جمله ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

 .است به اينكه اين مطلب را ما شاهد بوديم و چنين شهادتى از ما واقع شد
در زندگى دنيايش به احتياج خود در جميع جهات  اند آيه شريفه اشاره است به آن مواردى كه انسانو لذا بعضى گفته

برد، و معنايش اين است كه ما بنى آدم را در زمين خلق كرديم و ايشان را زندگى و متعلقات و لوازم و احكام وجودش پى مى
 در اقطار زمين پراكنده نموده

  



جه همه ن و مربوب بودنشان واقف ساختيم و در نتيو با توالد و تناسل از يكديگر متمايزشان ساختيم، و ايشان را به محتاج بود
 .«آرى ما شاهديم كه تو پروردگار مايى» :به اين معنا اعتراف كرده و گفتند

 ﴿ چند وجه در مورد سؤال و جواب در:
َ
مْ  لسَْت  أ   ﴾بلََ  قاَل وا برَِبُكِ 

را به صاحب گفتار نسبت دادن است، چون وقتى از قبيل زبان حال و يا لازمه گفتار  ﴾شَهِدْناَبلََ ﴿ ، جملهبنابراینو 
اش اين است كه به وجود آن كسى كه به او احتياج دارند نيز اعتراف كرده باشند، و محتاج بودن خود را اعتراف كنند لازمه

فات و ز صفرق ميان زبان حال و ميان اخذ به لازمه كلام اين است كه اولى از باب بدست آوردن معنا از ناحيه دلالت صفتى ا
حالى از احوال است، چه اينكه صاحب صفت و حال خودش به آن معنا متوجه باشد يا نباشد، مانند دلالتى كه آثار باستانى بر 
حال ساكنين خود دارد، و اينكه چگونه دست روزگار با آنان بازى كرده و به ديار خاموشى رهسپارشان ساخته است، و نيز 

مسكين بر فقر و مسكنت و بد حاليش دارد، و دومى انكشاف و درز كردن معنا از قائل است، به  مانند دلالتى كه چهره افسرده
اين معنا كه قائل حرفى بزند كه علاوه بر معناى تحت اللفظى مستلزم معناى ديگرى نيز باشد، و يا حرفى بزند كه به دلالت 

 .التزامى بر آن معنا دلالت كند
كه حكايت اعتراف بنى نوع بشر است بايد به يكى از دو نحو كلامى كه شرح  ﴾شَهِدْناَبلََ ﴿ در آيه مورد بحث جمله

تر است، چون در مقام شهادت جز به دلالت تر و هم مناسبداديم حمل شود، البته اگر به اولى از آن دو حمل شود هم نزديك
 .كندكفايت نمى شود يعنى دلالت التزامى آنصريح و مطابقى كلام به چيز ديگر اكتفاء نمى

 ﴿ و پر واضح است كه اين شهادت بهر نحوى كه صورت گرفته باشد از سنخ همان استشهادى است كه جمله
َ
َ أ  سْتُ ل

توان كند، و جوابى كه داده به همان زبانى بوده كه سؤال با آن صورت گرفته، اينجا است كه مىاز آن حكايت مى ﴾برَِب كُِمْ 
لامى كه گذشت نحو سومى نيز هست كه ممكن است سؤال و جواب مورد بحث را حمل بر آن گفت به غير از آن دو نحو ك

نمود و آن به نحوى از تحليل عبارت است از ايجاد، چون كلام چيزى است كه كشف از منويات كند، و در خداى تعالى فعل 
ر مكرر در مباحث سابق ما گذشته است، كند، و فعل او همان ايجاد است، و اين مطلب بطواو است كه كشف از مقاصد او مى

 ﴿ توان گفت كه سؤالمىبنابراين و 
َ
اين  اى براىاز همين باب است، و به زودى تتمه ﴾شَهِدْناَبلََ ﴿ جواب ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

 .مطلب خواهد آمد
خَذَ  إذِْ وَ ﴿ و بهر حال آيه

َ
تمامى افراد بشر مورد اين استشهاد واقع شده، و دلالت دارد بر اينكه  ﴾...آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

 اند و ذيل آن ويكا يك ايشان به ربوبيت پروردگار اعتراف نموده
  



نْ ﴿ همچنين آيه بعدش يعنى جمله
َ
وْ ﴿ و جمله ﴾غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَا إنِاَ الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  تَقُولوُاأ

َ
كَ  إنَِمَا تَقُولوُاأ شََْ

َ
 اؤُناَآبَ  أ

يَِةا  كُنَا وَ  قَبْلُ  مِنْ    بَعْدِهِمْ  مِنْ  ذُر 
َ
 .كندغرض از اين اخذ و استشهاد را بيان مى ﴾الَمُْبْطِلُونَ  فَعَلَ  بمَِا فَتُهْلكُِنَا أ

 اتمام صحبت خداى تعالى بر بندگان با گواه گرفتن آحاد افراد بشر بر خودشان
شود ابطال دو حجت را كه ممكن است بندگان به آنها احتجاج كنند ستفاده مىو اين دو جمله بطورى كه از سياق كلام ا

د در روز توانستنفهماند كه اگر اين اخذ و اشهاد از بندگان و اخذ ميثاق بر انحصار ربوبيت نبود بندگان مىرساند، و مىمى
كند و به استناد آن، مشركين را ه مىقيامت به يكى از آن دو تمسك جسته، و حجتى را كه خداوند عليه شرك ايشان اقام

 .سازد، دفع نمايندمحكوم به آتش مى
هم رساند عطف بكه ترديد را مى« او» و دقت در اين دو آيه مخصوصا با در نظر داشتن اينكه دو حجت بندگان با حرف

يكا يك بنى آدم نقل شده اين شده، و اينكه مبناى هر دو حجت بر اشهاد است كه خود مستلزم علم است، و اينكه هر دو از 
بود تمام بود، چه اينكه اصلا اخذ و اشهادى نبود و اخذ و اشهادى نمىبنابراينكه هاى مذكور دهد كه حجتمعنا را دست مى

شود كه ما ذريه بنى آدم را از پشتهايشان گرفته و يك يك گرفت، و چنين استفاده مىچه اينكه از تمامى افراد صورت نمى
ا عليه خودشان گواه گرفتيم، و همه به ربوبيت ما اعتراف كردند، و در نتيجه حجت ما در قيامت عليه ايشان تمام شد، ايشان ر

رديم و آوگرفتيم و به كلى اشهادى در كار نمىكرديم، و فرد فرد ايشان را هر كدام را عليه خودش شاهد نمىو اگر چنين نمى
 .شدآورديم حجت ما تمام نمىمىآورديم در كار همه افراد نيا اگر مى

گرفتيم، و احدى به ربوبيت ما شهادت كرديم و احدى را شاهد بر خودش نمىزيرا اگر بكلى از اين كار صرف نظر مى
ما در دنيا از : گفتندكردند، و مىرسانيد همه در قيامت بر ما اقامه حجت مىداد، و به اين معنا علم و اطلاعى بهم نمىنمى

نْ ﴿ اى نيستپروردگار غافل بوديم، و بر غافل هم تكليف و مؤاخذهربوبيت 
َ
 .﴾فلِيَِ غََ  هَذَا عَنْ  كُنَا إنِاَ الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  تَقُولوُاأ

اء نموديم، و به اشهاد بعضى از آنان اكتفكرديم، و ليكن در تمامى افراد اعمال نمىو اگر بكلى از اين كار صرفنظر نمى
داديم در اين صورت نيز حجت آنان بر ما تمام بود، زيرا اگر پدران كه مثلا تنها پدران را مورد اين امر عظيم قرار مىكرديم مى

شدند ولى فرزندان در اين گمراهى هيچ تقصيرى ورزيدند مقصر و گناه كار شناخته مىاند شرك مىبحسب فرض ميثاق داده
ليد از پدران هيچ راه ديگرى نسبت به آن ندارند و هيچگونه علمى نه اجمالى و نه نداشتند، براى اينكه در يك امرى كه جز تق

 توانستند داشتهتفصيلى به آن نداشته و نمى
  



اند كه با علم به حقيقت امر فرزندان ضعيف خود را به سوى شرك سوق اند، اين پدران بودهباشند از پدران خود پيروى كرده
خود آنان را بر اين رسم نكوهيده بار آوردند، حتى فرزندان اطلاعى از ضلالت و اضلال پدران هم اند و با تلقينات سوء داده

شرك و عصيان و ابطال حق همه از پدران ما : توانستند بگويندنداشتند، و به همين جهت حجت آنان بر ما تمام بود، و مى
م تا مامور به احقاق آن شده و در صورت عصيان آن امر مورد فهميديما حقى را نمى -بوده، و تنها آنان مستحق مؤاخذه هستند 

ايم مع ذلك هيچ گناهى از ما سر نزده، و هيچ حقى را ابطال مؤاخذه قرار بگيريم، پس ما در عين اينكه همه عمر مشرك بوده
وْ ﴿ ايم،نكرده

َ
شََْكَ  إنَِمَا تَقُولوُاأ

َ
يَِةا  كُنَا وَ  قَبْلُ  مِنْ  آباَؤُناَ أ   بَعْدِهمِْ  مِنْ  ذُر 

َ
ابى و حرفشان هم حس ﴾الَمُْبْطِلُونَ  فَعَلَ  بمَِا فَتُهْلكُِنَا أ

 .بود
در اينجا دو فرض ديگر هست كه بيان سابق وافى به آن نيست و آيه شريفه هم آن را دفع : ممكن است كسى بگويد

 فته باشند، و آن ديگر اينكه بعضى از ذريه اشهادكند، يكى اينكه پدران اصلا اشهاد نشده و تنها ذريه مورد اشهاد قرار گرنمى
ها صورت نسل ها وشده باشند، و خيلى هم بعيد نيست، براى اينكه بطور كلى تكامل نوع انسانى در علم و تمدن بوسيله ذريه

افزوده و  گرفته، يعنى مردم هر دوره مقدارى از علم و تمدن را از نسل سابق خود ارث برده و مقدارى را هم خود بر آن
جا و از ك)اند افزايند، و در نتيجه مردم هر دوره از علم و تمدن چيزى را دارا هستند كه دوره سابق بر ايشان داراى آن نبودهمى

 (.مترجم: كه اشهاد هم به اين منوال نبوده باشد

 ندجواب به اين احتمال كه پدران اصلا اشهاد نشده و تنها ذريه يا بعض ذريه اشهاد شده باش
د تمام اندو فرض حجت خدا بر همه ذريه و يا آن عده كه مورد اشهاد قرار گرفتهبنابراين جواب اين گفتار اين است كه 

اند است و بعكس فرض ما پدران بخاطر غفلتى كه در باره مساله ربوبيت پروردگار داشته و در شرك خود مستقل نبوده
اند و نه نسل ديگرى قبل از ايشان بوده تا از آن نسل تقليد كرده باشند، شده معذورند، چون بحسب فرض، نه مورد اشهاد واقع

 .شوداند مىاى كه اشهاد نشدهزبانحال پدران و ذريه ﴾غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَاإنِاَ ﴿ دو فرض جملهبنابراين در نتيجه 
و ليكن نبايد مساله اشهاد را به آن قياس  و اما داستان تكامل نوع انسانى در علم و تمدن در جاى خود صحيح است،

، بخلاف شودكرد، تكامل انسان در علوم نظرى و اكتسابى است كه نتايج و فروعى است كه تدريجا براى انسان حاصل مى
يج براى ازيرا اين معنا از مواد علم است، و قبل از نت. اشهاد و خود بينى انسان، و اينكه من محتاج به مربى هستم كه تربيتم كند

 گردد، و بعد از اين انتقاش است كه نتايجشود، و از علوم فطرى و اولين نقشى است كه در نفس منتقش مىانسان حاصل مى
 شود و چنين علمى معقول نيست كه بعد ازو فروع متفرع بر آن مى

  



 و همانطور كه. تياج انسان استعلوم ديگر براى انسان حاصل شود، و چگونه ممكن است و حال آنكه ساير علوم مولود اح
 .روددر جاى خود مسلم شده و نوع انسانى در اين علوم به تدريج و به مقدار احساس باطنى خود به احتياج پيش رفته و مى

پس آنچه كه از دو آيه مورد بحث بدست آمد اين شد كه خداى سبحان نسل بشر را از يكديگر متمايز كرده و بعضى 
اخذ نموده آن گاه همه آنان را بر خودشان گواه و از همه بر ربوبيت خود پيمان گرفته، ( پدران)را از بعض ديگر ( فرزندان)

پس هيچ فردى از سلسله پدران و فرزندان از اين اشهاد و از اين ميثاق غافل نمانده تا آنكه بتوانند همه ايشان به غفلت و يا 
 .نند و خود را تبرئه نمايندفرزندان به شرك و عصيان پدران احتجاج ك

اند و وجوهى كه در رد عالم ذر اى از مفسرين كه قضيه اشهاد را مربوط به دنيا دانستهكلام عده
 اندآورده

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ در جمله« اذ» اند: مقصود از ظرفاى از مفسرين گفتهو لذا عده
َ
دنيا است، و اين دو آيه اشاره دارند  ﴾رَب كَ  أ

خلقت الهى، آن سنتى كه خداوند در خلقت انسان در دنيا جارى نموده، چون خداى سبحان ذريه انسان را از پشت به سنت 
آورد، و همگى را در خلال زندگيشان بر نفوس خود گواه گرفته، و پدران بيرون و به ارحام مادران منتقل و از آنجا به دنيا مى

دهد، و آنان را به وجوه احتياجات كه از همه طرف ايشان را احاطه ان ارائه مىآثار صنع و آيات وحدانيت خود را به همه ايش
كند، گويا در اين شرايط ايشان را سازد، و از همين راه به وجود و وحدانيت خود راهنماييشان مىو مستغرق نموده واقف مى

چرا، ما خود به اين معنا : دهندحال جواب مى آيا من پروردگار شما نيستم؟ و ايشان به زبان: فرمايدمخاطب قرار داده و مى
و خداوند اينكار را كرد تا در روز قيامت عليه او . دهيم، و معترفيم كه تويى رب ما و به غير از تو ما را ربى نيستشهادت مى

بار  ما را مشرك ما از معرفت تو غافل بوديم، و يا ذريه ايشان نگويند كه پدران ما مشرك شدند و: احتجاج نكنند و نگويند
 .آوردند، و ما هيچگونه معرفتى به اين مطلب نداشتيم

خداوند ذريه آدم را از پشت او بيرون كشيده » :گويدهمين عده از مفسرين رواياتى را كه دلالت بر عالم ذر دارد و مى
واه انيد، و از آنان بر ربوبيت خود گهايى بودند عليه خود آنها گواه گرفته و خود را به ايشان شناسو ايشان را كه به شكل ذره

طرح نموده و آنها را حجت ندانسته و در ابطال دلالت اين دو آيه بر عالم  «گرفت و بدين وسيله حجت را بر ايشان تمام كرد
 .گردداند كه ذيلا ايراد مىذر و طرح روايات مزبور و مخالفت آنها با ظاهر قرآن وجوهى ذكر كرده

ين روايات داستان عالم ذر از دو حال بيرون نيست، يا اين است كه ذريه را كه خداوند از صلب آدم بنا به مضمون ا - 1
استخراج كرده به آنها عقل داده و سپس مورد خطاب خود قرار شان داده است، و يا اينكه عقل نداده، اگر عقل نداده پس 

 چگونه مساله توحيد را درك نموده و ـ
  



اند؟ و اگر عقل داده و آن گاه از آنان ميثاق گرفته و همين معنا را مبناى صحت تكليف قرار داده، خطاب خداوند را فهميده
نْ ﴿ :فرمايدبايستى هيچ يك از افراد ذريه اين ميثاق را فراموش نكنند، چون به نفس آيه شريفه كه مى

َ
 إنِاَ الَقِْيَامَةِ  وْمَ يَ  تَقُولوُاأ

ه تواند باشد كه مكلف آن ميثاق را بكند و مبناى صحت تكليف مىوقتى اخذ ميثاق حجت را تمام مى ﴾غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَا
ياد داشته باشد و فراموش نكند، و حال آنكه ما كه همان ذريه هستيم جز همين خلقت دنيوى خود چيزى از عالم ذر بخاطر 

دنيايى انسان و احساس حاجتش به ربى كه مالك و مدبر نداريم، و اين خود شاهد است كه منظور آيه شريفه جز همين موقف 
 .او و رب هر چيز ديگرى باشد چيز ديگرى نيست

شمار آنان يك نفر يافت نشود كه خاطرات عالمى را كه ديده و شناخته معقول نيست كه از تمامى عقلا و گروه بى - 2
يايى بهشتيان نيست، بهشتيان بطورى كه قرآن كريم در به يادش نمانده باشد، و حال آنكه اين خاطره دورتر از خاطرات دن

ِ  مِنْهُمْ  قاَئلِ  قاَلَ ﴿ :برند، از آن جمله فرمودهچند جا حكايت كرده خاطرات دنيايى خود را از ياد نمى
و  1﴾...قرَِين   لِ  كََنَ  إنِ 

هُمْ  كُنَا رجَِالا  نرَىَ  لَ  لَناَ مَا قاَلوُاوَ ﴿ :نظير آن را از اهل دوزخ حكايت كرده و فرموده ارِ  مِنَ  نَعُد  شََْ
َ
و همچنين آيات  2﴾الَْْ

 .ديگر
شمارى خاطره خود را فراموش كنند چرا جايز نباشد بگوييم خداوند در روزگار و اگر جايز باشد كه چنين جمعيت بى

داش آن روزشان را بدهد، و مردم گذشته مردم را مكلف به تكاليفى كرده و پس از مرگ دوباره ايشان را زنده كرده تا جزا و پا
آن زندگى اول خود را فراموش كرده و اين زندگى كه دارند زندگى دوم ايشان است، و خلاصه، لازمه اين حرف صحت گفتار 

معاد عبارت است از بيرون شدن جان از كالبد يك انسان و حلول او در يك كالبد ديگر و كيفر » گويندها است كه مىتناسخى
 . «ديدن در اين كالبدو پاداش 
اى است كه مخالف ظاهر آيه «خداوند ذريه آدم را از صلب آدم اخذ و از آنان ميثاق گرفته» گويدرواياتى كه مى - 3

 «اى ايشانهاز پشت» فرمايداى كه مىو نيز آيه شريفه «از آدم گرفت» :و نفرمود «پروردگار تو از بنى آدم گرفت» :فرمايدمى
 :فرمايدعلاوه بر اين، آيه شريفه مى، «ذريه او را» و نفرموده «ذريه ايشان را» :فرمايدو نيز مى «پشت او از» :و نفرمود

  
                                                      

 .51صافات، آيه  -. اى از ايشان گفت مرا دوستى بودگوينده 1
 .62، ص، آيه -. شمرديمبينيم مردانى را كه ايشان را از اشرار مىو گفتند چه شده است ما را كه نمى 2



بل از ما پدران ما ق: پروردگار تو اينكار را به اين خاطر كرد كه روز قيامت نگويند ما از اين مطلب غافل بوديم، و يا بگويند»
و لازمه اين كلام اين است كه بتوان براى ذريه پدران « اندز ايشانيم چنين بار آوردهاند و ما را كه نسل بعد اشرك ورزيده

 .شود، چون پدر ايشان مشرك نبوده استمشركى فرض كرد، و اين معنا شامل فرزندان بلا فصل آدم نمى
نى است مشركياند بگويند آيه شريفه عام نيست، بلكه تنها مخصوص و از همين جهت بعضى از مفسرين ناچار شده

اند و شامل فرزندان بلا فصل آدم و جميع افراد با ايمان و همچنين مشركينى كه داراى پدران كه داراى پدران مشرك بوده
 .شوداند نمىمشرك نبوده

شََْكَ إنَِمَا ﴿ تفسير آيه به عالم ذر با جمله - 4
َ
اين  اينكهمنافات دارد، براى  -كه حكايت كلام ذريه است  - ﴾آباَؤُناَ أ

اند و اين با وجود دسته جمعى تمام افراد بشر در يك جا و به يك وجود جمله دلالت دارد بر اينكه ذريه، پدران مشركى داشته
 .منافات دارد

روايات عالم ذر همه مقبول و صحت آنها مسلم است، الا اينكه : انداشكالى است كه بعضى از مفسرين كرده و گفته - 5
مورد بحث نيست، و داستانى كه در اين روايات راجع به عالم ذر آمده حكايت عملى است كه خداى سبحان مربوط به آيه 

قبل از ايجاد بنى آدم در باره ايشان انجام داده تا بدين وسيله افراد بشر در معرفت ربوبيتش داراى عرق و فطرتى بوده باشند 
ى اطفالى كه هاى بهشتنعمت: و نيز گفته شده كه. آيندتوحيد بدنيا مى بنى نوع بشر بر فطرت: هم چنان كه در روايت آمده كه

 .انداند بخاطر ايمانى است كه در عالم ذر آوردهدر سن طفوليت از دنيا رفته
و اما آيه شريفه ربطى به اين مطلب كه در روايات آمده ندارد، آيه شريفه در مقام بيان اين است كه با اخذ ميثاق، حجت 

پروردگارا تو ما را در عالم ذر و آن روزى كه از صلب آدم بيرونمان : توانند بگويندوز قيامت تمام است، و مردم نمىخدا در ر
آوردى بر نفوسمان گواه گرفتى و ما آن روز مانند امروز كه روز قيامت است به ربوبيت تو يقين داشتيم ليكن در دنيا كه مكان 

از ياد ما بردى و ما را در شناختن ربوبيت به عقولمان واگذار كردى، يك دسته تكليف و عمل بود آن موقف اشهاد را 
هايشان به ربوبيت تو حكم كرد، دسته ديگرى عقلشان آن را انكار نمود، هم دسته اول دليل عقلى داشتند هم دسته دوم، عقل

مان، قلين چشمى به ما نداده بودى، ما بوديم و عتوانستيم به مشاهده، تو را ببينيم و تو چنگناه ما چيست؟ ما كه نمىبنابراين 
 .رفتاى از مسائل به خطا مىكرد و در پارهاى مسائل واقع را درك مىآن هم در پاره

آيه شريفه نسبت به آن مطلبى كه روايات دلالت بر آن دارد حاجت ندارد، و طورى نيست كه نتوان آن را به محمل  - 6
 است آن را حمل بر تمثيلديگرى حمل كرد، بلكه ممكن 

  



نمود و روايات هم از حيث سند طورى نيستند كه بتوانند مفسر آيه باشند، زيرا يا مرفوعه است و ( مجسم جلوه دادن معنا)
 .روات آخر سند در آنها ذكر نشده، و يا موقوفه است و مروى عنه ذكر نشده، و اينگونه روايات حجت نيستند

ه عالم اند، و قائلين بتى كه مفسرين بر دلالت آيه و حجيت روايات دال بر عالم ذر ايراد كردهاى از اشكالااين بود پاره
هاى هر يك از اند، و اينك جوابذر كه عبارتند از همه علماى حديث و جمعى از مفسرين، همه اين اشكالات را جواب داده

 .گذردآنها ذيلا از نظر خواننده محترم مى

 هاى منكرين عالم ذرالپاسخ به يكا يك اشك
ف صحيح نيست، زيرا فراموش كردن موق «بايستى هيچ يك از ذريه اين ميثاق را فراموش نكنند» :اينكه گفتيد - 1

زند فراموش كردن اصل ميثاق و از دست دادن زند، آنچه ضرر مىميثاق و خصوصيات آن ضررى به تماميت حجت نمى
گردد، و همين بس است براى شود، و نه از صفحه دل زايل مىن نه فراموش مىمعرفت به وحدانيت پروردگار است، و اي

تماميت حجت، به شهادت اينكه اگر جنابعالى بخواهى از شخصى ميثاق و عهدى بگيرى و او را به خانه خود دعوت نموده 
رانجام ى، انذارش كنى تا سو پذيرايى كنى و تا آنجا كه قدرت دارى براى گرفتن اين عهد بيخ گوشش بخوانى، بشارتش ده

عهد را از او بگيرى مادامى كه اين شخص اصل ميثاق و عهد را از ياد نبرده باشد، ماخوذ به عهد خود هست، هر چند 
 .خصوصيات پذيرايى آن روز منزل تو را فراموش كرده باشد

صرف استبعاد است و هيچ دليلى شمار ذريه، همگى خاطرات عالم ذر را فراموش كنند ممتنع بودن اينكه گروه بى - 2
شود، و به بر اين امتناع نيست، علاوه بر اينكه اصل ميثاق كه همان معرفت به ربوبيت پروردگار است فراموش نشده و نمى

و اينكه مساله مورد بحث را با مساله تناسخ قياس . ياد داشتن همين مقدار از آن خاطرات براى تماميت حجت كافى است
ين امتناع شمار ذريه نيست، تا اگر ايست، زيرا بطلان تناسخ دليلش منحصر در امتناع فراموش كردن گروه بىكرديد صحيح ن

باطل شد مساله تناسخ صحيح شود، بلكه مساله بطلان تناسخ دليل ديگرى دارد كه در جاى خود ذكر شده و بايد بدانجا مراجعه 
 .كردن خاطرات يك عالم را در يك عالمى ديگر ممتنع بسازدو كوتاه سخن، هيچ دليلى نيست كه فراموش . كرد

 إذِْ وَ ﴿ اند ساكت نيست، و جملهآيه مورد بحث از فرزندان بلا فصل آدم و اينكه ايشان هم از صلب آدم بيرون آمده - 3
خَذَ 
َ
ز صلب معنايش اين است كه ا ﴾آدَمَ نِ بَ ﴿ به تنهايى كافى است در اينكه دلالت بر آن بكند، چون كلمه ﴾آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

 كنداند، و در دلالت بر اين معنا هيچ احتياجى به مئونه بيشترى نيست، و همچنين كلمه ذريه كه دلالت مىآدم بيرون شده
  



دم را از آشود كه خداى تعالى اولاد بلا فصل پس، از كلمه بنى آدم استفاده مى. بر اخراج اولاد اولاد از صلب اولاد و همچنين
شود كه اولاد اولاد او را از صلب اولاد او بيرون آورد تا رسيد به آخرين اولاد او، عينا صلب آدم، و از كلمه ذريه استفاده مى

 .نظير بيرون آمدن ايشان در دنيا كه نشاء توالد و تناسل است
صلبى آدم از صلب او از ناحيه خبر  بيرون آمدن اولاد: فخر رازى در تفسير خود از اشكال سوم چنين پاسخ داده كه

آيد، پس دلالت شود، هم چنان كه بيرون آمدن اولاد اولاد از صلب پدران خود، از ناحيه آيه شريفه بدست مىاستفاده مى
كند جواب فخر رازى قانع و ليكن همانطورى كه خواننده خود ملاحظه مى. مجموع آيه و خبر بر مجموع بنى آدم تمام است

 .1يستكننده ن
خداوند ذريه آدم را از صلب او بيرون آورده و از آنها ميثاق گرفت؟ اين اخبار در مقام شرح : گويداما اخبارى كه مى

 .داستان مزبور است نه در مقام شرح الفاظ آيه تا در آنها اشكال كنيد به اينكه با ظاهر قرآن موافق نيست و يا مخالف آن است
ه اين كلام اين است كه بتوان براى ذريه، پدران مشركى فرض كرد و اين معنا شامل فرزندان و لازم» :و اما اينكه گفتيد

آيه شريفه عام نيست بلكه تنها مخصوص مشركينى است كه داراى پدران مشرك » :و نيز اينكه گفتيد «شودبلا فصل آدم نمى
« شودىاند شامل نمكينى را كه داراى پدران مشرك نبودهاند و فرزندان بلا فصل آدم و جميع افراد با ايمان و همچنين مشربوده

خداى سبحان اينكار را كرد تا مشركين در روز قيامت : اشكال صحيحى نيست، براى اينكه منظور آيه شريفه اين است كه
شََْكَ إنَِمَا ﴿ :نگويند

َ
ت معناى آيه تا برگش« آبائيإنما أشرك » :اين معنايش اين نيست كه فرد فرد مشركين بگويند ﴾...آباَؤُناَ أ

بلكه  من مشرك نشدم: گفتندخواستيم عذاب كنيم مىكرديم يك يك افرادى را كه مىبه اين شود كه ما اگر اينكار را نمى
نياكان من مشرك شدند و من تابع ايشان بودم نه متبوع، غرض آيه شريفه متعلق به چنين معنايى نشده بلكه گفتارى را كه نقل 

 .م مجموع مشركين استكرده كلا
شود، آيه و روايت هم دلالت دارند بر اينكه خداوند بعد جواب از اين اشكال نيز از جواب اشكال قبلى استفاده مى - 4

 .از آنكه جدا كرد بنى آدم را، و پدران را از فرزندان متمايز ساخت آن گاه همه را به حالت جمعيت و وحدت برگردانيد
  

                                                      
، خر رازىتفسير فرجوع شود به . است توان گفت كه، آيه شريفه از اخذ ميثاق از فرزندان بلا فصل آدم ساكت و در دلالت خود ناقصزيرا نمى 1

 .ط تهران 51، ص 15ج



ظاهر بعضى از روايات و خلاف صريح بعضى ديگر آنها است، چون ظاهر آن دسته و صريح اين اين معنا خلاف  - 5
 و ليكن در دنيا كه مكان تكليف و عمل بود آن موقف» :دسته اين است كه در مقام بيان تاويل آيه است، و اينكه در آخر گفتند

 .شودجوابش از جواب اشكال اول معلوم مى« را از ياد ما بردى
ور كلام همين كه در معنايى مستقر گرديد كافى است در اينكه كلام حجت باشد و موقوف بر اين نيست كه در ظه -6

ر آن شود كه حمل بآن معنا صراحت داشته باشد، و صرف اينكه ممكن است آيه مورد بحث را حمل بر تمثيل كرد باعث نمى
نيم و از در ناچارى بگوييم مقصود از آن، تمثيل است، و در آيه هم بكنيم مگر اينكه بخاطر موانعى نتوانيم بر ظاهرش حمل ك

 .مورد بحث چنين مانعى وجود ندارد
روايات ضعيف و غير قابل اعتماد است چنين نيست، زيرا بعضى از آنها صحيح و بعضى ديگر موثق : و اما اينكه گفتيد

 .د وثوق استاست، و در بحث روايتى آينده به زودى خواهد آمد كه صدور آنها مور

 شرح و بيان مثبتين عالم ذر در مورد آن عالم و اشهاد بنى آدم بر خودشان
اين بود خلاصه بحث و اعتراض در باره مفاد آيه كه در بين منكرين عالم ذر و مثبتين آن در گرفته، و دقت كامل در آيه 

را به  كند به اينكه بحثدفعش هستند ما را وادار مى و روايات و تامل در آنچه كه مثبتين در صدد اثبات آن و منكرين در مقام
 .يك جهت ديگرى غير آن جهتى كه دو فريق نامبرده در آن مشاجره دارند سوق دهيم

 اش اين استاند خلاصهآن چيزى كه مثبتين از روايت فهميده و آن را حمل بر آيه نموده و بر اثبات آن همت گمارده
هايى را كه در صلب او تكون يافته و بعدها عين دم را به صورت انسانى تمام عيار آفريد نطفهخداى سبحان بعد از آنكه آ: كه

رون هاى اول شدند بيهاى ديگرى كه بعدها فرزندان نطفهها نطفهها اولاد بلا فصل او شدند بيرون آورد و از آن نطفهآن نطفه
اجزاء جدا ساخت، آن گاه از ميان اين اجزاء اجزاى ديگرى را كه كشيد، و اجزاى آن را تجزيه نموده اجزاء اصلى را از ساير 

نطفه ساير اجزاء بودند بيرون آورده و همچنين از اجزاء اجزاء، اجزاى ديگرى را بيرون آورد و اين عمل را آن قدر ادامه داد تا 
 ر نخست نطفه آدم را كه ماده اصلىشد بيرون آورد، و به عبارت ديگآخرين اجزايى كه از اجزاء متعاقبه در تجزيه مشتق مى
شمار بنى آدم تجزيه نمود، و نصيبى كه بر هر فرد فرد بنى نوع بشر از بشر است بيرون آورد و آن را با عمل تجزيه به عدد بى

 .شمار درآمدهاى مزبور به صورت ذراتى بىنطفه پدر بزرگ خود داشتند معلوم كرد، و در نتيجه نطفه
 هر يك از اين ذرات را به صورت انسانى تام الخلقه و عينا نظير ـآن گاه خداى سبحان 

  



همان انسان دنيوى كه اين ذره جزئى از آن است در آورد، بطورى كه جزئى كه از اجزاى زيد بود عينا زيد شد و جزئى كه از 
وانند با آن بشنوند و چيزى كه اجزاى عمرو بود عينا عمرو شد، و همه را جان داد و صاحب عقل كرد، و به آنها چيزى كه بت

بتوانند با آن تكلم كنند و دلى كه بتوانند معانى را در آن پنهان و يا اظهار و يا كتمان كنند بداد، حال يا در موقع خلقت آدم اين 
 اد، آنان نيز درعمل را انجام داد و يا قبل از آن، بهر تقدير در اين موقع خود را به ايشان معرفى كرد و ايشان را مخاطب قرار د

 .پاسخ به ربوبيتش اقرار كردند، چيزى كه هست بعضى اقرارشان موافق با ايمان درونيشان بود، و بعضى ديگر نبود
شان كه همان اصلاب است برگردانيد، و همه در آن گاه بعد از آنكه اين اقرار را از ايشان گرفت بسوى موطن اصلى

و آن معرفت به ربوبيت را دارا بودند، هر چند خصوصيات ديگر آن عالم را، يعنى صلب آدم جمع شدند در حالى كه آن جان 
گردند تا خداوند اجازه خروج بدنيا را به ايشان بدهد، در اين عالم ذر و اشهاد را فراموش كردند، و هم چنان در اصلاب مى

ن بدست آورده بودند همراه دارند، و لذا با آيند در حالى كه آن معرفت به ربوبيت را كه در خلقت نخستيموقع به دنيا مى
 .كندكنند به اينكه محتاج رب و مالك و مدبرى هستند كه امور آنان را اداره مىمشاهده احتياج ذاتى خود حكم مى

 اند وارد استاشكالاتى كه بر آنچه مثبتين عالم ذر از آيه و روايات مربوط به عالم ذر فهميده
اند، و حال آنكه ه آقايان از آيه و روايات فهميده و در صدد اثبات آن و دفاع از آن بر آمدهاين آن مطلبى است ك - 5

ضرورت، آن را دفع نموده و قرآن كريم و همچنين روايت بدون شك مخالف آن است، براى اينكه هيچ راهى براى اثبات آن 
جزء از اجزايى است كه از صلب آدم و از طريق  كه يك -توان اثبات كرد كه يك ذره از ذرات بدن زيد نيست و چطور مى

ا خود زيد عين -نطفه او به فرزندش و از آن فرزند به فرزند فرزندش و همچنين از فرزند چندمين پشت او منتقل به زيد شده 
 ىو داراى عقل و ضمير و ادراك و گوش و چشم زيد است، و همين يك ذره از زيد است كه مورد توجه تكليف است و برا

شود؟ و حال آنكه همين يك ذره اتمام حجت شده و از آن عهد و ميثاق گرفته شده است و ثواب و عقاب همه بر او واقع مى
حجت قطعى عقلى و نقلى قائم است بر اينكه انسانيت انسان به نفس او است كه امرى است ما وراء ماده و حادث به حدوث 

 .گذشت دنيوى، و در سابق مختصر بحثى از اين معنا
علاوه بر اينكه به بحث قطعى ثابت شده كه بطور كلى علوم تصديقى انسان چه بديهى آن و چه نظريش كه از آن جمله 

شود، و همه اين تصديق به وجود ربى است كه مالك و مدبر او است همه بعد از حصول تصوراتى براى انسان حاصل مى
گردد، و داشتن اين احساسات موقوف بر وجود تركيب مادى تهى مىتصورات و تصديقات به احساسات ظاهرى و باطنى من

 دنيوى
  



 .است، اين است حال علوم حصولى كه يكى از آنها تصديق به وجود ربى است كه قائم به رفع حوائج انسان است
س باشد، پعلاوه، اين حجتى را كه خداوند بر انسان تمام كرده اگر تماميتش موقوف به داشتن عقل و معرفت هر دو 

عقل از ذره انسان موقعى كه به موطن اصليش كه همان صلب است برگشته تا موقعى كه دوباره به دنيا بيايد قطعا زايل گشته، 
گوييم در هنگام طفوليت تا رسيدن به حد بلوغ قطعا از او و اگر هم كسى بگويد در اين فاصله عقل از او مسلوب نشده، مى

تماميت حجت موقوف به عقل : و اگر كسى بگويد. اى اينكه نظام آن حجت را مختل سازدسلب شده، و همين بس است بر
اگر چنين است پس چه حاجت به اشهاد و اخذ ميثاق؟ و حال آنكه : گوييمنيست و داشتن معرفت كافى است، در جواب مى

ان تراف كنند كه برگشت معنايى كه ايشظاهر آيه اين است كه اشهاد و اخذ ميثاق براى اتمام حجت بوده، پس ناگزير بايد اع
 .انداند به آن معنايى است كه منكرين عالم ذر براى آيه كردهبراى آيه كرده

شود، پس با فراموش كردن اگر حجت خدا به مجموع اشهاد و تعريف و اخذ ميثاق هر سه تمام مى: و به بيان ديگر
كه اشهاد و تكليم و اخذ ميثاق فراموش شده، و اگر اشهاد و اخذ يكى از آنها حجت ناقص خواهد شد، و فرض هم اين است 

ميثاق هر دو مقدمه براى تعريف يعنى حصول معرفت است، و همين كه معرفت حاصل شد حجت تمام است، هر چند آن 
ست، و ا دو مقدمه فراموش شده باشد بايستى بگوييم كه حجت بر تمامى افراد بشر حتى جنين، كودك، ديوانه و جاهل تمام

 .حال آنكه هيچ عقل و نقلى مساعد اين حرف نيست
آرى حصول معرفت در تمام شدن حجت بوسيله آن موقوف است بر حصول عقل و بلوغ و امثال آن، : و اگر گفته شود

و در عالم ذر هم كه اين معرفت حاصل شد بوسيله عقل و بلوغ حاصل شده و حجت تمام گشته و ليكن بعد از آن مدتى عقل 
و بلوغ زايل گشته و معرفت به صورت حجتى ناقص باقى مانده، و بعد از وجود مجددش در دنيا براى بعضى تكميل شده 

همانطورى كه براى حصول عقل در دنيا اسبابى است تكوينى و آن عبارت است از تكرار حوادث : گوييماست، در جواب مى
له تجارب، و عقل از مشاهده اين حوادث متكرر و بدست آوردن خير و شر و حصول تدريجى ملكه مميزه بين آن دو بوسي

گردد شود، و اين سير تدريجيش از يك طرف به حد كمال عقل منتهى مىتجربه به تدريج داراى ملكه مميزه ميان خير و شر مى
آن را براى  ست كهو از طرفى ديگر به حد ضعفى كه خيلى قابل اعتنا نيست، همچنين براى معرفت نيز اسباب و مقدماتى ا

آيد، و وقتى معرفت هم مانند عقل در همين عالم بوسيله اسبابى سازد، و بدون آن مقدمات بدست آدمى نمىآدمى فراهم مى
 شود چهكه دارد براى انسان حاصل مى

  



مايد، و حال آنكه هاى قبل در يك عالم ديگرى انسان را خلق كند و حجت را بر او تمام ناحتياجى داشت كه خداوند در زمان
 .شددر همين دنيا حجت بر او تمام مى

شود و اشهاد و اخذ ميثاق بدون آن صحيح نيست حتى در از همه اينها گذشته اين عقلى كه حجت بدون آن تمام نمى
شود، آرى، در اين عالم ذر، عقل عملى است كه جز در ظرف دنيا و زندگى در آن كه زندگى اجتماعى است حاصل نمى

دگى است كه حوادث خير و شر تكرار گشته و عواطف و احساسات باطنى انسان بسوى جلب نفع و دفع ضرر تهييج شده، زن
مايد، پيرود در جاى ديگر راه صواب را مىدهد يكى به خطا مىافتد و اعمالى متعاقب هم انجام مىو بخاطر آن به فعاليت مى

كند، و اما آن زندگى كه آقايان فرض شر و نفع از ضرر مهارتى كسب مى تا به تدريج در تشخيص صواب از خطا و خير از
 .اند آنجا جاى عقل عملى نيست، زيرا شرايط و اسباب حصول آن در آنجا فراهم نيستكرده و آن را عالم ذر ناميده

راى حصول عقل و اگر دامنه فرض را توسعه داده و فرض كنند كه در آنجا نيز همه اسباب و شرايطى كه در اينجا ب
واياتى به ظواهر ر -اند آيد كه چنين فرضى را نيز تصور كردههم چنان كه از كلماتشان بر مى -عملى فراهم است فراهم بوده 

خداوند در آن عالم بشر را به توحيد دعوت كرد بعضى با زبانى كه موافق دلشان بود جواب دادند و بعضى به » گويدكه مى
خداوند در آن عالم انبياء و اوصياء را بر ايشان » :گويدو رواياتى كه مى« باطن كفر را نهان داشتند ظاهر اجابت كرده و در

جارى  در اين عالم هيچ چيزى: انداتكاء كرده و گفته« مبعوث كرد بعضى ايشان را تصديق و بعضى ديگر تكذيب كردند
لين به اند نظير آن دنيايى كه قائديگرى قبل از اين دنيا اثبات كردهشود مگر آنچه كه در آنجا جارى شده است، تازه دنياى نمى

هاى آن عالم تمام كند، چون اند كه آن نيز محتاج به يك عالم ذر ديگرى است تا حجت را بر انساناثبات كرده 1ادوار و اكوار
جت كنند نيست، و وقتى اتمام حت مىبحسب فرض هيچ فرقى ميان اين عالم كه ما در آن هستيم با عالم ذرى كه آقايان اثبا

در اين عالم محتاج به عالم ذر باشد آن عالم ذر نيز در تماميت حجت محتاج به عالم ذر ديگرى خواهد بود بدون كمترين 
 .فرق

علاوه بر اين، اگر انسان در دارا شدن معرفت محتاج باشد به اينكه قبل از موجود شدنش در نشئه دنيوى در عالم ديگرى 
 وجود ذرى موجود شود و دوره اشهاد و اخذ ميثاق را در آن عالم به

  
                                                      

د و گردد يعنى در هر سيصقائلين به ادوار و اكوار معتقد بودند به اينكه حوادث معلول حركات فلكى است، و فلك ثوابت در هر دورى كه مى 1
 .كندشروع مىشصت هزار سال آن حوادث را همانطور كه در دور قبلش داشت بدون هيچ اختلافى از نو 



طى نمايد تا در اين عالم داراى معرفت به ربوبيت پروردگار شود بايد هيچ فردى از افراد انسان از اين قانون كلى مستثناء 
گوييم در ند، مىاكه آن دو دارا بودهاگر بگويى اين استثناء بخاطر فضيلتى بوده . نباشد، و حال آنكه آدم و حوا استثناء شدند

اند كه داراى فضائل بيشترى بودند، و اگر بگويى براى اين بوده كه خلقت آن دو در آن ميان ذريه آن دو افرادى به وجود آمده
 هروز خلقتى تام و كامل و در حين موجود شدن توأم با معرفت به وجود آمدند و به همين جهت محتاج نبودند به اينكه ب

گوييم همه ذريات ايشان نيز در ظرف خاص به خود داراى خلقت تام و كامل بوده و هستند، وجود ذرى احضار شوند، مى
ممكن بود خداوند همه افراد را در هنگام به وجود آمدن توأم با معرفت به وجود بياورد، چطور شد كه آن دو اينطور به وجود 

 .قبل از عالم خلقت در عالم ذر موجود شده و داراى معرفت شوند؟شان محتاج شدند به اينكه آمدند و ذريه
شود، و هيچ اند وارد مىاين جهات اشكالى بود كه بر مساله عالم ذر و وجود ذرى كه آقايان آن را از روايات فهميده

شه بر عادت قوم كه همي توان آيه و روايات را بر آن حمل كرد، حتى بنابحث علمى قادر بر حل آنها نيست و به هيچ وجه نمى
دانند، زيرا اين عادت هر چند صحيح نيست در جايى كنند و موافقت لفظ آيه را لازم نمىمدلول روايت را بر قرآن تحميل مى

است كه روايت بر معناى قابل قبولى دلالت بكند و ليكن الفاظ آيه با آن معنا مساعد نباشد، و اما در معناى مورد بحث ما كه 
حالى است ممكن نيست روايتى دلالت بر آن كند، هم چنان كه آيه شريفه دلالتى بر آن ندارد، همه اين حرفها در قبال معناى م

نظريه دانشمندان غير حشويه و غير از برخى از محدثين است، و اما حشويه و برخى از محدثين كه حجيت عقل ضرورى را 
جويند، و با چنين روايات چند مخالف با برهان عقل باشد تمسك مى در قبال روايت باطل نموده و بهر روايت واحدى هر

 .كنند ما با ايشان هيچ بحثى نداريممعارف يقينى را اثبات مى
 .اين بود اعتراضاتى كه بر مثبتين عالم ذر وارد است

 سخن منكرين عالم ذر و بيان عدم سازگارى آن با سياق آيه شريفه
گى كند به وضع و حالتى كه انسان در اين زندآيه شريفه اشاره مى: اندنكرين آن، كه گفتههاى مباقى ماند كلام در گفته

دنيايى دارد، و آن عبارت از اين است كه خداى سبحان يك يك افراد انسان را از اصلاب و ارحام به سوى مرحله انفصال و 
احتياج به خود را تركيب كرده است، گوئيا بعد از آنكه جدايى از پدران بيرون آورده و در آنان معرفت به ربوبيت خود و 

ايشان هم  و« آيا من پروردگار شما نيستم؟» :فرمايدشان كرد به اينكه مستغرق در احتياجند روى به ايشان كرده و مىمتوجه
« مدهيمعنا شهادت مىبلى، تويى پروردگار ما و ما به اين » اند به اينكهبعد از شنيدن اين خطاب به زبان حال جواب داده

 خداى تعالى اين سؤال و جواب درونى را در درون دل فرد فرد انسانها جاى داد تا حجت را بر ايشان تمام كند و عذر ـ.
  



راسر دنيا و اين ميثاق ماخوذ در س« ما معرفتى به اين معنا نداشتيم» :ايشان و حجتشان را از كار بيندازد و ديگر نتوانند بگويند
 .آيد ادامه داشته و با جريان او جريان داردام كه انسانى به وجود مىو ما د

كلامى كه ما در اين گفتار داريم اين است كه سياق آيه مساعد با آن نيست، براى اينكه خداى تعالى آيه شريفه را با 
خَذَ رَب كَ ﴿ جمله

َ
تعبير فرموده، و اين تعبير دلالت دارد  «زمانى كهاذ » افتتاح كرده و از ظرف وقوع اين داستان به لفظ ﴾وَ إذِْ أ

هاى گذشته و يا در يك ظرف محقق الوقوعى مانند آنها صورت گرفته است، نظير تعبيرى كه در بر اينكه اين داستان در زمان
  مَرْيَمَ  ابِْنَ  عِيسَ  ياَ الََلُّ  قاَلَ  إذِْ وَ ﴿ جمله

َ
نْتَ  أ
َ
كرده، و با  1﴾صِدْقُهُمْ  الَصَادِقيَِ  يَنْفَعُ  يوَْمُ  هَذَا لَلُّ اَ قاَلَ ﴿...  ﴾للِنَاسِ  قُلتَْ  أ

 .تعبير كرده« اذ» دهد بخاطر اينكه رخ دادنش حتمى است از ظرف وقوع آن به لفظاينكه داستان در زمان آينده رخ مى
نْ ﴿ :فرمايداينكه مىو با در نظر گرفتن اينكه مورد خطاب در آيه رسول خدا و يا او و غير او است به شهادت 

َ
 ولوُاتَقُ أ

پرسيم با اينكه خطاب متوجه ما شنوندگان و مخاطبين به آيات قرآنى است و از آقايان مى ،تا در قيامت نگوييد ﴾الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ 
ى ما و نيايخطاب به گفته شما هم خطابى است دنيوى و مربوط به ما اهل دنيا و ظرفى هم كه به آن اتكاء شده زمان زندگى د

يا زندگى نوع بشر و مدت اقامت او در زمين است، و خلاصه ظرف داستان مورد بحث آيه عين ظرف وجود نوع انسان در 
تعبير فرمود؟ و حال آنكه هيچ مصححى براى تعبير به اين لفظ نيست، چون  «اذ» دنيا است با اين حال چرا از اين ظرف به لفظ

دلالت دارد بر اينكه داستان، قبل از نقل آن واقع شده است، عنايت ديگرى از قبيل تحقق همانطور كه گفته شد لفظ مزبور 
 .وقوع و امثال آن هم در كار نيست تا مصحح آن باشد

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ پس اينكه فرمود:
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ حو به نچنان كه دلالت دارد بر خلقت نوع انسان  ﴾ذُر 

شمار از افراد انگشت شمار به همين نحوى كه ما مشاهده توليد و بيرون كشيدن فردى از فرد ديگر و به راه انداختن افراد بى
كند در عين حال دلالت دارد بر اينكه داستان يك هاى متعاقب وجود نوع انسان را حفظ مىبينيم كه همواره نسلكنيم و مىمى

 .قت و سير مشهود آن داردنوع تقدمى بر جريان خل

 عالم ذر، نشاه انسانى متقدم بر نشاه دنيوى است، نه به تقدم زمانى
 فراموش نشود كه گفتيم آن تقدمى كه آقايان فرض كرده و آن را تقدم زمانى گرفته و

  
                                                      

اين روزى است كه راست : خدا گفت... اى غير خدا، من و مادرم را دو خدا گيريد؟و چون خدا گفت اى عيسى پسر مريم آيا تو به مردم گفته 1
 .116مائده، آيه  -. دهدگويان سودشان مىگفتن راست



ده و آن نوع است از او بيرون كشياى كه منشا نسل و ذريه اين خداوند اولين فرد از اين نوع را گرفته و ماده نطفه» :گفته بودند
كند آيند تجزيه نموده و به عين آن لباس و قالبى كه در دنيا به تن مىرا به عدد افرادى كه از اين نوع تا قيامت به وجود مى

د ستانيعنى با همان عقل، گوش، چشم ضمير، پشت و شكم و غيره ملبس نموده و او را بر خود شاهد گرفته و از او ميثاق مى
ه شريفه هم با فرضى است محال و آي« گرداند تا نوبت به سير طبيعيش برسدو بعد از گرفتن ميثاق دوباره او را به صلب بر مى

 .آن بيگانه است
ودن آن سازد مستلزم بگوييم آن اشكالى كه فرض مزبور را محال مىجز اينكه سر محال بودن آن را نگفتيم، و اينك مى

ء يت دنياييش دو بار در دنيا موجود شود، يكى بار اول و يكى بار دوم، و اين مستلزم اين است كه شىاست كه انسان با شخص
 .ريشه همه اشكالات اين فرض تنها همين است، 1واحد بواسطه تعدد شخصيت غير خودش شود

ام ها و احكتلف داراى نظامو اما اينكه انسان و يا غير انسان در امتداد مسير بسوى خدا و رجوع به سوى او در عوالم مخ
ى كرده است، و عليه كسانمختلف موجود شود، محال نبوده و بلكه امرى است كه قرآن كريم آن را على رغم كفار اثبات مى

نْيَا حَيَاتُنَا إلَِ  هَِ مَا ﴿ :گويندكه مى ميريم همين زندگانى دنيا نيست، مىزندگى جز  ﴾الََِهْرُ  إلَِ  يُهْلكُِنَا مَا وَ  نََيَْا وَ  نَمُوتُ  الَِ 
ميراند زندگى ديگرى در قيامت اثبات كرده و فرموده كه انسان به عين وجود و شويم و جز طبيعت كسى ما را نمىو زنده مى

شود، در حالى كه نظام و احكام آن عالم و آن زندگى غير از نظام و احكام شخصيتى كه در دنيا دارد در آن عالم موجود مى
ندگى دنيا است، و نيز زندگى ديگرى در برزخ اثبات كرده كه انسان به عين وجود و خصوصياتش در آن عالم موجود شده ز

 اعِنْدَنَ  إلَِ  ء  شَْ  مِنْ  إنِْ وَ ﴿ كند، در حالى كه نظام و احكام آن عالم نيز غير نظام و احكام عالم دنيا است، و در آيهو زندگى مى
لُُِ  مَا وَ  خَزَائنُِهُ  اثبات كرده كه براى هر موجودى در نزد خداى تعالى وجود وسيع و غير محدودى در  2﴾مَعْلُوم   بقَِدَر   إلَِ  ننََُ 

گردد، براى انسان هم كه يكى از موجودات است شود دچار محدوديت و مقدار مىخزائن او است، كه وقتى به دنيا نازل مى
 .و است كه بعد از نازل شدن به اين نشات محدود شده استسابقه وجودى در نزد او و در خزائن ا

  
                                                      

 .لم النفس تربيتى به آن اصطلاح دارنداين تعدد شخصيت غير آن تعدد شخصيتى است كه چه بسا علماى فن اخلاق و ع 1
 .21حجر، آيه  -. كنيم مگر به اندازه معلومهايش نزد ما است، و ما نازلش نمىو هيچ چيز نيست مگر آنكه خزينه 2



مْرُهُ إنَِمَا ﴿ و در آيه شريفه
َ
رَادَ  إذَِا أ

َ
نْ  شَيئْاا  أ

َ
و همچنين  1﴾ء  شَْ  كُ ِ  مَلكَُوتُ  بيَِدِهِ  الَََِّي فَسُبْحَانَ  فَيَكُونُ  كُنْ  لَُ  يَقُولَ  أ

مْرُناَ مَاوَ ﴿ آيه
َ
و نظائر آن اثبات كرده كه اين وجود تدريجى كه براى موجودات و از آن جمله  2﴾باِلِْصََِ  كَُمَْح   وَاحِدَة   إلَِ  أ

شود، و اين وجود داراى دو و بدون تدريج بلكه دفعة افاضه مى« كن» براى انسان است امرى است از ناحيه خدا كه با كلمه
آن وجهى كه به طرف خداى سبحان دارد، حكم آن وجهى كه وجهه است يكى آن وجه و رويى كه به طرف دنيا دارد و يكى 

به طرف دنيا دارد اين است كه به تدريج از قوه به فعل و از عدم به وجود در آيد، نخست بطور ناقص ظاهر گشته و سپس 
ه آن ب بطور دائم تكامل يابد، تا آنجا كه از اين نشات رخت بر بسته و به سوى خداى خود برگردد، و همين وجود نسبت

وجهى كه به خداى سبحان دارد امرى است غير تدريجى بطورى كه هر چه دارد در همان اولين مرحله ظهورش دارا است و 
 .اى كه به طرف فعليت سوقش دهد در آن نيستهيچ قوه

 ء واحدى هستند، ليكن احكامشان مختلف است، و لذا تصور آن محتاج بهو اين دو وجه هر چند دو وجه براى شى
اى نازك بين است، و ما آن را در ابحاث سابق خود مقدارى شرح داده و شرح مفصل آن را به زودى از نظر داشتن قريحه

 .- ان شاء  الله -گذرانيم خواننده مى
و مقتضاى آيات فوق اين است كه براى عالم انسانى با همه وسعتى كه دارد در نزد خداى سبحان وجودى جمعى باشد، 

اى است كه گفتيم وجود هر چيزى به خداى سبحان داشته و خداوند آن را بر افراد افاضه جمعى همان وجهه و اين وجود
نموده، و در آن وجه هيچ فردى از افراد ديگر غايب نبوده و افراد از خدا و خداوند هم از افراد غايب نيست، چون معقول 

همان حقيقتى است كه خداوند از آن تعبير به ملكوت كرده و نيست فعل از فاعل و صنع از صانع خود غايب شود، و اين 
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتَ  إبِرَْاهيِمَ  نرُِي كَذَلكَِ وَ ﴿ :فرموده

َ
 عِلْمَ  تَعْلَمُونَ  لوَْ كََلَ ﴿ و آيه شريفه 3﴾الَمُْوقنِيَِ  مِنَ  لَِكَُونَ  وَ  الَْْ

وُنَ  الََْقَِيِ  وُنَهَا ثُمَ  الَْْحَِيمَ  لتََََ  .نيز بدان اشاره دارد 4﴾الََْقَِيِ  عَيَْ  لتََََ
 بينيم آحاد انسان و احوال وو اما اين وجه دنيايى انسان كه ما آن را مشاهده كرده و مى

  
                                                      

 - .چيز شود، پس منزه است آن كسى كه به دست او است ملكوت هرامر او چنين است كه هر چه را اراده كند بگويد باش آن چيز موجود مى 1
 .84يس، آيه 

 .50قمر، آيه  2
 .75انعام، آيه  -. بدينسان ملكوت آسمانها و زمين را به ابراهيم بنموديم كه از اهل يقين شود 3
تكاثر،  -(. تخواهيد نگريس)نگريستيد يا ديديد آن گاه جهنم را به ديده يقين مىدانستيد قسم كه جهنم را مىبس كنيد كه اگر به علم يقين مى 4

 .7آيه 



عات ه به تمتبينيم انسان بخاطر توجاعمال آنان به طبقات زمان تقسيم شده، و بر مرور ليالى و ايام منطبق گشته و نيز اينكه مى
مادى زمينى و لذائذ حسى از پروردگار خود محجوب شده، همه اين احوال متفرع بر وجهه ديگر زندگى است كه گفتيم سابق 

در  «كن» و« يكون» بر اين زندگى و اين زندگى متاخر از آن است، و موقعيت اين نشات در تفرعش بر آن نشات موقعيت
نْ ﴿ جمله

َ
 .را دارد ﴾فَيَكُونُ  كُنْ  لَُ  نَقُولَ أ

و به اين بيان روشن گرديد كه اين نشات دنيوى انسان مسبوق است به نشات انسانى ديگرى كه عين اين نشات است، 
جز اينكه آحاد موجود در آن، محجوب از پروردگار خود نيستند، و در آن نشات وحدانيت پروردگار را در ربوبيت مشاهده 

س خودشان است نه از طريق استدلال، بلكه از اين جهت است كه از او منقطع كنند، و اين مشاهده از طريق مشاهده نفمى
، آرى. بينند، و لذا به وجود او و به هر حقى كه از طرف او باشد اعتراف دارندنيستند، و حتى يك لحظه او را غايب نمى

ه فعل خدا است، و جز فعل قذارت شرك و لوث معصيت از احكام اين نشات دنيايى است، نه آن نشات، آن نشات قائم ب
 .-دقت فرماييد  -خدا كس ديگر فعلى ندارد 

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ خواننده محترم اگر در آيه مورد بحث يعنى آيه
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ به خوبى دقت  ﴾...ذُر 

كند به يك آيات فوق بطور اجمال به آن اشاره داشت، اشاره مىكند به تفصيل حقيقتى كه بفرمايد خواهد ديد كه آيه اشاره مى
نشات انسانى كه سابق بر نشات دنيايى او است، اين نشات است كه خداوند در آن بين افراد نوع انسان تفرقه و تمايز قرار 

 ﴿ داده و هر يك از ايشان را بر نفس خود شاهد گرفته است كه
َ
گفتند  ﴾لَ بَ قاَلوُا ﴿وردگار شما نيستم؟ آيا من پر ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

شان از آيه شود، ايشد بر آن وارد نمىآرى اين است معناى آيه شريفه و ديگر آن اشكالاتى كه بر كلام مثبتين عالم ذر وارد مى
از ساير آيات  و روايات، عالم ذرى فهميده بودند كه تقدم زمانى بر اين عالم دارد، ليكن در معنايى كه ما از آيه شريفه و

فهميديم تقدم زمانى نيست، نشاتى است كه به حسب زمان هيچ انفكاك و جدايى از نشات دنيوى ندارد، بلكه با آن و محيط 
است، پس آن محذورها و اشكالاتى كه در تقدم زمانى بود « فيكون» بر «كن» به آن است، و تقدمى كه بر آن دارد مانند تقدم

 .در اين وجه راه ندارد
شود، شد بر اين وجه وارد نمىهمچنين اشكالاتى هم كه بر گفتار منكرين عالم ذر در تفسير آيه مورد بحث وارد مى و

اين  :ايشان آيه شريفه را به حالت وجود نوع انسانى در نشات دنيا تفسير كرده بودند، و ما بر كلام ايشان اشكال كرده و گفتيم
خَذَ  إذِْ وَ ﴿ توجيه مخالف با جمله

َ
 است، و نيز مستلزم اين است كه اشهاد را مجازا حمل بر تعريف كنيم و نيز سؤال ﴾رَب كَ  أ

  



﴿ 
َ
را حمل بر زبان حال كنيم، و حال آنكه چنين نيست، و اين گفت و شنود مربوط  ﴾شَهِدْناَ بلََ قاَلوُا ﴿ و جواب ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

ر ظرف دنيا است، و اشهاد هم معناى حقيقيش اراده شده، و خطاب هم زبان حال به نشات دنيا نبوده بلكه ظرف آن سابق ب
 .نيست بلكه خطاب حقيقى است

و نيز معنايى كه ما براى آيه كرديم معناى تحميلى نبوده، بلكه معنايى است كه آيه شريفه از آن تأبى ندارد، و ساير آيات 
 .اردهم به شرطى كه به يكديگر ضميمه شود اشاره به آن د

اى از آنها مانند آيه شريفه دلالت دارد بر اصل تحقق اين نشات انسانى، و به زودى خواهد آمد كه پاره -و اما روايات 
بعضى ديگر دارد كه خداوند براى آدم از اين نشات انسانى پرده بردارى نموده و ملكوت عالم انسانى و اشهاد و اخذ ميثاقى 

 .نشان داده، همانطورى كه ملكوت آسمانها و زمين را به ابراهيم نشان داده استرا كه در آن واقع شده به وى 
 .گرديماينك خواننده گرامى را به انتظار رسيدن بحث روايتى گذاشته و به تفسير آيه باز مى

خَذَ  إذِْ وَ ﴿
َ
راى ن نقل كن و يا بيعنى بيان سابق را براى اهل كتاب تتميم نموده و داستان اخذ ميثاق را بر ايشا ﴾رَب كَ  أ

مردم نقل كن آن بيانى را كه اين سوره بخاطر آن نازل شده و آن اين است كه براى خدا عهدى است بر گردن بشر كه از آن 
 .كنندعهد بازخواست خواهد كرد، و اينكه بيشتر مردم با اينكه حجت بر ايشان تمام شده به آن عهد وفا نمى

شان را گرفت، بطورى كه احدى از هايشان ذريهر آن موطن خداوند از بشر از صلبذكر كن براى مردم موطنى را كه د
افراد نماند مگر اينكه مستقل و مشخص از ديگران باشد، و همه در آن موطن جدا جداى از هم اجتماع نمودند، و خداوند 

يشان در آن موطن غايب و محجوب از ذات وابسته به پروردگارشان را به ايشان نشان داد، و عليه خود گواهشان گرفت، و ا
پروردگارشان نبوده و پروردگارشان هم از ايشان محجوب نبود، بلكه به معاينه ديدند كه او پروردگارشان است، هم چنان كه 

 .يابد بدون اينكه از او محجوب باشدهر موجود ديگرى به فطرت خود و از ناحيه ذات خود پروردگار خود را مى
 1﴾تسَْبيِحَهُمْ  تَفْقَهُونَ  لَ  لَكِنْ  وَ  بِِمَْدِهِ  يسَُب حُِ  إلَِ  ء  شَْ  مِنْ  إنِْ وَ ﴿ هر برخى از آيات قرآنى از قبيل آيهو اين معنا، ظا

 .است
  

                                                      
 .44اسرى، آيه  -. فهميدگويد و ليكن شما تسبيح آنها را نمىو هيچ چيز نيست مگر اينكه به ستايش او، او را تسبيح مى 1



﴿ 
َ
همانطورى كه گفتيم اين خطاب و جواب از باب زبان حال نيست، بلكه خطابى  - ﴾شَهِدْناَ بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

و  «القائاتى كه بر معناى مورد نظر دلالت كند» حقيقى و كلامى است الهى، مگر كلام چيست؟ كلام عبارت است ازاست 
د به كند كه بايخداى تعالى هم كارى كرده و در نهاد بشر القائاتى كرده است كه بشر مقصود خدا را از آن فهميده و درك مى

 .ازلى وفا كند ربوبيت پروردگارش اعتراف نموده و به اين عهد
نْ ﴿
َ
 ﴿ خطاب در اين جمله به مخاطبين در جمله ﴾غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَا إنِاَ الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  تَقُولوُاأ

َ
و به  ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

ه معاينه خود را بو به مقتضاى اين آيه بشر در قيامت اشهاد و خطاب خدا و اعتراف  ﴾شَهِدْناَبلََ ﴿ :همان كسانى است كه گفتند
ود شكند، هر چند در دنيا از آن و از ما سواى معرفت غافل بوده آرى، در روز قيامت كه بساط بر چيده مىبيند و درك مىمى

هايى كه ميان بشر رود و پردهساخت از بين مىو شواغلى كه انسان را از اشهاد و خطاب خدا و اعتراف درونى خود غافل مى
آنچه  كند، وآيد و دوباره اين حقايق را به مشاهده و معاينه درك مىشود، بشر به خود مىل بود برچيده مىو پروردگارش حائ

احتمال هم دارد كه خطاب در آيه راجع به ما باشد كه مخاطب به آيات . آوردرا كه ميان او و پروردگارش گذشته بود به ياد مى
را با شما گروه مخاطبين انجام داديم تا فرداى قيامت چنين و چنان نگوييد، و ما اين عمل : قرآنى هستيم، و بخواهد بفرمايد
 .كندهم آن احتمال را تاييد مى -به لفظ غيبت  - «ان يقولوا» تر است، و قرائتليكن احتمال اول به ذهن نزديك

وْ ﴿
َ
كَ  إنَِمَا تَقُولوُا أ شََْ

َ
اين جمله حكايت حجتى است كه بنا به فرض انحصار اشهاد و اخذ ميثاق در  ﴾قَبْلُ  مِنْ  آباَؤُناَ أ

حجت جميع مردم از پدران و فرزندان « أن تقولوا» به آن تمسك كنند، هم چنان كه جمله( ذريه)پدران ممكن بود فرزندان 
 .است كه به فرض ترك اشهاد ممكن بود به آن استدلال نمايند

شد اش اين مىكرد لازمهيم خداوند اشهاد و اخذ ميثاق را در آن نشات بكلى ترك مىو پر واضح است كه اگر فرض كن
كه احدى از افراد ذريه در اين نشات به خداى تعالى معرفت پيدا نكند، براى اينكه آن نشات نشاتى است كه ميان بشر و 

دا كند همين علم، خود اشهاد و اخذ پروردگارش حائلى نيست، و اگر فرضا در آنجا كسى به ربوبيت پروردگارش علم پي
ميثاق است، به خلاف اين نشات كه بخاطر محجوب بودن بشر تنها راه علمش از طريق استدلال است، و تنها بدين وسيله 

 .تواند به ما وراى حجاب پى ببردمى
 اششد لازمه، اگر در آن نشات بالنسبه به ذريه اشهاد و اخذ ميثاق واقع نمىبنابراین

  



اين بود كه احدى از افراد ذريه اصلا راهى به سوى معرفت ربوبيت نداشته باشند، و آن وقت معصيت شرك از ايشان فرض 
شد، چون راهى جز پيروى از پدران و بار آمدن شدند شركشان عمل پدرانشان محسوب مىنداشت، زيرا اگر هم مشرك مى

شََْكَ إنَِمَا ﴿ :بگويندكوركورانه بر شرك آنان نداشتند، آن وقت صحيح بود 
َ
يَِةا  كُنَا وَ  قَبْلُ  مِنْ  آباَؤُناَ أ   بَعْدِهمِْ  مِنْ  ذُر 

َ
 فَتُهْلكُِنَا أ

 .﴾الَمُْبْطِلُونَ  فَعَلَ  بمَِا
لُ  كَذَلكَِ وَ ﴿ ِ  ﴾يرَجِْعُونَ  لعََلَهُمْ  وَ  الَِْياَتِ  نُفَص 
مدلول هر يك در جاى خود روشن شود، و در اثر به معناى جدا كردن آنها از يكديگر است تا معنا و  «تفصيل آيات»

ا ما آيات ر: عطف است بر مقدر و تقدير آيه اين است كه ﴾يرَجِْعُونَ  لعََلَهُمْ وَ ﴿ :اختلاط آنها مختلط نگردد، و اينكه فرمود
 .تفصيل داديم به منظور فلان و فلان و اينكه شايد ايشان از باطل به سوى حق بازگشت كنند

رواياتى در تفسير آيه ذر، اخراج بنى آدم، اخذ ميثاق از آنان و )بحث روايتى 
 (اشهاد آنان

موقعى كه خداوند تبارك : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)در كافى به سند خود از زراره از حمران از ابى جعفر 
ميخت، و از روى زمين خاكى بر گرفت آفريد نخست آبى گوارا و آبى شور و تلخ آفريد و آن دو را بهم آو تعالى خلق را مى

ى بسو: و آن را به شدت مالش داد، سپس به اصحاب يمين كه در آن روز به صورت ذراتى جاندار در جنبش بودند فرمود
بسوى آتش شويد و مرا در اين امر باكى و اعتنايى : جنت شويد كه مرا در اين امر باكى نيست، و به اصحاب شمال فرمود

نْ  شَهِدْناَ بلََ قاَلوُا ﴿« آيا من پروردگار شما نيستم؟» :فرمودنيست، آن گاه 
َ
  1﴾...غََفلِيَِ  هَذَا عَنْ  كُنَا إنِاَ الَقِْيَامَةِ  يوَْمَ  تَقُولوُا أ

ين كدام از آن جناب پرسيدم ا: روايت كرده كه گفت( علیه السلام) عبد الله بن سنان از ابى عبد الله و نيز به سند خود از
از آن ياد كرده؟ فرمود: اسلام است كه خداوند بشر را در  ﴾عَلَيْهَا الَناَسَ  فَطَرَ  الَتَِ  الََلِّ فطِْرَتَ ﴿ است كه آيه شريفه فطرت

 ﴿ گرفت به كافر و مؤمن فرمود:موقعى كه از او بر توحيد خود ميثاق مى
َ
 .2بشر را بر فطرت اسلام خلق كرد ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

 تفسير عياشى و خصائص سيد رضى از اصبغ بن نباته از على بن ابى طالبو در 
  

                                                      
 .1، ح8، ص 2، جكافى 1
 .2، ح12، ص 2، جكافى 2



يا امير المؤمنين مرا خبر ده از خداى : وقتى ابن الكواء نزد آن حضرت آمد و عرض كرد: روايت شده كه گفت( علیه السلام)
ده با جميع مخلوقات خود تكلم كر خداوند: تعالى و اينكه آيا قبل از موسى با كسى از اولاد آدم تكلم كرده؟ حضرت فرمود

اند، اين معنا بر ابن الكواء گران آمد و مقصود امام را نفهميد و لذا پرسيد چه خوب آنان و چه بدشان، و همه جواب او را داده
خَذَ  إذِْ وَ ﴿ :فرمايداى كه به پيغمبر خود مىمگر كتاب خدا را نخوانده: چطور يا امير المؤمنين؟ حضرت فرمود

َ
 بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 
َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
اى بايد بدانى كه خداوند اگر اين آيه را خوانده ﴾بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

جواب بنى آدم  ﴾بلََ قاَلوُا ﴿ كواء! جملهاند. اى ابن كلام خود را به جميع افراد بنى آدم شنوانده و ايشان هم جواب او را داده
است، خداوند به بنى آدم فرمود: بدرستى منم معبود يكتا، معبودى نيست جز من و منم رحمان و رحيم پس اقرار آوردند به 

ز در عهد ازل نياطاعت و ربوبيت، و رسل و انبياء و اوصياى انبياء را از ديگران جدا كرد و بشر را مامور به اطاعتشان كرد، بشر 
كردند ملائكه ناظر بودند و گفتند: اى بنى آدم ما عليه شما گواه شديم تا در قيامت به همه اينها اقرار نمود، موقعى كه اقرار مى

 .1نتوانيد بگوييد ما از اين امر غافل بوديم
كند و ق اخذ ميثاق را ذكر مىشود تنها مطلاين روايت مانند روايت قبلى و بعضى از رواياتى كه بعدا نقل مى: مؤلف

 .متعرض بيرون آوردن ذريه از صلب آدم و نشان دادن خويش به ايشان نشده
كه در بعضى از روايات آمده به منظور فهماندن كثرت ذريه است، نه خردى آنها و اينكه « ذر» به« ذريه» و گويا تشبيه

عالم » در روايات بسيار و مكرر وارد شده از اين رو اين نشات را از كوچكى حجم به اندازه ذر بودند، و از آنجا كه اين تعبير
 .اندناميده« ذر

 .و اين روايت به خوبى دلالت دارد بر اينكه سؤال و جواب مزبور گفتگوى حقيقى بوده نه صرف زبان حال
اير عقايد حقه نبوت انبياء و سو نيز دلالت دارد بر اينكه عهد مزبور تنها بر ربوبيت پروردگار گرفته نشده بلكه اقرار به 

از  :و نيز در تفسير عياشى از رفاعة روايت شده كه گفت. نيز جزو آن پيمان بوده است، و همه اينها مؤيد بيان سابق ما است
خَذَ  إذِْ وَ ﴿ معناى آيه( علیه السلام)حضرت صادق 

َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ آرى، براى : سيدم، فرمودرا پر ﴾ذُر 

 خدا است حجت بر جميع خلق، و همه را ماخوذ به آن حجت كرد روزى كه از همه اينطور ميثاق
  

                                                      
 .63، ص خصائصو  116، ح41 ، ص2، جتفسير عياشى 1



 .1و فرمود: اين چنين -سپس حضرت دست خود را گرفت  -گرفت 
كرده و آن را به را كه در آيه است معنا  «اخذ» تنها كلمه( علیه السلام)آيد كه امام از ظاهر اين روايت بر مى: مؤلف

 .معناى احاطه و ملكيت تفسير نموده

 كنندچند روايت صحيحه كه بر وجود عالم ذر دلالت مى
از آن  :روايت شده كه گفت( علیه السلام) عبد الله و در تفسير قمى از پدرش از ابن ابى عمير از ابن مسكان از ابى

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ جناب پرسيدم اشهادى كه در آيه
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 

َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
 برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

آمده آيا بطور معاينه بوده؟ فرمود آرى، چيزى كه هست مردم خصوصيات آن موقف را فراموش كردند، و تنها  ﴾بلََ  قاَلوُا
رفت احدى خصوصيات به يادشان خواهد آمد، و اگر معرفت هم از دست مىمعرفت را از دست ندادند، و بزودى آن 

فهميد كه خالق و رازق او كيست، و اشخاصى هم كه در اين نشات كافر شدند كسانى هستند كه در آن نشات ايمان نمى
ايمان  ﴾قَبْلُ  مِنْ  بهِِ  كَذَبوُا بمَِا ؤْمِنُوالَُِ  كََنوُافَمَا ﴿ نياوردند و اقرارشان زبانى بوده، و همانهايند كه خداوند در حقشان فرموده:

 .2نخواهند آورد به چيزى كه در سابق آن را تكذيب كرده بودند
شْهَدَهُمْ وَ ﴿ اين روايت گفتار كسانى را كه دلالت آيه را بر اخذ ميثاق در عالم ذر انكار كرده و آيه: مؤلف

َ
نْ  عَََ  أ

َ
 فُسِهِمْ أ

 
َ
ز حيث كند، و روايت ااند به اينكه خداوند آيات دال بر ربوبيتش را به ايشان آموخت، رد مىتفسير كرده را ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ

 .شودسند صحيحه است و نظير آن در صراحت و صحت روايت زراره و غير آن است كه ذيلا نقل مى
علیه )مردى از حضرت ابى جعفر : تدر كافى از على بن ابراهيم از پدرش از ابن ابى عمير از زراره روايت كرده كه گف

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ از معناى آيه( السلام
َ
يَِتَهُمْ  ظُهُورهِِمْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ سؤال كرد، حضرت در حالى كه پدرش هم ، ﴾...ذُر 

آفريده بود گرفت و اى از خاك يعنى خاكى كه آدم را از آن پدرم مرا حديث كرد كه خداى عز و جل قبضه: شنيد فرمودمى
آب گوارا و شيرين بر آن بريخت، و تا چهل روز به همان حال بگذاشت و پس از اينكه ورآمده شد گرفته و به شدت مالش 
داد و از چپ و راست آن ذريه بنى آدم بيرون آمدند، دستور داد تا همه در آتش شوند، اصحاب يمين داخل شدند و آتش 

 .3يكن اصحاب شمال از داخل شدن در آن خوددارى كردندبر ايشان سرد و سلام شد، و ل
  

                                                      
 .103، ح37، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .248، ص 1، جقمىتفسير  2
 .2، ح7، ص 2، جكافى 3



و در اين معنا روايات ديگرى نيز هست، و گويا امر به در آتش شدن كنايه از داخل شدن در حظيره عبوديت و : مؤلف
 .انقياد و طاعت است

( لامعلیه الس)كند كه هر دو از ابى جعفر بن محمد جعفى و عقبه نقل مى عبد الله و نيز در همان كتاب به سند خود از
خداى عز و جل خلق را آفريد، به اين نحو كه دوستان خود را از چيزى آفريد كه آن را دوست : اند كه فرمودروايت كرده

داشت و آن خاك جهنم بود، آن گاه هر دو داشت و آن خاك بهشت بود، و دشمنانش را از چيزى آفريد كه دشمن مىمى
كه ات در آفتاب چيزيست و حال آنبينى كه سايهدر ظلال مبعوث كرد، شخصى پرسيد ظلال چيست؟ فرمود: نمى فريق را

چيزى نيست، سپس انبياء را با ايشان مبعوث كرد، انبياء ايشان را به اقرار به خدا دعوت كردند، و اين همان كلام خدا است 
لِْهَُمْ  لَئنِْ وَ ﴿ فرمايد:كه مى

َ
سپس ايشان را به اقرار دعوت كردند، بعضى اقرار كردند و بعضى  ﴾الََلُّ  لََقَُولُنَ  خَلقََهُمْ  مَنْ  سَأ

ت، و داشديگر انكار، آن گاه ايشان را به ولايت ما دعوت كردند و به خدا سوگند كسانى اقرار كردند كه خدا دوستشان مى
 بهِِ  واكَذَبُ  بمَِا لَُِؤْمِنُوا كََنوُافَمَا ﴿ فرمايد:لام خدا است كه مىداشت، و اين همان ككسانى انكار كردند كه خدا دشمنشان مى

 .1آن گاه ابى جعفر )علیه السلام( فرمود: تكذيب بود )يعنى تكذيب سابقه دارد(، ﴾قَبْلُ  مِنْ 
ست ميثاق ا اين روايت گر چه از روايات وارده در تفسير آيه ذر نيست، ولى از آنجا كه مشتمل بر داستان اخذ: مؤلف

رر مك( علیه السلام)شده، و اين تعبير در لسان ائمه اهل بيت  «ظلال» ما در اينجا ايرادش كرديم، و در اين روايت ذكرى از
شود توصيف آن نشات است كه به وجهى عين نشات دنيا است آمده، و مراد از آن بطورى كه از ظاهر اين روايت استفاده مى

ا ، روايت ببنابراینو به وجهى غير آن است، و احكامى دارد كه به وجهى غير احكام دنيا است و به وجهى عين آن است، و 
 .بيان سابق ما كاملا منطبق است

عرض كردم، مردم در ( علیه السلام)دق به حضرت صا: از ابى بصير روايت شده كه گفت 3و تفسير عياشى 2و در كافى
خداوند در همان ذرات چيزى قرار داده كه اگر از آنها سؤال : عالم ذر چطور جواب دادند و حال آنكه ذراتى بودند؟ فرمود

 شود بتوانند جواب بگويند. عياشى اضافه كرده كه مقصود جواب دادن در ميثاق است.
  

                                                      
 .3، ح10، ص 2، جكافى 1
 .1، ح12، ص 2، جكافى 2
 104، ح37، ص 2، جتفسير عياشى 3



خداوند در همان ذرات چيزى قرار » كرده كلام راوى است، و مقصود از جملهاين قسمتى را كه عياشى اضافه : مؤلف
صرف زبان حال نيست، بلكه از آنجايى كه راوى ديده بوده كه « داده بود كه وقتى از آنها سؤال شود بتوانند جواب بگويند

ذره صادر شود، لذا از اين معنا سؤال جواب ذرات از نوع جوابهاى دنيوى است، و استبعاد كرده بوده از اينكه چنين جوابى از 
، شدند همان حالهم جواب داده است به اينكه امر آن عالم به نحوى بوده كه اگر به عالم دنيا نازل مى( علیه السلام)كرده، امام 

« گويندجواب ب چيزى قرار داده بود كه اگر از آنها سؤال شود بتوانند» شد، مؤيد اين معنا جملهجواب دنيوى و زبانى ايشان مى
 .و امثال آن فرق دارد« دادندبودند جواب مىزن مىچيزى در آنها قرار داد كه اگر حرف» است، چون اين تعبير با تعبير

 ﴿ روايت شده كه در ذيل جمله( علیه السلام)و نيز در تفسير عياشى از ابى بصير از امام صادق 
َ
از آن  ﴾برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

پرسيدم  گويد:هاى خود گفتند. ابى بصير مىآرى، و هم با دل: ين كلام را به زبانهاى خود ادا كردند، فرمودجناب پرسيد آيا ا
در آن روز اين ذرات كجا بودند؟ فرمود: آن روز خداوند در آن ذرات كارى كرد و آن ذرات عكس العملى نشان دادند كه 

 .1همان جوابشان بود
مبنى بر اين است كه وجود ذرات در آن  «آرى به زبانها و هم با دلهايشان» :كه فرمود( علیه السلام)جواب امام : مؤلف

شد، ليكن در آن عالم زبان و شدند همان نحوه وجودشان جواب زبانى و دنيايى مىروز طورى بوده كه اگر به دنيا منتقل مى
و با اين تعبير جواب زبانى را تصديق كرده و جواب  «نآرى و با دلهايشا» :فرمود( علیه السلام)دل يكى بوده و از اين رو امام 

 .با دلها را اضافه كرده است
سپس از آنجايى كه در ذهن راوى بوده كه اين داستان در دنيا و نشات طبيعت واقع شده، و بعضى از روايات داستان 

را همين راوى يعنى ابا بصير روايت كرده اخراج ذريه از صلب آدم و مكان وقوع اين داستان را هم ذكر كرده، و بعضى از آنها 
 جوابش داد، و «صنع منهم ما اكتفى به» هم با جمله( علیه السلام)لذا در اين روايت از محل و وقوع اين قصه پرسيد، و امام 

 .خداوند ذريه را طورى آفريد كه سؤال و جواب از او صحيح و ممكن باشد: در جواب تعيين مكانى نكرد، بلكه فرمود
كند، و علاوه بر اين، روايت مورد بحث مانند ساير همه اين تعبيرات، بيان سابق ما را در باره وصف عالم ذر تاييد مى و

 روايات در افاده اينكه سؤال و جواب واقع در آن نشات به
  

                                                      
 .110، ح40، ص 2، جتفسير عياشى 1



 .نحو حقيقت بوده نه بنحو مجاز صراحت داشته و يا نزديك به صريح است
د بن حميد و حكيم ترمذى در كتاب نوادر الاصول و ابو شيخ در عظمت و ابن مردويه از و در الدر المنثور است كه عب

خداوند خلق را آفريد و كار خلقت تمام  :فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتابى امامه روايت كرده
اصحاب يمين را به دست راست خود و اصحاب شمال شد، و در آن موقع كه عرشش بر روى آب بود ميثاق انبياء را گرفته و 

آن گاه اصحاب يمين را صدا زد، ايشان جواب دادند  -گر چه هر دو دست خدا راست است  -را به دست چپ خود گرفت 
و گفتند: پروردگار ما لبيك و سعديك، فرمود: آيا من پروردگار شما نيستم؟ گفتند آرى. اصحاب شمال را صدا زد، ايشان 

 جواب دادند و گفتند پروردگار ما لبيك و سعديك، فرمود آيا من پروردگار شما نيستم؟ گفتند: آرى.نيز 
آن گاه همه را به يكديگر آميخت يكى از ايشان گفت: پروردگارا چرا ما را بهم مخلوط كردى؟ فرمود: ايشان غير اين 

م تا روز قيامت نگويند پروردگارا ما از اين امر غفلت اعمال ديگرى دارند كه مرتكب خواهند شد، بهمين جهت اينكار را كرد
 داشتيم، آن گاه همه ذريه را دوباره به صلب آدم برگردانيد، پس اهل بهشت بهشتيان آن روز و اهل آتش دوزخيان آن روزند.

اعمال يت پس خاص رسول الله وقتى سخنان رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( به اينجا رسيد شخصى پرسيد يا
كند عمر بن خطاب وقتى اين را شنيد گفت: حال كه چيست؟ حضرت فرمود: هر قومى براى سر منزل مقصودش عمل مى

 .1كنيممطلب چنين است براى آن منزل تلاش مى
كنايه است از اينكه مساله اخذ ميثاق مقدم بر خلقت بوده، و مقصود  «عرشش بر روى آب بود» :از اينكه فرمود: مؤلف

، تقدم خلقت ارواح، بر خلقت اجسام نيست، زيرا اگر مقصود اين باشد همه آن اشكالاتى كه بر عالم ذر به آن معنا كه از آن
 .شودشد بر اين روايت نيز وارد مىمثبتين آن فهميده بودند وارد مى

منزل محتاج به  معنايش اين است كه هر يك از دو «كندهر قومى براى سر منزل مقصودش عمل مى» :و اينكه فرمود
دهد، و اگر اهل دوزخ باشد خواه عمل دنيوى مناسب با خودش است، اگر عامل اهل بهشت باشد لا جرم عمل خير انجام مى

شود، و دعوت انبياء بسوى بهشت و بسوى عمل خير براى اين است كه عمل خير منزل صاحبش ناخواه عمل شر مرتكب مى
 سازد،چنان كه عمل شر منزل صاحبش را در آتش معلوم مى كند، همرا در بهشت معين و مشخص مى

  
                                                      

 .143، ص 3، جالدر المنثور 1



  وَ ﴿: چنانچه فرموده
هَا هُوَ  وجِْهَة   لكُِ  ِ  .1﴾الَْْيَُْاَتِ  فَاسْتَبقُِوا مُوَلَ 

و صرف تعيين وجهه، مانع از دعوت بسوى سبقت جستن در خيرات نيست، و منافات ندارد كه سعادت و شقاوت 
معين باشد و در عين حال از نظر اختيار انسان در تعيين سرنوشت خود معلوم و معين نباشد، چون انسان از نظر علل تامه آن 

اختيار انسان نسبت به سعادت و شقاوتش جزء علت تامه است نه تمام آن، و جزء علت هر چيزى وجود و عدم آن چيز را 
 ز اين كتاب گذشت كه آخرى آنها در ذيل آيهسازد، به خلاف علت تامه، و بحث مفصل اين مطلب در چند جاى امعين نمى

كُمْ كَمَا ﴿
َ
است، اخبار طينت هم كه در سابق ايراد شد به يك معنا  2﴾الَضَلَلةَُ  عَلَيْهِمُ  حَقَ  فَرِيقاا  وَ  هَدىَ  فَرِيقاا  تَعُودُونَ  بدََأ

 .اخبار اين بحث نيز هست
اند ذر، ابن ابى حاتم و ابو الشيخ از ابن عباس روايت كردهو در همان كتاب است كه عبد بن حميد، ابن جرير، ابن المن

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ كه در تفسير
َ
خداوند آدم را خلق كرد و از او ميثاق گرفت به اينكه پروردگار او : گفته است ﴾...آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

او  هايى بودند از صلبفرزندان او را كه به شكل ذرهاست، و مقدرات او را از قبيل اجل، رزق و مصيبت تعيين نموده، آن گاه 
  3بيرون كشيده از ايشان نيز ميثاق گرفت به اينكه پروردگار ايشان است، و اجل، رزق و مصيبت هر يك از ايشان را تعيين نمود

ند، و نا شريكاين معنا به طرق بسيار و به عبارات مختلفى از ابن عباس روايت شده ليكن همه آنها در اصل مع: مؤلف
 .آن مساله اخراج ذريه از صلب آدم و گرفتن ميثاق از ايشان است

و نيز در الدر المنثور است كه ابن عبد البر در كتاب تمهيد از طريق سدى از ابى مالك و از ابى صالح از ابن عباس و از 
خَذَ  إذِْ  وَ ﴿ مره همدانى از ابن مسعود و عده ديگرى از صحابه روايت كرده كه در ذيل آيه

َ
 ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

يَِتَهُمْ  وقتى كه خداى تعالى آدم را از بهشت راند قبل از اينكه به زمين فرودش فرستد صفحه طرف راست پشتش : اندگفته ﴾ذُر 
به رحمت من به : و فرمود هاى ريز بيرون آوردرا مسح كرد و از همانجا ذريه سفيد رنگى مانند لؤلؤ و به صورت مورچه

 بهشت درآييد، آن گاه صفحه طرف چپ پشتش را مسح كرد و ذريه سياه رنگى به
  

                                                      
 .148بقره، آيه  -. ها پيشى كنيدپس به نيكى. كندهر گروهى را جهتى هست كه رو سوى آن مى 1
 .30اعراف، آيه  2
 .141، ص 3، جالدر المنثور 3



به دوزخ اندر شويد كه از اين كار باكى ندارم، اين است معناى اصحاب يمين : هاى خرد بيرون آورد و فرمودصورت مورچه
 .و اصحاب شمال كه در قرآن آمده

 ﴿ اق گرفت و فرمود:آن گاه از هر دو فرقه ميث
َ
بعضى به طوع و رغبت عهد كردند و بعضى به  ﴾بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ أ

كراهت و بر وجه تقيه، در اينجا خداى تعالى و ملائكه گفتند كه ما شاهديم تا در روز قيامت نگوييد ما از اين امر غافل بوديم، 
 .و يا پدران ما قبل از ما مشرك شدند

داند كه خداى تعالى پروردگار او است، از اصحاب اضافه كردند كه احدى از فرزندان آدم نيست مگر اينكه مىاين عده 
سْلَمَ  لَُ وَ ﴿ :فرمايدو اين گفته خدا است كه مى

َ
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ  مَنْ  أ

َ
و براى او به رغبت و يا به كراهت  ﴾كَرْهاا  وَ  طَوعْا  الَْْ

جَْْعِيَ  لهََدَاكُمْ  شَاءَ  فَلوَْ  الَِْاَلغَِةُ  الَُْْجَةُ فَللِهَِ ﴿ :فرمايدو نيز مى 1آنكه در آسمانها و زمين استتسليم شده است 
َ
پس براى  ﴾أ

 . 3يعنى در روز اخذ ميثاق 2كردخواست همه شما را هدايت مىخدا است حجت بالغه، و اگر مى

 ن در عامه و خاصهتواتر معنوى حديث ذر و اشاره به بعض طرق نقل آ
اى از اصحاب رسول خدا از عده 4حديث ذر به تفصيلى كه در اين روايت آمده به سند موقوف و سند موصول: مؤلف

بد ع بن عمر، سلمان، ابى هريره، ابى امامه، ابى سعيد خدرى، عبد الله ابن عباس، عمر بن خطاب،( صلى الله عليه وآله و سلم)
هم چنان كه از طرق . 5بن مسعود، عبد الرحمن بن قتاده، ابى الدرداء، انس، معاويه و ابى موسى اشعرى روايت شده است الله

و از ( علیه السلام) 6شيعه از على بن ابى طالب، على بن الحسين، محمد بن على، جعفر بن محمد و حسن بن على العسكرى
وان ت، مىبنابراینپس . اى روايت شدهبه طريق كثيره 7على و جعفر بن محمد طرف اهل سنت نيز از على بن الحسين، محمد بن

 .كرد 8در باره اين حديث ادعاى تواتر معنوى
  

                                                      
 .83آل عمران، آيه  1
 .149انعام، آيه  2
 .141، ص 3، جالدر المنثور 3
سند موصول آن سندى است كه هم چنان اسامى راويان تا خود مروى عنه ذكر شود و روايت موقوف آن روايتى است كه از راوى آخرى نقل  4

 .شود نه از شخص مروى عنه
 .145-141، ص 3، جالدر المنثورسير تف 5
 .مراجعه شود 46، ص 2، جتفسير برهان 6
 .145، ص 3، جالدر المنثور 7
 .تواتر معنوى آن است كه معناى روايت بحد تواتر برسد، اگر چه الفاظ روايات در رساندن آن معنا مختلف باشد 8



 صلى الله)و نيز در الدر المنثور است كه ابن سعد و احمد از عبد الرحمن بن قتاده سلمى كه از اصحاب رسول خدا 
تبارك  خداى: فرمودشنيدم كه مى( صلى الله عليه وآله و سلم)از رسول خدا : گفتاند كه بوده روايت كرده( عليه وآله و سلم

و تعالى آدم را خلق كرد و سپس خلائق را از پشتش بيرون آورد و فرمود: اين عده در بهشت، و پروايى ندارم و اين عده در 
 .1ما بر چه پايه و اساس عمل كنيم؟ حضرت فرمود: بر طبق مقدر زمان رسول الله جهنم، و پروايى ندارم، مردى پرسيد: يا

كلامى كه در ذيل اين روايت است نظير كلامى است كه در ذيل روايت ابى امامه است كه قبلا نقل شد، و معلوم : مؤلف
اختيارى انسان را جبر و بى «اين عده در بهشت، و پروايى ندارم و اين عده در جهنم، و پروايى ندارم» شود سائل از جملهمى

اين تقدير خداى تعالى است، و اعمال : در جواب سؤالش فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)فهميده بوده، و لذا رسول خدا 
ما در عين اينكه عمل ما و منسوب به ما است در عين حال همه بر وفق قدر انجام يافته و قدر هم با آنها منطبق است، زيرا 

نيم به كلى آنچه را كه مقدر كرده همه را مقدر كرده كه به اختيار ما صورت گيرد، پس ما بر وفق قدر آنچه را كه مىخداى تعا
كنيم و در انجام و يا ترك اعمالمان مجبور نيستيم، و در عين حال با اعمال ما مقدر خداى تعالى هم واقع اختيار خود مى

اينكه خداى تعالى با تقديرش اختيار را از ما سلب كرده و اراده ما را از كار  شود، اين است معناى كلام آن حضرت، نهمى
 .انداخته باشد، و روايات به اين معنى بسيار است

ده كه روايت كر( علیه السلام)و در كافى از على بن ابراهيم از پدرش از ابن ابى عمير از ابن اذينة از زراره از ابى جعفر 
 از فطرتى است كه خداوند بشر «حنفيت» سؤال كردم، فرمود: «حنفاء غير مشركين» معناى جملهمن از آن حضرت از : گفت

را بر آن فطرت سرشته است، و در خلقت خدا تبديل نيست، و سپس فرمود: خداوند بشر را بر فطرت معرفت خود سرشته 
 است.

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ گويد: وقتى اين بيان را از آن جناب شنيدم پرسيدم معناى آيهزراره مى
َ
 ظُهُورهِمِْ  مِنْ  آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

يَِتَهُمْ  شْهَدَهُمْ  وَ  ذُر 
َ
نْفُسِهِمْ  عَََ  أ

َ
  أ

َ
 اش را تا روز قيامتچيست؟ فرمود: خداوند از پشت آدم ذريه ﴾...بلََ  قاَلوُا برَِب كُِمْ  لسَْتُ  أ
د خود را به ايشان شناسانيد و نشان داد، و اگر اين نبود احدى ها بيرون آمدند و خداونبيرون آورد، و ايشان مانند ذره

 پروردگار خود را
  

                                                      
 .145، ص 3، جالدر المنثور 1



 شناخت.نمى
ود از آيد و مقصهر فرزندى بر طبق فطرت به دنيا مى: فرموده( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : گويدو نيز مى

لِْهَُمْ  لَئنِْ وَ ﴿ هم فرموده: فطرت معرفت خدا است و اينكه او خالق و آفريدگار وى است، در قرآن
َ
 وَ  الَسَمَاوَاتِ  خَلَقَ  مَنْ  سَأ

رضَْ 
َ
 .1اگر از ايشان بپرسى چه كسى آسمان و زمين را آفريده هر آينه خواهند گفت خدا ﴾الََلُّ  لََقَُولُنَ  الَْْ

 اين روايت به خوبى بيانوسط اين حديث را به عين همين الفاظ عياشى در تفسير خود از زراره نقل كرده، و : مؤلف
دند هاى منكرين عالم ذر كه گفته بوكند، بخلاف گفتهسابق ما را در باره اشهاد و خطابى كه در آيه مورد بحث بود گواهى مى

هاى مقصود از اين آيه معرفت به آيات داله بر ربوبيت خداى تعالى براى جميع خلائق است، چون روايت بالا مخالف با گفته
 . 2تايشان اس

ل نق( علیه السلام)صاحب معانى الاخبار هم اين روايت را به همين سند و به عين همين الفاظ از زراره از ابى جعفر 
خود را به ايشان شناسانيد و صنع خود را » :عبارت« خود را به ايشان شناسانيد و نشان داد» :كرده، در نقل وى به جاى عبارت

ى بو« خود را به ايشان نشان داد» اين تغيير عمدى بوده و راوى چون ديده كه از عبارتآمده، و بعيد نيست « نشانشان داد
آيد، لذا روايت را نقل به معنا كرده، غافل از اينكه اين تغيير عبارت، هم لفظ روايت را خراب تجسم و جسمانى بودن خدا مى

ود را و خ» روايت در كافى و تفسير عياشى به عبارت كند و هم معناى آن را، و خوانندگان محترم ملاحظه كردند كه همينمى
 .3نقل شده بود« به ايشان نشان داد

ين معنا آيا ا» كه قبلا نقل شد نيز وارد شده بود كه گفت پرسيدم( علیه السلام)و در حديث ابن مسكان از امام صادق 
 .جسمانى بودن خدا نداردو در آنجا هم گفتيم كه اين كلام ربطى به « بطور معاينه بوده؟ فرمود آرى

وَ ﴿ معناى آيه( علیه السلام)از امام صادق : و در محاسن از حسن بن فضال از ابن بكير از زراره روايت شده كه گفت
خَذَ  إذِْ 
َ
از آن خاطرات معرفت در دلها بجاى ماند و ليكن ساير خصوصيات موقف از : را پرسيدم، فرمود ﴾آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

 برفت، و روزى خواهد آمد يادها
  

                                                      
 .3، ح12، ص 2، جكافى 1
 .111، ح40، ص 2، جعياشىتفسير  2
 .9، ح330، ص دالتوحي 3



 .1اش كيستفهميد كه آفريدگار و روزى دهندهكه دوباره به يادشان بيايد، و اگر اين معنا نبود احدى از مردم نمى
امام على بن الحسين )علیه السلام( عزل : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله و در كافى به سند خود از ابى

خَذَ  إذِْ وَ ﴿ كرد، و در استدلال براى آن آيهدر خارج رحم( را اشكال نمى )بيرون ريختن منى
َ
 را قرائت ﴾...آدَمَ  بنَِ  مِنْ  رَب كَ  أ

هايى كه خداوند آنها را در عالم ذر بيرون كشيد و از آنها ميثاق گرفت خواه ناخواه به دنيا خواهند فرمود: نطفهنمود، و مىمى
 .2ها را روى سنگ سخت بريزندنطفهآمد هر چند پدران آن 

اين  نقل كرده، و( علیه السلام)اين روايت را صاحب الدر المنثور نيز از ابن ابى شيبه و ابن جرير از امام سجاد : مؤلف
 . 3روايت شده( صلى الله عليه وآله و سلم)معنا از سعيد بن منصور و ابن مردويه از ابى سعيد خدرى از رسول خدا 

ننده محترم بايد بداند كه روايات راجع به عالم ذر بسيار زياد است كه ما در اينجا بيشتر آنها را نقل نكرديم، البته خوا
لى ص)براى اينكه آنچه را كه نقل كرديم وافى از معناى ديگر روايات است، و روايات ديگرى نيز در اين باره از رسول خدا 

 .شوددر محل خود نقل مى - ان شاء  الله -در دست هست كه ( السلام علیه)و ساير انبياء ( الله عليه وآله و سلم
  

                                                      
 .281، ص 2-1، جمحاسن 1
 .4، ح504، ص 5، جكافى 2
 .144، ص 3، جالدر المنثور 3



 [179تا  175آيات (:7)سوره الأعراف ]

  عَليَْهِمْ  اتُلُْ وَ ﴿
َ
تْبَعَهُ  مِنْهَا فَانسَْلخََ  آياَتنَِا آتيَنَْاهُ  الَََِّي نَبَأ

َ
 وَ  بهَِا لرََفَعْنَاهُ  شِئنَْا لوَْ  وَ  ١٧٥ الَْغَاويِنَ  مِنَ  فَكََنَ  الَشَيْطَانُ  فَأ

خْلََ  لكَِنَهُ 
َ
رضِْ  إلَِ  أ

َ
بِْ  كَمَثَلِ  فَمَثَلهُُ  هَوَاهُ  اتَِبَعَ  وَ  الَْْ ََ وْ  يلَهَْثْ  عَليَْهِ  تََمِْلْ  إنِْ  الَْ

َ
كْهُ  أ  ذَبوُاكَ  الَََِّينَ  الَقَْوْمِ  مَثَلُ  ذَلكَِ  يلَْهَثْ  تتََُْ

نْفُسَهُمْ  وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  الَقَْوْمُ  مَثَلا  سَاءَ  ١٧٦ يَتَفَكَرُونَ  مْ لعََلهَُ  الَقَْصَصَ  فَاقصُْصِ  بآِياَتنَِا
َ
 يَهْدِ  مَنْ  ١٧٧ يَظْلمُِونَ  كََنوُا أ

ولَئكَِ  يضُْللِْ  مَنْ  وَ  الَمُْهْتَدِي فَهُوَ  الََلُّ 
ُ
ونَ  هُمُ  فَأ نَا لقََدْ  وَ  ١٧٨ الَْْاَسَُِ

ْ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  كَثيُِاا  لَِْهَنَمَ  ذَرَأ  يَفْقَهُونَ  لَ  قُلُوب   لهَُمْ  الَِْْ

عْيُ   لهَُمْ  وَ  بهَِا
َ
ونَ  لَ  أ ولئَكَِ  بهَِا يسَْمَعُونَ  لَ  آذَان   لهَُمْ  وَ  بهَِا يُبْصُِ

ُ
نْعَامِ  أ

َ
ضَل   هُمْ  بلَْ  كََلْْ

َ
ولئَكَِ  أ

ُ
  ﴾١٧٩ الَْغَافلُِونَ  هُمُ  أ

 ترجمه آيات

هاى خويش به او تعليم داديم و از آن بدر شد و شيطان بدنبال او افتاد و از گمراهان شد براى حكايت كسى را كه آيه
 (.175)آنها بخوان 

و هوس ( دپستى طلبيد و به دنيا ميل كر)كرديم ولى به زمين گراييد ها بلندش مىخواستيم وى را بوسيله آن آيهاگر مى
كند و اگر او را واگذارى پارس كه اگر بر او هجوم برى پارس مىخويش را پيروى كرد، حكايت وى حكايت سگ است 

 (.176)اند پس اين خبر را بخوان شايد آنها انديشه كنند هاى ما را تكذيب كردهاين حكايت قومى است كه آيه. كندمى
 (.177)اند كردههاى ما را دروغ شمرده و با خويش ستم مىچه بد است صفت قومى كه آيه

 خدا هدايت كند هدايت يافته اوست و هر كه را كه گمراه كند آنان خودشانهر كه را 
  



 (.178)زيانكارانند 
د بيننها دارند كه با آن نمىكنند چشمها دارند كه با آن فهم نمىايم دلبسيارى از جن و انس را براى جهنم آفريده

 (.179)زدگان ترند ايشان همانانند غفلتآنان گمراهشنوند ايشان چون چارپايانند بلكه ها دارند كه با آن نمىگوش

 بيان آيات

بيان آيات مربوط به بلعم باعوراء و اشاره به اينكه تا مشيت خدا كمك نكند، اسباب و وسائل معمولى 
 براى تحصيل سعادت بسنده نيست

عالى است، خداى ت «بلعم بن باعورا» دهد، و آن داستاناين آيات داستان ديگرى از داستانهاى بنى اسرائيل را شرح مى
دهد كه داستان مزبور را براى مردم بخواند تا بدانند صرف در دست را دستور مى( عليه الله صلوات)پيغمبر خود رسول اكرم 

داشتن اسباب ظاهرى و وسايل معمولى براى رستگار شدن انسان و مسلم شدن سعادتش كافى نيست، بلكه مشيت خدا هم 
و  (سر در آخور تمتعات مادى فرو كرده)د، و خداوند، سعادت و رستگارى را براى كسى كه به زمين چسبيده بايد كمك كن

. برديكسره پيرو هوا و هوس گشته و حاضر نيست به چيز ديگرى توجه كند، نخواسته است، زيرا چنين كسى راه به دوزخ مى
علامت اينگونه اشخاص اين است كه دلها و چشمها و : فرمايدآن گاه نشانه چنين اشخاص را هم برايشان بيان كرده و مى

گيرند، و علامتى كه جامع همه علامتها است اين است كه مردمى گوشهايشان را در آنجا كه به نفع ايشان است بكار نمى
 .غافلند

  عَليَْهِمْ  اتُلُْ وَ ﴿
َ
  ﴾...مِنْهَا فَانسَْلخََ  آياَتنَِا آتيَنَْاهُ  الَََِّي نَبَأ

اى از آيات انفسى و كرامات خاصه باطنى است، آيد معناى آوردن آيات، تلبس به پارهبطورى كه از سياق كلام بر مى
به آن مقدارى كه راه معرفت خدا براى انسان روشن گردد، و با داشتن آن آيات و آن كرامات، ديگر در باره حق شك و ريبى 

 .برايش باقى نماند
شدن و يا كندن هر چيزى است از پوست و جلدش، و اين تعبير كنايه استعارى از اين است بيرون « انسلاخ» و معناى

كه آيات چنان در بلعم باعورا رسوخ داشت و وى آن چنان ملازم آيات بود كه با پوست بدن او ملازم بود، و بخاطر حبث 
 .درونى كه داشت از جلد خود بيرون آمد

هر « اتبع» و« عأتب» و« تبع» :روى كردن و بدنبال جاى پاى كسى رفتن است، و كلماتپي« تبع» و« اتباع» مانند« اتباع» و
ضلالت را گويند، و گويا بيرون شدن از راه بخاطر نتوانستن حفظ مقصد باشد، پس « غواية» و« غى» و. سه به يك معنا است

 كند، پس كسىغرض هم مىاين است كه اولى دلالت بر فراموش كردن مقصد و  «ضلالت» و« غوايت» فرق ميان
  



ست، ا «ضال» شوداست و كسى كه با حفظ مقصد از راه منحرف مى «غوى» شودكه در بين راه در باره مقصد خود متحير مى
ن تر است، براى اينكه بلعم بعد از انسلاخ از آيات خدا و بعد از اينكه شيطاو تعبير اولى نسبت به خبرى كه در آيه است مناسب

را در دست گرفت راه رشد را گم كرد و متحير شد، و نتوانست خود را از ورطه هلاكت رهايى دهد، و چه بسا هر كنترل او 
 .دو كلمه يعنى غوايت و ضلالت در يك معنا استعمال شود، و آن خروج از طريق منتهى به مقصد است

 همه آنها و يا بعضى از آنها در بحث روايتى - ان شاء  الله -مفسرين در تعيين صاحب اين داستان اقوال مختلفى دارند و 
فرماييد اسم او را مبهم گذاشته و تنها به ذكر اجمالى از داستان او شود، و آيه شريفه هم بطورى كه ملاحظه مىآينده نقل مى

ثال نكه صرف ماكتفاء كرده است، و ليكن در عين حال ظهور در اين دارد كه اين داستان از وقايعى است كه واقع شده، نه اي
 .بوده باشد

بخوان بر ايشان، يعنى بر بنى اسرائيل و يا همه مردم، خبر از امر مهمى را و  ﴾عَليَْهِمْ  اتُلُْ وَ ﴿ :و معناى آيه چنين است
زرگ آثار بما آيات خود را برايش آورديم، يعنى در باطنش از علائم و  ﴾آياَتنَِا آتيَنَْاهُ الَََِّي ﴿ داستان مردى است كه« نبا» آن

پس بعد از ملازمت راه حق آن را ترك  ﴾مِنْهَا انسَْلخََ فَ ﴿ الهى پرده برداشتيم، و بهمين جهت حقيقت امر برايش روشن شد
تْبَعَهُ ﴿ .گفت

َ
 .شيطان هم دنبالش را گرفت و او نتوانست خود را از هلاكت نجات دهد ﴾الَْغَاويِنَ  مِنَ  فَكََنَ  الَشَيْطَانُ فَأ

خْلََ  لكَِنَهُ  وَ  بهَِا لرََفَعْنَاهُ  شِئنَْا لوَْ وَ ﴿
َ
رضِْ  إلَِ  أ

َ
 ﴾...هَوَاهُ  اتَِبَعَ  وَ  الَْْ

به معناى ملازمت دائمى است، و اخلاد بسوى ارض، چسبيدن به زمين است، و اين تعبير كنايه است از ميل « اخلاد»
 .به تمتع از لذات دنيوى و ملازمت آن

 .شود به معناى بيرون آوردن و حركت دادن زبان از عطش استال مىوقتى در سگ استعم« لهث» كلمه

 مشيت الهى بر هدايت نكردن مردم ظالم و دلبستگان به زندگى خاكى قرار گرفته است
رگاه دخواستيم او را بوسيله همين آيات به شود كه اگر ما مىمعنايش اين مى ﴾بهَِا لرََفَعْنَاهُ  شِئنَْا لوَْ وَ ﴿ پس اينكه فرمود:

آرى در نزديكى به خدا ارتفاع از حضيض و پستى اين دنيا است هم چنان كه دنيا بخاطر اينكه انسان )كرديم خود نزديك مى
له و بلند شدن و تكامل انسان بوسي( سازد اسفل سافلين استرا از خدا و آيات او منصرف و غافل ساخته و به خود مشغول مى

ا سازد زيرالهى است باعث هدايت آدمى است، و ليكن سعادت را براى آدمى حتمى نمى آيات مذكور كه خود اسباب ظاهرى
 تماميت تاثيرش منوط به مشيت خدا است و خداوند سبحان ـ

  



مشيتش تعلق نگرفته به اينكه سعادت را براى كسى كه از او اعراض كرده و به غير او كه همان زندگى مادى زمينى است، اقبال 
دارد، و اعراض از خدا و آرى، زندگى زمينى آدمى را از خدا و از بهشت كه خانه كرامت او است باز مى. زدنموده حتمى سا

 كَذَبوُا وَ  كَفَرُوا الَََِّينَ وَ ﴿ تكذيب آيات او ظلم است، و حكم حتمى خدا جارى است به اينكه مردم ظالم را هدايت نكند،
ولَئكَِ  بآِياَتنَِا
ُ
صْحَابُ  أ

َ
ونَ  فيِهَا هُمْ  الَناَرِ  أ  .1﴾خَالُِِ

خْلََ لكَِنَهُ ﴿ :فرمود ﴾بهَِا لرََفَعْنَاهُ  شِئنَْا لوَْ وَ ﴿ و لذا بعد از جمله
َ
رضِْ  إلَِ  أ

َ
لام بيان، تقدير كبنابراين و  ﴾هَوَاهُ  اتَِبَعَ  وَ  الَْْ

چيزى را نخواستيم براى اينكه او به زمين لكنا لم نشاء ذلك لانه اخلد الى الارض و اتبع هواه و ليكن ما چنين » :شوداين مى
 يضُِل  وَ ﴿ :هم چنان كه فرموده.« چسبيده و هواى دل خود را پيروى كرده، و چنين كسى مورد اضلال ما است نه مورد هدايت

 .2﴾يشََاءُ  مَا الََلُّ  يَفْعَلُ  وَ  الَظَالمِِيَ  الََلُّ 
بِْ  كَمَثَلِ فَمَثَلُهُ ﴿ ََ وْ  يلَهَْثْ  عَلَيْهِ  تََمِْلْ  إنِْ  الَْ

َ
كْهُ  أ يعنى او داراى چنين خويى است، و از آن دست بر  ﴾يلَهَْثْ  تتََُْ

از حمله كردن است نه از حمل و بدوش  «تحمل» و كلمه. دارد، چه او را منع و زجر كنى و چه به حال خود واگذاريشنمى
 .كشيدن
پس تكذيب از آنان سجيه و هيئت نفسانى خبيثى است كه دست بردار از  ﴾بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  الَقَْوْمِ  مَثَلُ ذَلكَِ ﴿

ان كنند و در نتيجه تكذيب ايشصاحبش نيست، زيرا آيات ما يكى دو تا نيست، همواره آيات ما را به حواس خود احساس مى
 اقصص قصصا داستان بگو داستان» معناىمصدر است، و به  «القصص» كلمه ﴾الَقَْصَصَ فَاقصُْصِ ﴿ .نيز مكرر و دائمى است

تيجه بلكه تفكر كنند و در ن «اقصص القصة داستان كن اين قصه را» است و ممكن هم هست اسم مصدر و به معناى «گفتنى
 .براى حق منقاد شده و از باطل بيرون آيند

نْفُسَهُمْ  وَ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  الَقَْوْمُ  مَثَلا سَاءَ ﴿
َ
 ﴾يَظْلمُِونَ  كََنوُا أ

ت زند، بلكه ظلمى اسكند به اينكه تكذيب ايشان به جايى ضرر نمىصفت نكوهيده آنان را مذمت نموده و اعلام مى
 .بينندكنند، زيرا ديگران از تكذيب ايشان ضررى نمىكه در حق خود مى

ولئَكَِ  يضُْللِْ  مَنْ  وَ  الَمُْهْتَدِي فَهُوَ  الََلُّ  يَهْدِ مَنْ ﴿
ُ
ونَ  هُمُ  فَأ  ﴾الَْْاَسَُِ

 است ظاهرا مفيد كمال است نه «الخاسرون» و در «المهتدى» كه در «الف و لامى»
  

                                                      
 .39بقره، آيه  1
 .27ابراهيم، آيه  -. كندكند و خدا هر چه را كه بخواهد مىخدا ظالمين را گمراه مى 2



حصر، و مفاد آيه اين است كه صرف راه يافتن به چيزى نافع نيست، و اثر راه يافتن را ندارد مگر وقتى كه هدايت خداى 
نين شود، و همچموجب كمال راه يافتن گشته و با آن سعادت آدمى حتمى مى سبحان با آن توأم باشد، و اين هدايت است كه

رساند مگر اينكه با اضلال خداى سبحان توأم شود، در اين موقع است كه اثرش تمام گشته و صرف ضلالت ضرر قطعى نمى
 .گرددبا آن، زيانكارى آدمى حتمى مى

تقوى موجب نجات نبوده و صرف اتصال به اسباب ضلالت  پس صرف اتصال انسان به اسباب سعادت از قبيل ايمان و
شود، مگر اينكه خدا بخواهد و آن كس را كه در صدد بدست آوردن هدايت است هدايت نموده و آن را باعث هلاكت نمى

 .كه در طريق ضلالت است اضلال نمايد

 يستبدون مشيت الهى بر هدايت يا ضلالت كسى، هدايت و ضلالت صورى است و حقيقى ن
هدايت وقتى حقيقتا هدايت است و آثار هدايت بر آن : شود كهبرگشت معناى جمله مورد بحث به اين مىبنابراين 

شود كه در آن خداوند هم مشيت داشته باشد، و گر نه صرف صورت است، و حقيقتى ندارد، و همچنين است امر مترتب مى
كند بر حصر هدايت حقيقى در خداى سبحان، و حصر اضلال دلالت مىدر اضلال، و اگر خواستى بگو كه كلام مورد بحث 

 .1﴾الَفَْاسِقِيَ  إلَِ  بهِِ  يضُِل   مَاوَ ﴿ واقعى در او
نَا لقََدْ وَ ﴿

ْ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  كَثيُِاا  لَِْهَنَمَ  ذَرَأ   ﴾...الَِْْ

نتيجه و غايت آفريدن بسيارى از جن و انس  به معناى آفريدن است، و در اين آيه خداى تعالى جهنم را« ذرء» كلمه
دانسته، و اين با تعريفى كه در جاى ديگر كرده و فرموده نتيجه آفريدن خلق رحمت است كه همان بهشت آخرت باشد، از 

لكَِ  وَ  رَب كَ  رحَِمَ  مَنْ إلَِ ﴿ قبيل آيه ل و آن هدفى كه فعل منافات ندارد، براى اينكه معناى غرض بحسب كمال فع 2﴾خَلقََهُمْ  لََِّ
 .گرددشود مختلف مىمنتهى به آن مى

ن گاه آنها را پردازد، آهايى كه براى اينكار تهيه ديده مىتوضيح اينكه، نجار وقتى بخواهد دربى بسازد نخست به چوب
سازد، پس را مى پردازد تا در آخر، درب مورد نظر خودورانداز نموده سپس به اره كردن و تيشه زدن و رنده نمودن آن مى

دهد تنها و تنها به عمل آوردن درب است، و اين از يك جهت است، ها انجام مىكمال غرض نجار از اينكارها كه روى چوب
 و از

  
                                                      

 .26بقره، آيه  1
 .119هود، آيه  -. رحمتش كند، و براى همين رحمت خلق را آفريدهمگر آن كس كه پروردگارت  2



صالح براى ( مثلا اگر بيست من است همه اين بيست من) هاداند كه تمامى اين چوبجهت ديگر نجار از همان اول امر مى
ها دارند، و برگرداندن هيات آنها به درب هيات مخصوصى دارد غير هياتى كه اين الوارها و چوبدرب شدن نيست، چون 

هيات يك جفت درب مستلزم اين است كه مقدارى از آن ضايع گشته و به صورت هيزم در آيد، چون اين مقدار، از هندسه 
ختن آن در نقشه و قصد نجار داخل بوده، و و نقشه عمل بيرون است، و اين هيزم شدن مقدارى از ابعاض چوب و دور ري

اى داشته كه بايد آن را اراده ضرورى ناميد، پس اين نجار نسبت به اين الوار و تيرهايى كه در جلو خود نجار نسبت به آن اراده
 ورد، دومها را به صورت دربى در آگذاشته دو نوع غايت در نظر دارد، يكى غايت كمالى است، و آن اين است كه اين چوب

ها را درب بسازد و مقدارى را كه استعداد درب شدن ندارد، ضايع غايتى است تبعى و آن اين است كه مقدارى از اين چوب
 .كرده و دور بريزد

 هايش عايدشكند براى اينكه گندم درو كند، و ليكن در روز درو، همه كشتو همچنين زارع، او نيز زمين را زراعت مى
خورند و يا بعد از سبز شدن گوسفندان ها آن را مىپوسد، و يا كرمقدارى از بذرش فاسد گشته در زمين مىشود، بلكه منمى

چرند، و حال آنكه غرض زارع از افشاندن بذر اين بوده كه همه آن عايدش شود، پس او نيز دو غرض دارد به دو آن را مى
 .آن عايدش گشته ما بقى ضايع شود وجه يكى همين كه همه عايدش شود، ديگر اينكه مقدارى از

ناَقَدْ لَ ﴿ :توضيح عدم منافات بين آياتى كه دلالت دارند بر اينكه نتيجه خلقت، رحمت است با آيه
ْ
 ذَرَأ

نُِ  مِنَ  كَثيِْا   لَِِهَنَّمَ  نسِْ  وَ  الَِِْ  و آيات مشابه آن ﴾الَِْْ
كند تمام عيار و كامل از هر جهت به نام انسان  خداى تعالى نيز مشيتش تعلق گرفت به اينكه در زمين موجودى خلق

شود، تا او را بندگى نموده و بدين وسيله مشمول رحمتش شود، و ليكن اختلاف استعداداتى كه در زندگى دنيوى كسب مى
راه  ودر مسير و مجراى حقيقى خود قرار گرفته ( انسان)گذارد تمامى افراد اين موجود و اختلافى كه در تاثيرات هست نمى

گيرند كه اسباب و شرايط برايشان فراهم باشد، اينجاست كه غرض نجات را طى كند، بلكه تنها افرادى در اين راه قرار مى
براى خداى تعالى غايتى است در : شود، و صحيح است بگوييمخداى تعالى هم مانند آن نجار و زارع به دو اعتبار متعدد مى

ست كه رحمتش شامل آنان گشته و همه را به بهشت ببرد، و غايت ديگرى است در خلقت و آن اين ا -مثلا  -خلقت انسان 
اهل خسران و شقاوت، و آن اين است كه ايشان را با اينكه براى بهشت خلق كرده به دوزخ ببرد، ولى غايت اولى غايتى است 

هى عيد و شقاوت شقى مستند به قضاى البينيم سعادت ساصلى، و غايت دوم غايتى است تبعى و ضرورى، و در هر جا كه مى
شده بايد بدانيم كه آن دليل ناظر به نوع دوم از غايت است، و معنايش اين است كه خداى تعالى از آنجايى كه مال حال بندگان 

 داند و از اينكه چه كسى سعيد و چه كسى شقى است همين سعادت و شقاوت مورد اراده اوخود را مى
  



 .تبعى نه اصلىهست، ليكن اراده 
نَا لقََدْ وَ ﴿ اى كه بايد حمل بر اين نوع از غايت شود آيهو از جمله ادله

ْ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  كَثيُِاا  لَِْهَنَمَ  ذَرَأ و آيات  ﴾الَِْْ

 .ديگرى است كه داراى چنين سياقى باشد، و آن بسيار است
عْيُ   لهَُمْ  وَ  بهَِا يَفْقَهُونَ  لَ  قُلُوب  لهَُمْ ﴿

َ
ونَ  لَ  أ اين قسمت از آيه شريفه اشاره  ﴾بهَِا يسَْمَعُونَ  لَ  آذَان   لهَُمْ  وَ  بهَِا يُبْصُِ

است به اينكه دوزخيان كسانى هستند كه استعداد براى وقوع در مجراى رحمت الهى در آنان باطل گشته، و ديگر در مسير 
اعظ بيند، و از شنيدن موهايشان نمىخورند، گويا چشمدا تكانى نمىگيرند، و از مشاهده آيات خوزش نفحات ربانى قرار نمى

ودى به كند سها و بيناتى كه فطرتشان در دلهايشان تلقين مىگردند تو گويى گوش ندارند، و حجتمردان حق متاثر نمى
 .حالشان ندارد و يا گويى دل ندارند

 1﴾الََلِّ  لِْلَقِْ  تَبْدِيلَ لَ ﴿ چون همانطور كه قرآن فرموده:شود، البته هيچ عقل و گوش و چشمى در عمل خود فاسد نمى

دهد، مگر اينكه همين تغيير و تبديل هم به دست خود خداى تعالى انجام شده و خود در خلقت خدا تغيير و تبديلى رخ نمى
نَ ذَلكَِ ﴿ از باب خلقت باشد، و ليكن آيه شريفه

َ
اا  يكَُ  لمَْ  الََلَّ  بأِ ِ نْعَمَهَا نعِْمَةا  مُغَيُ 

َ
وا حَتَ  قوَْم   عَََ  أ ُ ِ نْفُسِ  مَا يُغَيُ 

َ
صريحا  2﴾هِمْ بأِ

گيرد، مگر آنكه خود آنان باعث زوال و دگرگونى آن دارد به اينكه خداى تعالى نعمتى را كه به قومى داده پس نمىاعلام مى
 .شوند

است كه گر چه بطلان استعداد و فساد عمل  پس اين نفهميدن و نديدن و نشنيدن دوزخيان از چيست؟ جواب اين
ى هاهاى ايشان مستند به خداى تعالى است، الا اينكه خداى تعالى اين كار را به عنوان كيفر عملها و گوشها و چشمدل

هايشان زشت ايشان كرده، پس خود آنان سبب شدند كه با تغيير راه عبوديت نعمت خدا را تغيير دادند، خداوند هم مهر بر دل
چه را كه ها آنهايشان كشيده و ديگر با اين چشمفهمند، و پرده بر چشمها آنچه را كه بايد بفهمند نمىنهاده و ديگر با اين دل

شنوند، و مىها آنچه را كه بايد بشنوند نهايشان مسلط كرده و ديگر با اين گوشبينند، و سنگينى را بر گوشبايد ببينند نمى
 .برنده اين است كه ايشان راه به دوزخ مىهمه اينها نشان

ولئَكَِ ﴿ اى از مردم، از چهار پايانتر بودن دستهتوضيحى در باره گمراه
 
نعَْامِ أ

َ
مْ  بلَْ  كََلْْ ضَل   ه 

َ
  ﴾أ

ولئَكَِ ﴿
ُ
نْعَامِ أ

َ
ضَل   هُمْ  بلَْ  كََلْْ

َ
 اين جمله نتيجه بيان سابق و شرح حال ايشان است، ﴾أ

  
                                                      

 .30روم، آيه  1
 .53انفال، آيه  -. دهد تا وقتى آن قوم حال خود را تغيير دهداين است كه خدا نعمتى را كه به قومى عطا كرد تغيير نمى( حكم ازلى خدا) 2



اند، و آن تمييز ميان خير و شر، و نافع و مضر در زندگى سعيد امتياز انسان از ساير حيوانات است از دست دادهآنچه را كه مايه 
زبان به انعام تشبيه شدند با اينكه اينگونه اشخاص و اگر در ميان همه حيوانات بى. انسان، به وسيله چشم و گوش و دل است

اى اين است كه در ميان صفات حيوانيت تمتع به خوردن و جهيدن كه خوى خوى و خصال درندگان را نيز دارا هستند، بر
تر نسبت به طبع حيوانى است، چون جلب نفع، مقدم بر دفع ضرر است، و اگر در انسان قواى دافعه و غضبيه انعام است مقدم

گى حيوانيش اول به تغذى و نيز به وديعه سپرده شده باز بخاطر همان قواى جاذبه شهويه است، و غرض نوع انسان در زند
از  كند، پس آيه مورد بحثگيرد، و سپس براى حفظ و تحصيل اين دو غرض، قواى دافعه را اعمال مىتوليد مثل تعلق مى

كُلُونَ  وَ  يَتَمَتَعُونَ  كَفَرُوا الَََِّينَ وَ ﴿ نظر مفاد نظير آيه
ْ
كُلُ  كَمَا يَأ

ْ
نْعَامُ  تَأ

َ
َ  مَثْوىا  الَناَرُ  وَ  الَْْ  .است 1﴾هُمْ ل

اش وجود يك نحوه ضلالتى در چارپايان است دليلش اين كه لازمه« ترندبلكه ايشان از چارپايان هم گمراه» و اما جمله
اى كه آنها است كه ضلالتى كه در چارپايان هست ضلالتى است نسبى و غير حقيقى، براى اينكه چارپايان بحسب قواى مركبه

اى كه برايشان فراهم همه همت خود را در خوردن و جهيدن صرف كنند، در تحصيل سعادت زندگىكند به اينكه را وادار مى
گذارند هيچ مذمتى بر آنها نيست، و گمراه خواندنشان به مقايسه با سعادت شده گمراه نيستند و در اينكه قدمى فراتر نمى

 .زندگى انسانى است كه آنها مجهز به وسائل تحصيل آن نيستند
كر و كورهاى از افراد انسان كه با مجهز بودن به وسائل تحصيل سعادت انسانى و با داشتن چشم و گوش و بخلاف 

دلى كه راهنماى آن سعادت است با اين حال آن وسائل را اعمال نكرده و چشم و گوش و دل خود را نظير چشم و گوش و 
 اند به همين دليلتع از لذائذ شكم و شهوت استعمال كردهاند مانند حيوانات تنها در تمدل حيوانات ضايع و معطل گذارده

 .ترند، و بر خلاف چارپايان استحقاق مذمت را دارنداينگونه مردم از چارپايان گمراه
ولئَكَِ ﴿
ُ
اين جمله نتيجه كلام قبلى و بيان حال ديگرى است براى آنان، و آن اين است كه حقيقت غفلت  ﴾الَغَْافلُِونَ  هُمُ أ

كه ايشان دچار آنند، چون غفلتى است كه مشيت خداى سبحان مساعد آن است، و مشيت خدا با مهر زدن بر  همان است
 .هايشان، ايشان را به آن مبتلا كرده، و معلوم است كه غفلت ريشه هر ضلالت و باطلى استها و گوشها و چشمدل

  
                                                      

 .12محمد، آيه  -. خورند، و آتش جايگاه ايشان استآن طور كه چارپايان مىخورند و آنان كه كافر شدند سرگرم كام گيرى گشته و مى 1



 (رواياتى در مورد آيات مربوط به بلعم باعورا)بحث روايتى 

  عَلَيْهِمْ  اتُلُْ وَ ﴿ على بن ابراهيم قمى در تفسير خود در ذيل آيه
َ
ين بن پدرم از حس: گويدمى ﴾...آياَتنَِا آتيَنَْاهُ  الَََِّي نَبَأ

بلعم باعورا داراى اسم اعظم بود، و با اسم : برايم نقل كرد كه آن حضرت فرمود( علیه السلام)خالد از ابى الحسن امام رضا 
در آخر بطرف فرعون ميل كرد، و از درباريان او شد، اين ببود تا آن ، 1كردكرد و خداوند دعايش را اجابت مىىاعظم دعا م

گشت، عبورش به بلعم افتاد، گفت: از خدا بخواه روزى كه فرعون براى دستگير كردن موسى و يارانش در طلب ايشان مى
خود سوار شد تا او نيز به جستجوى موسى برود الاغش از راه رفتن موسى و اصحابش را به دام ما بيندازد، بلعم بر الاغ 

امتناع كرد، بلعم شروع كرد به زدن آن حيوان، خداوند قفل از زبان الاغ برداشت و به زبان آمد و گفت: واى بر تو براى چه 
آن  ؟ بلعم اين را كه شنيد آن قدرخواهى با تو بيايم تا تو بر پيغمبر خدا و مردمى با ايمان نفرين كنىزنى؟ آيا مىمرا مى

تْبَعَهُ  مِنْهَافَانسَْلخََ ﴿ اش فرموده:حيوان را زد تا كشت، و همانجا اسم اعظم از زبانش برداشته شد، و قرآن در باره
َ
 لشَيْطَانُ اَ  فَأ

خْلََ  لكَِنَهُ  وَ  بهَِا لرََفَعْنَاهُ  شِئنَْا لوَْ  وَ  الَغَْاويِنَ  مِنَ  فَكََنَ 
َ
رضِْ  إلَِ  أ

َ
بِْ  كَمَثَلِ  فَمَثَلهُُ  هَوَاهُ  اتَِبَعَ  وَ  الَْْ ََ  لْهَثْ يَ  عَليَْهِ  تََمِْلْ  إنِْ  الَْ

وْ 
َ
كْهُ  أ  .2اين مثلى است كه خداوند زده است ﴾يلَهَْثْ  تتََُْ

اين است كه آيه شريفه اشاره به داستان « و اين مثلى است كه خداوند زده است» :ظاهر اينكه امام در آخر فرمود: مؤلف
 .- ان شاء  الله -بلعم دارد، و به زودى در بحث از اسماء حسنى بحث از اسم اعظم خواهد آمد 

و در الدر المنثور است كه فاريابى و عبد الرزاق و عبد بن حميد و نسايى و ابن جرير و ابن المنذر و ابن ابى حاتم و 
  عَليَْهِمْ  اتُلُْ وَ ﴿ اند كه در ذيل آيهبن مسعود نقل كرده عبد الله مردويه همگى از ابو الشيخ و طبرانى و ابن

َ
 آياَتنَِا تيَنَْاهُ آ الَََِّي نَبَأ

و نيز در همان كتاب آمده . 3گفتندمى «بلعم بن ابر» گفته است: اين شخص مردى از بنى اسرائيل بوده كه او را ﴾مِنْهَا فَانسَْلخََ 
و در نقل  -اين مرد بلعم بن باعورا : اند كه گفتحميد و ابو الشيخ و ابن مردويه از طرقى از ابن عباس نقل كردهكه عبد بن 

 .4دانسته، و در بنى اسرائيل بوده استبوده و همان كسى بوده كه اسم اعظم مى -ديگرى بلعام بن عامر 
  

                                                      
 «.شددعايش مستجاب مى:»و در نسخه ديگرى دارد 1
 .248، ص 1، جتفسير قمى 2
 .145، ص 3، جالدر المنثور 3
 .145، ص 3، جالدر المنثور 4



و از ابن عباس غير اين هم ، 1بن عباس نيز روايت شدهاينكه وى اسمش بلعم و از بنى اسرائيل بوده از غير ا: مؤلف
 .اندكرده 2روايت

  عَلَيهِْمْ  ا تلْ  وَ ﴿ :داستانى كه در روح المعانى در باره شان نزول آيات شريفه
َ
ِي نَبَأ  نقل كرده است ﴾...الَََّّ

: گويدكند، مىنازل شده نقل مىو در روح المعانى در آنجا كه قول به اين را كه، آيه در حق امية بن ابى الصلت ثقفى 
امية بن ابى الصلت كتب قديمه را خوانده و به دست آورده بود كه خداوند پيغمبرى را خواهد فرستاد، و اميدوار بود بلكه 
خداوند خود او را مبعوث كند، در اين ميان سفرى به بحرين كرد و در آنجا مدت هشت سال بماند، در همان اوائل ورودش 

ارانش به زيارت اى از يرا شنيده بود، بعد از هشت سال به اتفاق عده( صلى الله عليه وآله و سلم)بعثت خاتم النبيين  به بحرين
 او را به اسلام دعوت فرمود، و سوره( صلى الله عليه وآله و سلم)آمد، رسول خدا ( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا 

 كشيد بيرون آمد، قريش بهتمام شد اميه از جاى جست و در حالى كه پاهايش را مىرا بر او تلاوت كرد، وقتى سوره « يس»
  3.اش فكر كنمدنبالش بيرون آمده پرسيدند، نظر تو در باره اين مرد چيست؟ گفت بايد در باره

راه  در بين خواست تا به مدينه آمده و اسلام بياورد، و ليكن وقتىاز آنجا به شام رفت و بعد از واقعه جنگ بدر مى
نيمه راه  كشت، از هماناگر اين مرد پيغمبر بود خويشاوندان خود را نمى: قضيه بدر را شنيد از تصميم خود برگشت و گفت

 .به طرف طائف رفت و در همانجا بماند تا در گذشت
خاطرات هنگام آمد و آن حضرت از ( صلى الله عليه وآله و سلم)خواهرش فارعة بعد از مرگ برادرش نزد رسول خدا 

 :برادرم در هنگام مرگ اين اشعار را سرود: وفات برادرش پرسيد، فارعة عرض كرد
  4صائر مرة الى أن يزولا***      كل عيش و ان تطاول دهرا

  5فى قلال الجبال أرعى الوعولا***      ليتنى كنت قبل ما قد بدا لى
  6ثقيلا شاب فيه الصغير يوما***      ان يوم الحساب يوم عظيم

 از اشعار برادرت برايم بخوان، فارعة اشعار: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)آن گاه رسول خدا 
  

                                                      
 .145، ص 3، جالدر المنثور 1
 .145، ص 3، جالدر المنثور 2
 .ط بيروت 112، ص 10-9، جالمعانىروح  3
 .شود كه زائل و تباه گرددهر زندگى هر چند مدت مديدى طولانى شود عاقبت يك بار مى 4
 .چراندمهاى كوه بز كوهى مىاى كاش پيش از آنكه نظرم برگشت در قله 5
 .شوندمىآرى بدرستى روز حساب روز بس بزرگى است روزى است كه از سنگينى فشارها كودكان پير  6



 :زير را از او نقل كرد
  1ء اعلى منك جدا و امجدو لا شى***      لك الحمد و النعماء و الفضل ربنا

  2لعزته تعنوا الوجوه و تسجد***      مليك على عرش السماء مهيمن
 :اى را كه اميه در اولش سروده بودفارعة اين اشعار را تا به آخر خواند و آن قصيده

  3فشقى معذب و سعيد***      وقف الناس للحساب جميعا
 :براى آن حضرت خواند و بعد از آن قصيده ديگرى را كه چند بيت زير از آن است انشاد كرد

  4و السرار الخفيا يعلم الجهر***      عند ذى العرش يعرضون عليه
  5انه كان وعده مأتيا***      يوم ياتى الرحمن و هو رحيم

  6او تعاقب فلم تعاقب بريا***      رب ان تعف فالمعافاة ظنى
اشعار برادرت ايمان آورد و ليكن دلش ايمان نياورد، و در شان اين جريان : رسول خدا بعد از شنيدن اين اشعار فرمود

 .7حث نازل شدبود كه آيه مورد ب
اى است كه از چند روايت بدست آمده، و در مجمع البيان داستان بالا كه روح المعانى آن را نقل كرده مجموعه: مؤلف

مر و بن ع عبد الله اينكه اين آيه در باره اين مرد نازل شده مطلبى است كه از روايت: هم اجمال داستان را نقل كرده و گفته
و ظاهرا آيات مورد بحث مكى هستند چون سوره در مكه نازل . 8شودسعيد بن مسيب و زيد بن اسلم و ابى روق استفاده مى

 اند از باب تطبيق آيه بر مصداقمطلبى كه راويان بالا آن را روايت كردهبنابراين شده، 
  

                                                      
 .ترها و فضل اى پروردگار ما و نيست چيزى از تو بزرگتر و محترممر تو راست حمد و نعمت 1
 .افتدپادشاهى هستى مسلط بر عرش آسمان پادشاهى كه در برابر عزتش وجوه خاضع گشته بسجده مى 2
 .اند يا بدبختانى هستند معذب و يا نيكبختانمردم همگى در موقف حساب ايستاده 3
 .داندهاى ناپيدا را مىشوند او آشكارا و نهانىنزد صاحب عرش است كه بندگان بر او عرضه مى 4
 .هايش عملى بودكند در حالى كه بناى رحمت دارد او همواره وعدهروزى كه بخشايشگر جلوه مى 5
 اىگناهى را عقاب نكردهتو تا كنون بى پروردگارا اگر عفو كنى همين عفوت را انتظار داشتم و اگر عقاب كنى البته دارد چون 6
 .112، ص 9، جروح المعانى 7
 499، ص 4، جمجمع البيان 8



 .است، نه اينكه آيه در باره خصوص آن داستان نازل شده باشد
اند قهرمان اين داستان ابو عامر بن نعمان بن صيفى راهب است كه بعضيها گفته: صاحب مجمع البيان اضافه كرده است

او را به اسم فاسق مسمى كرده بود، و او مردى بود كه در جاهليت در سلك رهبانان ( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا 
پرسيد اين چه ( صلى الله عليه وآله و سلم)سلام به مدينه آمد و از رسول خدا پوشيد، و در عهد او لباس خشن مى. در آمد

ر دين تو ب: حضرت فرمود. من نيز بر همان دينم: اى؟ گفت اين حنفيت و دين ابراهيم است، او گفتدينى است كه آورده
خداوند از من و تو آن كس را : ر گفتاى كه جزء آن نيست، ابو عامابراهيم نيستى، چون در دين ابراهيم چيزى را داخل كرده

 .كه دروغگو است به دردى دچار كند كه خويشانش او را در بيابان انداخته و او در تنهايى جان بدهد
اين را بگفت و به ميان شاميان در آمد، و از آنجا به منافقين پيغام داد تا اسلحه جمع آورى كنند، آن گاه نزد قيصر روم 

ن را از مدينه بيرون كند، ليكن در شام به نفري( صلى الله عليه وآله و سلم)رفت تا بيايد و رسول خدا رفت و از او قشونى گ
 .1(راوى اين داستان سعيد بن مسيب است)خود مبتلا شد، و تنها و رانده شد و جان بداد 

را بر آنها  گرى كه آيهاشكال اينكه سوره مورد بحث كلى است اشكالى است بجا و صحيح، البته داستانهاى دي: مؤلف
 .گذريماى در نقل آنها نيست مىاند نيز هست كه چون فايدهتطبيق كرده

اصل در داستان مورد نظر آيه بلعم باعورا است، و : فرمود( علیه السلام)و نيز در مجمع البيان است كه امام ابو جعفر 
 .2هدايت خدا ترجيح دهد مثل زده است سپس خداوند آن را براى هر كس از مسلمين كه هواى نفس خود را بر

نقل كرده آمده كه آن حضرت در ذيل ( علیه السلام)و در تفسير قمى در روايتى كه ابى الجارود از حضرت ابى جعفر 
عْيُ   لهَُمْ وَ ﴿ كنند، و در معناىهايشان زده و ديگر تعقل نمىخداوند مهر بر دلفرمود:  ﴾بهَِا يَفْقَهُونَ  لَ  قُلوُب  لهَُمْ ﴿ جمله

َ
 ﴾أ

ونَ لَ ﴿ اى است مانع از هدايتهايشان پردهفرمود: بر چشم  مَعُونَ يسَْ  لَ  آذَان   لهَُمْ وَ ﴿ بينندو ديگر راه هدايت را نمى ﴾بهَِا يُبْصُِ
 .3شنوندهايشان ثقلى قرار داده كه هرگز نداى هدايت را نمىخداوند در گوش ﴾بهَِا

 بن عمرو بن عبد الله بيهقى در كتاب اسماء و صفات ازو در الدر المنثور است كه 
  

                                                      
 .500، ص 4، جمجمع البيان 1
 .500، ص 4، جمجمع البيان 2
 .249، ص 1، جتفسير قمى 3



خداى تعالى خلق خود را در : فرمودشنيدم كه مى( صلى الله عليه وآله و سلم)از رسول خدا : عاصى روايت كرده كه گفت
ر كس را ه ظلمتى آفريده و سپس نورى از خود بر ايشان تابانيد، پس هر كس كه تابش آن نور او را گرفت هدايت يافت، و

 .1نگرفت گمراه گشت
و نيز در همان كتاب است كه حكيم ترمذى و ابن ابى الدنيا در كتاب مكائد الشيطان و ابو العلى و ابن ابى حاتم و ابو 

ند جن خداو: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتالشيخ و ابن مردويه همگى از ابى درداء روايت كرده
سه صنف آفريد، يك صنف مارها و عقربها و حشرات زمين و صنف ديگر مانند باد در هوا هستند، و صنف سوم را بر 
وند مانند و خدااى هستند كه ثواب و عقاب دارند، و خداوند آدميان را نيز بر سه صنف آفريد، يك صنف بهائم را مىطايفه

عْيُ   لهَُمْ  وَ  بهَِا يَفْقَهُونَ  لَ  قُلُوب  لهَُمْ ﴿ در حقشان فرمود:
َ
ونَ  لَ  أ ولئَكَِ  بهَِا يسَْمَعُونَ  لَ  آذَان   لهَُمْ  وَ  بهَِا يُبْصُِ

ُ
نْعَامِ  أ

َ
 لْ بَ  كََلْْ

ضَل   هُمْ 
َ
و جنس ديگرى اندامشان اندام آدمى است ولى ارواحشان ارواح شياطين است، صنف سوم مردمى هستند كه در  ﴾أ

 .2در زير سايه خدا قرار دارند -ه خدا نيست اى جز سايكه هيچ سايه -روز قيامت 
 .- ان شاء  الله -و به زودى در يك مقام مناسب بحث در پيرامون جن و شياطين انسى خواهد آمد : مؤلف

  
                                                      

 .147، ص 3، جالدر المنثور 1
 .147، ص 3، جالدر المنثور 2



 [186تا  180آيات (:7)سوره الأعراف ]

ِ وَ ﴿ سْمَاءُ  لِلَّ
َ
سْمَائهِِ  فِ  يلُحِْدُونَ  الَََِّينَ  ذَرُوا وَ  بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ  الَْْ

َ
 خَلقَْناَ ممَِنْ  وَ  ١٨٠ يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا سَيُجْزَوْنَ  أ

مَة  
ُ
مْلِ  وَ  ١٨٢ يَعْلَمُونَ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  سَنسَْتَدْرجُِهُمْ  بآِياَتنَِا كَذَبوُا الَََِّينَ  وَ  ١٨١ يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

ُ
 كَيْدِي إنَِ  لهَُمْ  أ

  ١٨٣ مَتيِ  
َ
  ١٨٤ مُبيِ   نذَِير   إلَِ  هُوَ  إنِْ  جِنَة   مِنْ  بصَِاحِبهِِمْ  مَا يَتَفَكَرُوا لمَْ  وَ  أ

َ
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتِ  فِ  يَنْظُرُوا لمَْ  وَ  أ

َ
 وَ  الَْْ

نْ  وَ  ء  شَْ  مِنْ  الََلُّ  خَلقََ  مَا
َ
نْ  عَسَ  أ

َ
جَلُهُمْ  اقِتََْبََ  قدَِ  يكَُونَ  أ

َ
ي ِ  أ

َ
 لَُ  هَادِيَ  فَلَ  الََلُّ  يضُْللِِ  مَنْ  ١٨٥ يؤُْمِنُونَ  بَعْدَهُ  حَدِيث   فَبأِ

  ﴾١٨٦ يَعْمَهُونَ  طُغْيَانهِِمْ  فِ  يذََرُهُمْ  وَ 

 ترجمه آيات

به زودى . كنند واگذاريدهاى وى كجروى مىهاى نيكوتر است او را بدانها بخوانيد و كسانى را كه در نامخدا را نام
 (.180)اند خواهند ديد كردهسزاى اعمالى را كه مى

 (.181)گردند كنند و بدان باز مىايم جماعتى هستند كه به حق هدايت مىاز كسانى كه آفريده
 (.182)آوريم اند به مهارت از آنجا كه ندانند بدامشان مىهاى ما را دروغ شمردهو كسانى كه آيه

 (.183)و مهلتشان نيز دهم كه كيد من بسيار محكم است 
 (.184)رسانى آشكار نيست اند كه مصاحب ايشان جنون ندارد كه او جز بيممگر نينديشيده

انديشند كه شايد اجلشان نزديك شده باشد نگرند و نمىچرا در ملكوت آسمانها و زمين و هر چه را خدا آفريده نمى
 (.185)كنند سخن را باور مى راستى پس از قرآن كدام

 ـ(. 186)كند كه كور دل بمانند هر كه را كه خدا گمراه كند راهبرى ندارد و در طغيانشان رهاشان مى
  



 بيان آيات

اين آيات متصل به آيات قبلى و به منزله تجديد بيان آن چيزى است كه كلام در آيات قبلى بدان منتهى گرديد، توضيح 
ر مدار دعوت خدا بسوى اسماء حسنى و ضلالت دائر مدار الحاد در آن اسماء است، و مردم از دين دار و اينكه، هدايت دائ

دين و عالم و جاهل بر حسب فطرت و سريره باطنيشان اختلافى ندارند در اينكه اين عالم مشهود متكى بر حقيقتى است بى
است، و آن حقيقت خداى سبحان است كه هر موجودى از او  كه قوام اجزاى آن و نظام موجود در آن، بر آن حقيقت استوار

مال، كند، و اين جكند، و اوست كه جمال و كمال مشهود در عالم را بر اجزاى عالم افاضه مىابتداء گرفته و به او بازگشت مى
 .جمال او و از ناحيه اوست

 اختلاف و انشعاب مردم به دو صنف در باره اسماء و صفات خداى سبحان
مين مردم در عين اين اتفاقى كه بر اصل ذات پروردگار دارند در اسماء و صفات او بر سه صنفند، صنفى اسمايى ه

براى او قائلند كه معانى آن اسماء لايق آن هست كه به ساحت مقدس پروردگار نسبت داده شود، يعنى معانى آن اسماء صفاتى 
، صنف ديگرى در اسماء او كجروى كرده و صفات خاصه او را بغير او ها استاست كه مبين كمال و يا نفى نواقص و زشتى

دانند، و نيز دهند، مانند ماديين و دهريين كه آفريدن و زنده كردن و روزى دادن و امثال آن را، كار ماده يا دهر مىنسبت مى
فاتى كه پيغمبر و اولياى دين خود را به ص دهند، و مانند بعضى از اهل كتابها كه خير و نفع را به خدايان نسبت مىمانند وثنى

كنند كه جز خداى تعالى كسى سزاوار و برازنده آن نيست، و در اين انحراف برخى از مردم با ايمان نيز شريكند، توصيف مى
نف سوم ص اى دارند كه با توحيد خدا سازگار نيست،براى اينكه اسباب هستى را مستقل در تاثير دانسته و در باره آنها نظريه

ورزند، يعنى صفات نقص و كارهاى زشت را مردمى هستند كه به خداى تعالى ايمان دارند و ليكن در اسماى او انحراف مى
اراده،  دانند و علم،كنند مثلا او را جسم و محتاج به مكان دانسته و در بعضى از شرايط، او را قابل درك مىبراى او اثبات مى

كنند، و نسبت ظلم در كارها و جهل قبيل علم، اراده، قدرت، وجود و بقاى خود ما برايش اثبات مىقدرت، وجود و بقايى از 
 .دهند، و همه اينها الحاد در اسماء او استدر حكم و امثال آن به وى مى

ا خوانند و او رو در حقيقت برگشت اين سه صنف به دو صنف است، يكى كسانى كه خدا را به اسماء حسنى مى
كنند و اين صنف هدايت يافتگان به راه حقند، صنف دوم مردمى هستند كه ى ذو الجلال و الاكرام دانسته و عبادت مىخداي

 در اسماء خدا الحاد ورزيده و
  



خوانند، و اين صنف اهل ضلالتند، كه مسيرشان به دوزخ است، و جايگاهشان غير او را به اسم او، يا او را به اسم غير او مى
 .اى است كه از ضلالت دارا هستندبحسب مرتبه در دوزخ

خداى تعالى همه جا هدايت را بطور مطلق به خود استناد داده و ضلالت را به خود مردم، و سرش اين است كه هدايت 
از صفات جميله است و همانطور كه در بالا گذشت حقيقت جمال خداى را سزاست، به خلاف ضلالت كه حقيقتش عدم 

و ( شودخداوند به عدم و نقص متصف نمى)ايت خدا است و اين خود معنايى است عدمى و از صفات نقص، اهتداء به هد
اما تثبيت آن ضلالت در فردى كه به اختيار خود ضلالت را بر هدايت ترجيح داده و به آيات خدا تكذيب كرده مستند به خداى 

او را در همان اولين بار تحققش در دل وى استوار نموده و با  تعالى است، يعنى خداوند كسى را كه بخواهد كيفر كند ضلالت
است كه در قرآن كريم « املاء» و« استدراج» دهد، و اين همانسلب توفيق و قطع عطيه الهى خود، آن را صفت لازمى قرار مى

 .آن را به خود نسبت داده است
كلام سابق بدان منتهى گرديد، و آن اين بود كه كند كه پس معلوم شد كه آيات مورد بحث به همان مطلبى اشاره مى

حقيقت معناى اينكه هدايت و اضلال از خدا است اين است كه او بشر را به اسماء حسناى خود دعوت كرده و باعث شد 
 اى كه هدايت خدا را قبول كردند و يكى آن افرادى كه نسبت به اسماء او الحاد ورزيده ومردم دو فريق شوند يكى آن عده

 دهد، هم چنان كه در آخر كلام سابقآيات او را تكذيب كردند، و خداوند ايشان را به كيفر تكذيبشان بسوى دوزخ سوق مى
نَا لقََدْ وَ ﴿ :فرموده

ْ
نسِْ  وَ  الَِْْن ِ  مِنَ  كَثيُِاا  لَِْهَنَمَ  ذَرَأ  .دهدو اين سوق دادن را بوسيله استدراج و املاء انجام مى ﴾...الَِْْ

  «اسماء حسنى» مراد از
ِ وَ ﴿ سْمَاءُ  لِلَّ

َ
  ﴾...بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ  الَْْ

بحسب لغت چيزى را گويند كه بوسيله آن انسان بسوى چيزى راه پيدا كند، چه اينكه علاوه بر اين دلالت،  «اسم» كلمه
چيز، و يا صرف اشاره به ذات آن چيز  اى را هم افاده بكند مانند لفظى كه حكايت كند از معناى موجود در آنمعناى وصفى

 .باشد مانند زيد و عمرو و مخصوصا اسمهاى مرتجل كه قبلا سابقه وصفى نداشته و تنها اشاره به ذات دارد
كند بر اينكه منظور از اين اسماء، قسم دلالت مى -كه مؤنث احسن است  - «حسنى» و توصيف اسماء خدا به وصف

باشد، مانند آن اسمايى كه جز بر ذات خداى تعالى آن اسمايى است كه در آنها معناى وصفى مى اول از معناى اسم است، يعنى
دلالت ندارد، اگر چنين اسمايى در ميان اسماى خدا وجود داشته باشد، آنهم نه هر اسم داراى معناى وصفى، بلكه اسمى كه 

 صفيش حسندر معناى وصفيش حسنى هم باشد، باز هم نه هر اسمى كه در معناى و
  



و كمال نهفته باشد بلكه آن اسمايى كه معناى وصفيش وقتى با ذات خداى تعالى اعتبار شود از غير خود احسن هم باشد، 
اند و هر چند در معناى وصفى آنها حسن خوابيده شجاع و عفيف هر چند از اسمايى هستند كه داراى معناى وصفىبنابراين 

ت دهند، و به هيچ وجه ممكن نيسنيستند، براى اينكه از يك خصوصيت جسمانى خبر مىليكن لايق به ساحت قدس خدا 
( دشود جسمانيت موصوف به ذهن نيايو كارى كرد كه وقتى اسم شجاع و عفيف برده مى)اين خصوصيت را از آنها سلب كرد 

و ممكن بود به خداى تعالى هم اسم )و اگر چنين كارى ممكن بود البته اطلاق آنها بر ذات خداى تعالى هيچ عيبى نداشت 
 .مانند جواد، عدل و رحيم( شجاع و عفيف و امثال آن را اطلاق كرد

پس لازمه اينكه اسمى از اسماء خدا بهترين اسماء باشد اين است كه بر يك معناى كمالى دلالت كند، آنهم كمالى كه 
لى از آن معناى نقصى و عدمى ممكن باشد، پس هر اسمى مخلوط با نقص و يا عدم نباشد، و اگر هم هست تفكيك معناى كما

كه در معناى آن احتياج و عدم و يا فقدان نهفته باشد مانند اساميى كه بر اجسام و جسمانيات و افعال زشت و معانى عدمى 
 .شود اسماى حسنى نبوده اطلاقش بر ذات پروردگار صحيح نيستاطلاق مى

ايم مگر براى آن معانيى كه در خود ما وجود ما آدميان است، و آنها را وضع نكرده هاى زبانچون اينگونه اسماء پديده
دارد، و معلوم است كه آن معانى هيچوقت از شائبه حاجت و نقص و عدم خالى نيست، چيزى كه هست بعضى از آنها لغاتى 

 .جسم، رنگ و مقدار و امثال آناست كه به هيچ وجه ممكن نيست جهات حاجت و نقص را از آنها سلب كرد مانند كلمه 
بعضى ديگر لغاتى است كه اين تفكيك در آنها ممكن است، مانند علم، حيات و قدرت، زيرا علم وقتى در خود ما اطلاق 

شود به معناى احاطه از طريق عكس بردارى ذهن به وسائل مادى تعبيه شده در ذهن است، و همچنين قدرت در ما به مى
ست به آن كيفيتى كه در عضلات ما تعبيه گشته، و نيز حيات در ما عبارت است از اينكه ما با همين معناى منشايت فعل ا

وسائل مادى علم و قدرت، دانا و توانا شويم، و اين علم و اين قدرت و اين حيات لايق ساحت قدس خداى تعالى نيست، و 
يرا اگر ما معانى آنها را از خصوصيات مادى مجرد ساخته ليكن چنان هم نيست كه نتوان آنها را به ذات مقدسش نسبت داد، ز

صرف احاطه به چيزى و حضور آن چيز در نزد عالم و معناى قدرت منشايت  -مثلا  -و تفكيك كنيم و آن وقت معناى علم 
 لم وايجاد چيزى و معناى حيات اين باشد كه موجود داراى حيات بنحوى باشد كه علم و قدرت را داشته باشد، چنين ع

توان به ساحت قدس خداى تعالى نسبت داد، براى اينكه معانيى است كمالى و خالى از جهات نقص و قدرت و حياتى را مى
 كند بر اينكه هر صفتحاجت، و عقل و نقل هم دلالت مى

  



ه است افاضه كرد كمالى از آن خداى تعالى است، و اگر غير او هم به صفتى از صفات كمال متصف باشد خداوند آن را به وى
 .بدون اينكه الگوى آن را از موجودى قبل از آن گرفته باشد

پس خداى تعالى عالم، قادر و حى است، ولى نه مثل عالم و قادر و حى بودن ما، بلكه به علم و قدرت و حياتى كه 
 .نقائص لايق به ساحت قدس او است، و آن همانطور كه گفته شد حقيقت اين معانى كماليه است مجرد از

 ها فقط و فقط از خداى سبحان استحقيقت بهترين اسم
ِ وَ ﴿ در جمله سْمَاءُ  لِلَّ

َ
و معناى جمله اين )رساند خبر است مقدم ذكر شده و اين خود حصر را مى« للَّه» كه ﴾الَْْسُْنَ  الَْْ

 (.تنها براى خدا است اسماء حسنى: است
رساند و معناى آن اين بر سرش در آيد عموميت را مى «الف و لام» جمعى كهآمده و هر  «الف و لام» هم با «اسماء»

است كه هر اسم احسن كه در وجود باشد از آن خدا است و احدى در آن با خدا شريك نيست، و چون خود خداى تعالى 
 بودن «تنها براى خدا» ند لذادادهد و مثلا غير خود را نيز عالم، قادر، حى و رحيم مىهمين معانى را بغير خود هم نسبت مى

ت و ظاهر آيا. آنها معنايش اين است كه حقيقت اين معانى فقط و فقط براى خدا است و كسى در آنها با خدا شركت ندارد
نَ ﴿ كند، مانند جملهبلكه صريح بعضى از آنها اين معنا را تاييد مى

َ
ِ  الَقُْوَةَ أ ِ  زَةَ الَْعِ فَإنَِ ﴿ و جمله 1﴾جَِْيعاا  لِلَّ  و جمله 2﴾جَِْيعاا  لِلَّ

كنيد، از اين آيات بر بطورى كه ملاحظه مى 4﴾هُوَ  إلَِ  إلََِ  لَ  الَحَْ  هُوَ ﴿ و جمله 3﴾شَاءَ  بمَِا إلَِ  عِلمِْهِ  مِنْ  ء  بشَِْ  يَُيِطُونَ  لَ وَ ﴿
او نيست مگر به همان مقدارى كه او تمليك  آيد كه حقيقت هر اسم احسنى تنها و تنها از خداست، و كسى در آنها شريكمى

 .به اراده و مشيت خود كند
 إِ  إلََِ  لَ الََلُّ ﴿ كند، مانند آيهظاهر كلام خداى تعالى در هر جا كه ذكرى از اسماء خود كرده نيز اين معنى را تاييد مى

 لَ
سْمَاءُ  لَُ  هُوَ 

َ
وِ  الََلَّ  ادُْعُواقُلِ ﴿ و آيه 5﴾الَُْْسْنَ  الَْْ

َ
يًّا الَرحَْْنََ  ادُْعُوا أ

َ
سْمَاءُ  فَلهَُ  تدَْعُوا مَا أ

َ
سْمَاءُ لَُ ﴿ و آيه 6﴾الَُْْسْنَ  الَْْ

َ
 الَْْسُْنَ  الَْْ

  وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ  مَا لَُ  يسَُب حُِ 
  

                                                      
 .165بقره، آيه  -. اش از آن خدا استبدرستى قدرت همه 1
 .139نساء، آيه  -. اش از آن خدا استعزت همه 2
 .255بقره، آيه  -. و احاطه به چيزى از علم او ندارند مگر به آن مقدارى كه خود او بخواهد 3
 .65مؤمن، آيه  -. اوست زنده جز او معبودى نيست 4
 .8آيه  طه، -. خداوند كه جز او معبودى نيست، براى او است اسماء حسنى 5
 .110اسرى، آيه  -. هاى نيكوتر همه از او استرحمن بخوانيد هر كدام راى بخوانيد، نام( به اسم)اللَّه يا ( به اسم)كه خدا را ! بگو اى محمد 6



رضِْ 
َ
 .و بسو ظاهر همه اين آيات اين است كه هر اسم احسنى حقيقتش تنها براى خدا است  1﴾الَْْ

هايى است كه نه دليلى بر آن براى عهد است، از گفته« الاسماء» در« الف و لام» اند كهها احتمال دادهو اينكه بعضى
هست و نه قرائنى در خود آيات است كه آن را تاييد كند، تنها چيزى كه قائل را به اين احتمال واداشته اخبارى است كه اسماء 

 .- ان شاء  الله -ى در بحث روايتى آينده راجع به آن اخبار بحث خواهد شد شمارد، و به زودحسنى را مى

وه  ﴿ :معناى جمله اين است كه خدا را با اعتقاد به اتصاف او به صفات حسنه و معانى جميله  ﴾بهَِافاَدْع 
 عبادت كنيد

من او را زيد خواندم و تو » :گوييمكه مىيا از دعوت به معناى نام نهادن است هم چنان  ﴾بهَِا هُ فَادْعُو﴿ و اينكه فرمود:
يعنى او را به آن اسم و تو را به اين اسم نام نهادم، و يا از دعوت به معناى ندا است، و معنايش اين است « خواندم عبد الله را ابا

 عبادت است و معنايشو يا از دعوت به معناى « ...اى رحمان اى رحيم و» :كه خدا را به اسماء حسنايش ندا كنيد مثلا بگوييد
ت بر اى است كه اين اسماء دلالاين است كه خدا را عبادت كنيد با اعتقاد به اينكه او متصف به اوصاف حسنه و معانى جميله

 .آن دارد
اند، و ليكن كلام خود خداى تعالى در موارد مختلفى كه دعاى مفسرين همه اين چند معنا را براى دعوت احتمال داده

وِ  الََلَّ  ادُْعُواقُلِ ﴿ :كند مؤيد همين معناى اخير است، مانندذكر مىخود او را 
َ
يًّا الَرحَْْنََ  ادُْعُوا أ

َ
سْمَاءُ  فَلهَُ  تدَْعُوا مَا أ

َ
 ﴾الَْْسُْنَ  الَْْ

سْتَجِبْ  ادُْعُونِ  رَب كُمُ  قاَلَ وَ ﴿ و آيه
َ
ونَ  الَََِّينَ  إنَِ  لكَُمْ  أ وجه تاييد اين  2﴾دَاخِرِينَ  جَهَنَمَ  سَيَدْخُلوُنَ  عِبَادَتِ  عَنْ  يسَْتَكْبُِّ

 .است كه اول دعا را ذكر كرده و در بعد همان دعا را به عبادت بدل آورده و فهمانده كه عبادت و دعا يكى است
ضَل   مَنْ وَ ﴿ و همچنين آيه

َ
 غََفلُِونَ  دُعَئهِِمْ  عَنْ  هُمْ  وَ  الَقِْيَامَةِ  مِ يوَْ  إلَِ  لَُ  يسَْتَجِيبُ  لَ  مَنْ  الََلِّ  دُونِ  مِنْ  يدَْعُوا مِمَنْ  أ

عْدَاءا  لهَُمْ  كََنوُا الَناَسُ  حُشََِ  إذَِا وَ 
َ
ِينَ  لَُ  مُُْلصِِيَ  فَادْعُوهُ  هُوَ  إلَِ  إلََِ  لَ  الَحَْ  هُوَ ﴿ و آيه 3﴾كََفرِِينَ  بعِِبَادَتهِِمْ  كََنوُا وَ  أ كه  4﴾الَِ 

 .در عبادت گرفته استدعا را به معناى اخلاص 
  

                                                      
 .24حشر، آيه  -. كندهاى نيكوتر همه از اوست، هر چه در آسمانها و زمين هست او را تسبيح مىنام 1
 .60مؤمن، آيه  - .مرا بخوانيد تا اجابتتان كنم، كسانى كه از پرستيدن من استكبار ورزند به خوارى به جهنم داخل خواهند شد: پروردگارتان گفته 2
 و چون در قيامت. خبر باشدتر كيست از آنكه سواى خدا چيزى را بخواند كه تا روز قيامت جواب او ندهد و از هر چه بخوانندش خود بىگمراه 3

 .6-5احقاف آيات  -. شوند آنجا معبودان باطل با مشركان دشمن و از پرستش آنها بيزارندخلق محشور 
 .65مؤمن، آيه  -. زنده جاويد اوست، خدايى جز او نيست، او را بخوانيد و دين خاص او كنيد كه ستايش خاص پروردگار جهانيان است 4



سْمَائهِِ  فِ  يلُْحِدُونَ  الَََِّينَ  ذَرُواوَ ﴿ ظاهر ذيل آيه
َ
ينكه كند، براى انيز اين معنا را تاييد مى ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَا سَيُجْزَوْنَ  أ

ها كه از كانوا يصفون بخاطر آن وصفبما » :تر اين بود كه بفرمايدبود، نه عبادت مناسباگر مراد از دعا نام نهادن و يا نداء مى
به زودى وصف كردنشان  ﴾وَصْفَهُمْ سَيَجْزِيهِمْ ﴿ :هم چنان كه در جاى ديگر همين طور تعبير كرده و فرموده «كردندخدا مى

  1را جزا خواهد داد
اسمايى كه  براى خدا است تمامى» :-و خدا داناتر است  -شود بنا بر آنچه گذشت معناى آيه مورد بحث چنين مى

هم  البته معلوم است كه اين معنا شامل تسميه و نداء« بهترين اسماء است پس او را عبادت كنيد و با آنها بسويش توجه نماييد
 .شود چون اين دو از لواحق عبادت استمى

سْمَائهِِ  فِ  يلُْحِدُونَ  الَََِّينَ  ذَرُواوَ ﴿
َ
  ﴾...أ

باشد، و آن ميل از حد وسط به يكى از دو طرف افراط و تفريط است، لحد مى هر دو به يك معنا «الحاد» و «لحد» كلمه
 كه در وسط قبر است «ضريح» گويند، چون لحد هم در يك طرف قبر قرار دارد به خلافقبر را هم به همين مناسبت لحد مى

 اب افعال به يك معنا است، و از بعضىو از ب «يا» قرائت شود، و چه به ضم «يا» چه از ثلاثى مجرد بوده و به فتح «يلحدون» و
اند به يك معنا نيست بلكه از ثلاثى مجرد به معناى ميل به يكى از دو طرف، و از باب افعال به از لغويين نقل شده كه گفته

 .معناى جدال و مغلوب ساختن طرف است
ين است كه اين جمله به منزله جواب از اگر در صدر اين جمله واو عاطفه به كار برده نشده براى ا - ﴾...سَيُجْزَوْنَ ﴿

كسى پرسيده است سرانجام « ورزندو واگذار آن كسانى را كه در اسماى او الحاد مى» :سؤال مقدر است، كانه وقتى فرمود
قى اى باتتمهراجع به بحث در اسماء حسنى . ﴾يَعْمَلُونَ  كََنوُا مَاسَيُجْزَوْنَ ﴿ :دهد به اينكهشود؟ جواب مىحال ايشان چه مى

 .- ان شاء  الله -مانده كه در گفتار آينده بعد از فراغ از تفسير آيات خواهد آمد 
مَة   خَلقَْنَا مِمَنْ وَ ﴿

ُ
  ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿ در سابق يعنى در تفسير آيه
ُ
مقدارى در پيرامون اين مطلب بحث  2﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

در دو  و بيان اينكه ملاك)شد، خصوصيتى كه در اين آيه است اين است كه در سياق تقسيم مردم به دو قسم گمراه و مهتدى 
 قسم شدن مردم دعوت خدا به اسماء

  
                                                      

 .139انعام، آيه  1
 .159اعراف، آيه  2



 كند بر اينكه در نوع انسانى افرادى كم ولت مىقرار گرفته، و همين قرار گرفتن در اين سياق دلا( حسنى و الحاد در آن است
اند، چون كلام در اهتداء و ضلالت حقيقى و مستند به صنع خدا است، و يا زياد وجود دارند كه بطور حقيقت مهتدى شده

 مَنْ  وَ  هْتَدِيالَمُْ  فَهُوَ  الََلُّ  يَهْدِ مَنْ ﴿ :معلوم است كه خداوند وقتى كسى را هدايت كرد آن كس مهتدى حقيقى است، آرى
ولَئكَِ  يضُْللِْ 

ُ
ونَ  هُمُ  فَأ و اهتداء حقيقى جز بوسيله هدايت حقيقى كه منحصرا كار خداى سبحان است صورت  ﴾الَْْاَسَُِ

مواردى ديگر گذرانديم كه و  1﴾بكَِافرِِينَ  بهَِا لَيسُْوا قوَْماا  بهَِا وَكََّنَْا فَقَدْ  هَؤُلءَِ  بهَِا يكَْفُرْ فَإنِْ ﴿ گيرد، و در تفسير آيهنمى
هدايت حقيقى الهى به هيچ وجه از مقتضاى خود تخلف ننموده و مستلزم عصمت از گمراهى است، هم چنان كه ترديدى كه 

 ﴿ در آيه
َ
حَق   الَْْقَ ِ  إلَِ  يَهْدِي فَمَنْ أ

َ
نْ  أ

َ
مَنْ  يتَُبَعَ  أ

َ
ي لَ  أ نْ  إلَِ  يهَِد ِ

َ
كسى كه به سوى حق هدايت  دلالت دارد بر اينكه 2﴾يُهْدىَ  أ

 .-دقت بفرماييد  -شود كه با كس ديگر جز خدا هدايت نشود شود واجب مى
، اسناد هدايت به اين امت خالى از دلالت بر اين نيست كه امت مزبور مردمى هستند كه از ضلالت مصونند، و بنابراین

د امتى است كه در آيه به ايشان اشاره شده، كه در اين كند، حال يا مقصود جميع افراخداوند ايشان را از گمراهى حفظ مى
صورت بايد مراد از آن انبياء و اوصياء ايشان باشند، و يا آنكه مراد از امت بعض افراد امت است و كل به وصف بعضى توصيف 

ائيِلَ  بنَِ  آتيَنَْا لقََدْ وَ ﴿ شده، نظير آيه  عَََ  شُهَدَاءَ لِِكَُونوُا ﴿ و آيه 4﴾مُلُوكَا  جَعَلكَُمْ وَ ﴿ و آيه 3﴾ةَ الَن بُوَ  وَ  الَْْكُْمَ  وَ  الَكِْتَابَ  إسََِْ
 .وصف بعض افراد را به همه امت نسبت داده 5﴾الَناَسِ 

ما شما مردم را به امرى واقع : اين است كه -و خدا داناتر است  -باشد و مطلبى كه آيه شريفه در صدد افهام آن مى
كنيم، براى اينكه در ميان همين شما مردم امتى هستند كه حقيقتا به هدايت به حق مهتدى بشر امر نمىنشدنى و خارج از طاقت 

 .اند، چون خداوند به هدايت خاصه خود تكريمشان كرده استشده

 ﴾و الَّين كفروا بآياتنا سنستدرجهم من حيث لا يعلمون﴿معناى استدراج در عذاب 
ِ  كَذَبوُا الَََِّينَ وَ ﴿   ﴾يَعْلمَُونَ  لَ  حَيْثُ  مِنْ  سَنسَْتَدْرجُِهُمْ  نَابآِياَت
 در لغت به معناى اين است كه كسى در صدد بر آيد پله پله و به تدريج از« استدراج»

  
                                                      

 .89انعام، آيه  -. ايم كه منكر آن نيستندر كنند گروهى را بدان گماشتهاگر اين گروه انكا 1
 .35 يونس، آيه -. برد مگر آنكه هدايت شودكند شايسته است كه پيرويش كنند يا كسى كه راه نمىآيا كسى كه بسوى حق هدايت مى 2
 .16جاثيه، آيه  -. ما بنى اسرائيل را كتاب و حكم و نبوت داديم 3
 .20مائده، آيه  -. را پادشاهان قرار دادو شما  4
 .143بقره، آيه  -. تا گواهان بر مردم باشيد 5



مكانى و يا امرى بالا رود يا پائين آيد و يا نسبت به آن نزديك شود، و ليكن در اين آيه قرينه مقام دلالت دارد بر اينكه منظور 
 .نزديك شدن به هلاكت است يا در دنيا و يا در آخرت

و اينكه استدراج را مقيد كرد به راهى كه خود آنان نفهمند، براى اين است كه بفهماند اين نزديك كردن آشكارا نيست، 
ته بسوى سروى در معصيت پيوبلكه در همان سرگرمى به تمتع از مظاهر زندگى مادى مخفى است، و در نتيجه ايشان با زياده

توان گفت استدراج تجديد نعمتى بعد از نعمت ديگرى است تا بدين وسيله التذاذ به آن شوند، پس مىهلاكت نزديك مى
 1﴾فَوْاعَ  حَتَ  الَْْسََنَةَ  الَسَي ئَِةِ  مَكََنَ  بدََلْناَثُمَ ﴿ ها ايشان را از توجه به وبال كارهايشان غافل بسازد، هم چنان كه در آيهنعمت

وَاهُمْ  ثُمَ  قلَيِل   مَتَاع   الَِْلِدَِ  فِ  كَفَرُوا الَََِّينَ  تَقَل بُ  يَغُرَنكََ لَ ﴿ و آيه
ْ
 .گذشت 2﴾الَمِْهَادُ  بئِسَْ  وَ  جَهَنَمُ  مَأ

يشان هاو به وجه ديگرى وقتى كه از ذكر پروردگارشان غافل گشته و آيات او را تكذيب كردند اطمينان و آرامش دل
دست دادند، و ناگزير شدند با تشبث به اسباب ديگرى غير از خدا دل خود را آرامش دهند، و چون غير خدا چيزى را از 
ها را آرامش دهد، لذا بيش از پيش به قلق و اضطراب درونى دچار شدند، و ديگر از حقيقت سعادت زندگى تواند دلنمى

ايشان در آنند، لا جرم اين سرگرمى به زخارف دنيا و مهلكات را خبر ماندند، خيال كردند معناى زندگى همين است كه بى
تر از هر تر و كشندهروز بروز زيادتر كرده و در واقع روز بروز عذاب خود را بيشتر كردند تا سرانجام به عذاب آخرت كه تلخ

ا خدا به آن دچار گشتند، تعذاب است ملحق گشتند، و اين همان استدراج در عذاب است كه ايشان به كيفر تكذيب آيات 
 . روزى را كه به ايشان وعده داده شده بود ملاقات كنند

لَ ﴿ :و اين يك معناى ديگرى از استدراج است كه آيات زير اشاره به آن دارد
َ
 مَنْ وَ ﴿ 3﴾الَقُْلُوبُ  تَطْمَئنِ   الََلِّ  بذِِكْرِ أ

عْرَضَ 
َ
مْوَالهُُمْ  تُعْجِبْكَ فَلَ ﴿ 4﴾ضَنْكَا  مَعِيشَةا  لَُ  فَإنَِ  ذِكْرِي عَنْ  أ

َ
وْلدَُهُمْ  لَ  وَ  أ

َ
بَهُمْ  الََلُّ  يرُِيدُ  إنَِمَا أ ِ نْيَا الََْْيَاةِ  فِ  بهَِا لَُِعَذ   وَ  الَِ 

نْفُسُهُمْ  تزَْهَقَ 
َ
مْلِ وَ ﴿ و ليكن اين معنا با جمله 5﴾كََفرُِونَ  هُمْ  وَ  أ

ُ
 ،بنابراینكه در آيه مورد بحث است سازگارى ندارد،  ﴾لهَُمْ  أ

 همان معناى
  

                                                      
 .95اعراف، آيه  1
 .197آل عمران، آيه  2
 .28رعد، آيه  -. گيردها آرامش مىآگاه باشيد كه با ياد خدا دل 3
 .124طه، آيه  -. و هر كه از كتاب من روى بگرداند وى را روزگارى سخت خواهد بود 4
 .55به، آيه تو -. خواهد بوسيله آن در زندگى دنيا عذابشان كند و جانشان به حال كفر در آيداموال و اولادشان تو را به شگفت نيارد فقط خدا مى 5



 .اول متعين است

مْلِ وَ ﴿ در:« املاء» معناى
 
مْ  أ  و فرق آن با استدراج ﴾لهَ 

مْلِ وَ ﴿
ُ
  ﴾مَتيِ   كَيْدِي إنَِ  لهَُمْ  أ

مطالبى است كه در دو آيه سابق بود و التفاتى تعليل  ﴾مَتيِ   كَيْدِيإنَِ ﴿ به معناى مهلت دادن است، و جمله« املاء» كلمه
بكار رفته براى اين است كه دلالت كند بر مزيد عنايت بر « املى» به تكلم وحده در «سنستدرجهم» كه از تكلم مع الغير در

 .محروم ساختن ايشان از رحمت الهى و وارد ساختنشان در مورد هلاكت
 مهلت دادن تا مدت معين است و به همين جهت آيه شريفه در معنى نظير آيهنكته ديگر اين التفات اين است كه املاء 

جَل   إلَِ  رَب كَِ  مِنْ  سَبَقَتْ  كَُمَِة   لَ  لوَْ وَ ﴿
َ
اى كه در اين آيه است همان است كه در هنگام است و كلمه 1﴾بيَنَْهُمْ  لقَُضَِ  مُسَمًّ  أ

رْضِ  فِ  لكَُمْ وَ ﴿ :هبوط آدم به وى فرموده
َ
  2﴾حِي   إلَِ  مَتَاع   وَ  مُسْتَقَر   الَْْ

و قضاى الهى هم همين است، و قضاء مختص به خداى تعالى است و در آن كسى با او شريك نيست، به خلاف 
رسد، هاى الهى به وسائطى از ملائكه و امر به انسان مىاستدراج كه به معناى رساندن نعمت بعد از نعمت است، و اين نعمت

همين مناسبت استدراج را به صيغه متكلم مع الغير آورد ولى در املاء و در كيدى كه نتيجه استدراج و املاء است به صيغه به 
 .متكلم وحده تعبير كرد

﴿ 
َ
  ﴾مُبيِ   نذَِير   إلَِ  هُوَ  إنِْ  جِنَة   مِنْ  بصَِاحِبهِِمْ  مَا يَتَفَكَرُوا لمَْ  وَ أ

كند اين كلام اختلاف شديدى است، و آن معنايى كه از سياق كلام به ذهن تبادر مىدر ميان مفسرين راجع به تركيب 
 ﴿ اين است كه جمله

َ
 ﴾نَة  جِ  مِنْ  بصَِاحِبهِِمْ مَا ﴿ كلام تمامى است كه منظور از آن انكار و توبيخ است، و جمله ﴾يَتَفَكَرُوا لمَْ  وَ أ

در ادعاى نبوت است، و در عين حال اشاره ( لى الله عليه وآله و سلمص)كلام ديگرى است كه منظور از آن تصديق رسول خدا 
كنند در اينكه صاحبشان جن زده آيا تفكر نمى» :كردند دارد، گويا فرموده استاش تفكر مىبه آن چيزى كه مردم در باره

 . «آشكاررسانى نيست تا حقيقت مطلب برايشان روشن شود؟ آرى، او ديوانه نيست و نيست او مگر بيم
براى اشاره به ماده استدلال فكرى است، زيرا  «صاحب ايشان» به( صلى الله عليه وآله و سلم)و تعبير از رسول خدا 

اند، و اگر او ديوانه در تمام طول زندگى مصاحب ايشان و ايشان مصاحب وى بوده( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا 
 شود، پس معلوم مىشدبود در طول اين مدت معلوم مىمى

  
                                                      

 .14شورى، آيه  1
 .36بقره، آيه  - و براى شما است در زمين قرارگاه و زندگى تا مدتى معين 2



 .او ترساننده است نه ديوانه
اند به اصطلاح ادبى بناء نوع است، يعنى نوعى از جنون، گر چه احتمال هم دارد كه مراد بطورى كه گفته« جنة» و كلمه

ه وده و باز آن يك فرد از جن باشد، چون مردم آن روز معتقد بودند كه ديوانه كسى است كه يكى از جن در بدن او حلول نم
 .زبان او تكلم كند

 در عرف قرآن مجيد« ملكوت» اشاره به معناى
﴿ 
َ
رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتِ  فِ  يَنْظُرُوا لمَْ  وَ أ

َ
  ﴾...الَْْ

مْرُهُ إنَِمَا ﴿ در عرف قرآن و بطورى كه از آيه «ملكوت» در سابق مكرر گذشت كه
َ
رَادَ  إذَِا أ

َ
نْ  شَيئْاا  أ

َ
 كُنْ  لَُ  يَقُولَ  أ

شود عبارت است از باطن و آن طرف هر چيز كه بسوى پروردگار استفاده مى 1﴾ء  شَْ  كُ ِ  مَلكَُوتُ  بيَِدِهِ  الَََِّي فَسُبْحَانَ  فَيَكُونُ 
 وَ  الَسَمَاوَاتِ  مَلكَُوتَ  إبِرَْاهِيمَ  نرُِي كَذَلكَِ وَ ﴿ متعال است، و نظر كردن به اين طرف با يقين ملازم است، هم چنان كه از آيه

رضِْ 
َ
 .شوداين تلازم به خوبى استفاده مى 2﴾الَمُْوقنِيَِ  مِنَ  لَِكَُونَ  وَ  الَْْ

پس غرض از اين آيه توبيخ آنان در اعراض و انصراف از وجه ملكوتى اشياء است كه چرا فراموش كردند و در آن نظر 
 .د حق استكنبسوى آن دعوتشان مى( لى الله عليه وآله و سلمص)نينداختند تا برايشان روشن شود كه آنچه را كه رسول خدا 

ه ى موصول« ما» كندبيان مى« ءمن شى» عطف است بر محل سماوات، و كلمه ﴾ء  شَْ  مِنْ  الََلُّ  خَلقََ  مَاوَ ﴿ و اينكه فرمود
خدا نظر نكردند؟ و بايد نظر چرا در خلقت آسمانها و زمين و هر چيز ديگرى از مخلوقات : را، و معناى آيه اين است كه

كنند، اما نه از آن طرف كه برابر اشياء است، و نتيجه تفكر در آن علم به خواص طبيعى آنها است، بلكه از آن طرف كه برابر 
رساند كه وجود اين موجودات مستقل به ذات نيست، بلكه وابسته بغير و خداست، و تفكر در آن آدمى را به اين نتيجه مى

 .كند و آن پروردگار رب العالمين استه پروردگارى است كه امر هر چيزى را او اداره مىمحتاج ب
نْ وَ ﴿

َ
نْ  عَسَ  أ

َ
جَلُهُمْ  اقِتََْبََ  قدَِ  يكَُونَ  أ

َ
چون جمله مورد  ﴾...الَسَمَاوَاتِ مَلكَُوتِ ﴿ اين جمله عطف است بر جمله ﴾أ

ايد آيا نظر نكردند در اينكه ش» :مفرد است، و تقدير چنين است كهدر تاويل ( است« أن» بخاطر اينكه مصدر به كلمه)بحث 
 «هايشان نزديك شده باشد، زيرا نظر كردن در همين احتمال چه بسا ايشان را از ادامه و پافشارى بر ضلالت برگردانداجل
 چون

  
                                                      

ن اراده خلقت چيزى را كند به محض اينكه گويد موجود باش بلا فاصله موجود خواهد شد، منزه است آنكه چو( در عالم)فرمان نافذ خدا  1
 .84يس، آيه  -. سلطنت همه چيز بدست او است

 .75انعام، آيه  -. بدينسان ملكوت آسمانها و زمين را به ابراهيم بنموديم كه از اهل يقين شود 2



فراموش  كشاند مسالهمغرور گشتن به آن مىدر غالب مردم چيزى كه ايشان را از اشتغال به امر آخرت باز داشته و بسوى دنيا و 
انجامد، و اما اگر التفات به آن داشته باشند، و متوجه باشند كه از داند كارش به كجا مىكردن مرگ است، مرگى كه انسان نمى

رگ اد مشوند، و همين ياند، و ممكن است كه اجلشان بسيار نزديك باشد قهرا از خواب غفلت بيدار مىاطلاعاجل خود بى
 .داردآنان را از پيروى هوا و هوس و آرزوهاى دراز باز مى

ي ِ ﴿
َ
 گردد، و اين جمله خبر ياسبه قرآن بر مى «بعده» آيد كه ضمير دراز سياق كلام بر مى ﴾يؤُْمِنُونَ  بَعْدَهُ  حَدِيث  فَبأِ

سبحان است به كلام خود بر ايشان، و با آنان  اگر به قرآن كه تجلى پروردگار: دهد و معنايش اين است كهاز ايمان آنان را مى
اى سازد، و در عين حال معجزه باهرهكند كه عقولشان را مضطر به قبول مىاى صحبت مىها و مواعظ حسنهبه براهين و حجت

ر ايشان مههاى است ايمان نياورند بطور مسلم به هيچ چيز ديگرى ايمان نخواهند آورد، خداى سبحان هم خبر داده كه بر دل
نهاده و با اين حال هيچ اميدى نيست در اينكه حرف به خرجشان برود و به حق ايمان بياورند، و لذا بعد از جمله مورد بحث 

 . ﴾...لَُ  هَادِيَ  فَلَ  الََلُّ  يضُْللِِ مَنْ ﴿ :فرموده
  ﴾...عْمَهُونَ يَ  طُغْيَانهِِمْ  فِ  يذََرُهُمْ  وَ  لَُ  هَاديَِ  فَلَ  الََلُّ  يضُْللِِ مَنْ ﴿

به معناى حيرت و سرگردانى در ضلالت و يا به معناى نفهميدن حجت است، و اگر مقابل اين جمله را كه « عمه» كلمه
آيه  ذكر نكرد براى اين بود كه كلام در تعليل« اى براى او نيستو كسى كه او هدايتش كند ديگر گمراه كننده» :عبارتست از

ي ِ ﴿ قبلى يعنى جمله
َ
ست در آورند چيبود، گويا كسى پرسيده جهت اينكه به هيچ حديث ديگرى ايمان نمى ﴾...حَدِيث  فَبأِ

 .اى برايش نيستجهتش اين است كه خدا گمراهشان كرده و كسى كه خدا گمراهش كند ديگر هدايت كننده: جواب فرموده

 گفتارى پيرامون اسماء حسنى، در چند فصل

 توان بدان راه يافت؟چيست؟ و چگونه مى «نىاسماء حس» معناى - 1
خود  بينيم نخست ادراك ما بربينيم آنچه را كه مىگشاييم و از مناظر هستى مىاولين بارى كه ما چشم بدين جهان مى

 وترين امور را به خود كه همان روابط ما با عالم خارج بينيم، و سپس نزديكما واقع گشته و قبل از هر چيز خود را مى
كنيم، پس خود ما و قواى ما و اعمال متعلق به آن اولين چيزى است كه مستدعيات قواى عامله ما در بقاء ما است، درك مى

 درب دلهاى ما را
  



 .بينيم مگر مرتبط بغير، و همچنين قوا و افعالمان راآيد، ليكن ما خود را نمىكوبد و به درك ما در مىمى

 همه چيز به او، نخستين درك و حكم ما استدرك وجود خداى تعالى و فقر 
كند، و آن را در ذات خود و در هر چيزى توان گفت كه احتياج اولين چيزى است كه انسان آن را مشاهده مىپس مى

ند كبيند، و در همين اولين ادراك حكم مىكه مرتبط به او و قوا و اعمال او است و همچنين در سراسر جهان برون از خود مى
 .شود، و آن ذات خداى سبحان استآورد، و وجود هر چيزى منتهى به او مىه وجود ذاتى كه حوايج او را بر مىب

ي هَاياَ ﴿ آيه شريفه
َ
نْتُمُ  الَناَسُ  أ

َ
 .كنداين ادراك و اين حكم ما را تصديق مى 1﴾الَْغَنِ   هُوَ  الََلُّ  وَ  الََلِّ  إلَِ  الَفُْقَرَاءُ  أ

نتوانسته ابتداى ظهور عقيده به ربوبيت را در ميان افراد بشر پيدا كند، و ليكن تا آنجا كه سير بشر را ضبط البته تاريخ 
ترين نقاط دهد، حتى اقوام وحشيى كه الآن در دور افتادهها سراغ مىترين عهدها اين اعتقاد را در انسانكرده از همان قديم

اى از بساطت و سادگى انسانهاى اولى هستند، وقتى وضع افكارشان را يقت نمونهكنند و در حقآمريكا و استراليا زندگى مى
ى از آن اى كيش خود را مستند به يكاى در ما وراى طبيعت معتقدند و هر طايفهبينيم كه به وجود قواى عاليهبررسى كنيم مى

ليكن  اند، وآن در تشخيص رب به خطا رفتهداند، و اين در حقيقت همان قول به ربوبيت است، هر چند معتقدين به قوا مى
گردد، چون اين اعتقاد از لوازم فطرت انسانى است، و فردى نيست كه اعتقاد دارند به ذاتى كه امر هر چيزى به او منتهى مى

ه باى كه عارضش شده و از الهام فطريش منحرف شده باشد، و مثل كسى كه خود را فاقد آن باشد، مگر اينكه بخاطر شبهه
كند در حالى كه او عادت خود را خوردن سم عادت داده باشد، هر چند طبيعتش به الهام خود، او را از اين كار تحذير مى

 .شماردمستحسن مى
لبى كه به ترين مطرويم و ابتدايىگوييم قدم دومى كه در اين راه پيش مىبعد از فراغ از وجود چنين حقيقتى اينك مى

يابيم كه انتهاى وجود هر موجودى به اين حقيقت است، و خلاصه است كه ما در نهاد خود چنين مىخوريم اين آن بر مى
تواند آن را بغير خود دانيم اگر داراى آن نباشد نمىوجود هر چيزى از او است، پس او مالك تمام موجودات است، چون مى

بر اساس احتياج است، و خودش از نقص خود خبر  افاضه كند، علاوه بر اينكه بعضى از موجودات هست كه اصل حقيقتش
اى است، براى اينكه او مرجع هر چيزى است در رفع حاجت و نقيصه دهد، و خداى تعالى منزه از هر حاجت و هر نقيصهمى

 .آن چيز
  

                                                      
 .15فاطر، آيه  -. نياز استخداييد و تنها خداوند غنى و بىشما نيازمندان به ! هان اى مردم 1



 - به ضم ميم -است، و هم صاحب ملك  -به كسر ميم  -گيريم كه پس خداى تعالى هم داراى ملك اينجا نتيجه مى
يعنى همه چيز از آن او است و در زير فرمان او است و اين دارا بودنش على الاطلاق است، پس او دارا و حكمران همه 
كمالاتى است كه ما در عالم سراغ داريم، از قبيل حيات، قدرت، علم، شنوايى، بينايى، رزق، رحمت و عزت و امثال آن، و در 

بصير است، چون اگر نباشد ناقص است، و حال آنكه نقص در او راه ندارد، و همچنين نتيجه او حى، قادر، عالم، سميع و 
گوييم رزق، رحمت، عزت، زنده كردن، رازق، رحيم، عزيز، محيى، مميت، مبدى، معيد و باعث و امثال آن است، و اينكه مى

بير و متعال و امثال آن منظور ما اين است كه ميراندن، ابداء، اعاده و برانگيختن كار او است، و او است سبوح، قدوس، على، ك
 .هر صفت عدمى و صفت نقصى را از او نفى كنيم

پيماييم، قرآن كريم هم ما را در اين طريقه اى است كه ما در اثبات اسماء و صفات براى خداى تعالى مىاين طريقه ساده
بطور مطلق براى خداى تعالى اثبات كرده، و چون  را -به كسر ميم و به ضم آن  -تصديق نموده و در آيات بسيارى ملك 

 .گذريمحاجتى به ذكر آن آيات نيست، مى

 حد اسماء و اوصاف خداى تعالى چيست؟ - 2
كنيم از از بيانى كه در فصل اول گذشت روشن گرديد كه ما جهات نقص و حاجتى را كه در اجزاى عالم مشاهده مى

فقر، فاقد بودن، ذلت، زبونى و جهل و امثال آن كه هر يك از آنها در مقابل كمالى  نماييم، مانند مرگ،خداى تعالى نفى مى
قرار دارند، و معلوم است كه نفى اين امور با در نظر داشتن اينكه امورى سلبى و عدمى هستند در حقيقت اثبات كمال مقابل 

هل اثبات غنى براى او است، و نفى ذلت، عجز و جكنيم برگشت اين نفى به آنها است، مثلا وقتى فقر را از ساحت او نفى مى
 .اثبات عزت، قدرت و علم است و همچنين ساير صفات و جهات نقص

اد بطورى كه خواننده محترم به ي -كنيم از قبيل حيات، قدرت، علم و امثال آن و اما صفات كمال كه براى او اثبات مى
كنيم، به مالكيت او، نسبت به جميع كمالات ثابته در دار وجود اثبات مى گفتيم كه اينگونه صفات را ما از راه اذعان -دارد 

چيزى كه هست اين صفات در دار وجود ملازم با جهاتى از نقص و حاجت است و ما اين جهات نقص و حاجت را از خداى 
 .كنيمتعالى نفى مى

گرفتن با ابزار بدنى از خارج، و ليكن در مثلا علم در ما آدميان عبارت است از احاطه حضورى به معلوم از راه عكس 
ى دخداى تعالى عبارت است از احاطه حضورى، و اما اينكه از راه عكس گرفتن از خارج باشد تا محتاج باشد به دستگاه ما

 بدنى و بينايى و اينكه موجود 
  



كنيم، چون او لى نفى مىخارجى قبل از علم وجود داشته باشد از آنجايى كه جهت نقص است ما آن را از خداى تعا
 .منزه از جهات نقص است

 محدود نبودن خداوند و اينكه صفات او عين ذات او است
كنيم و خصوصيت مصداق را كه مؤدى و كوتاه سخن اينكه، اصل معناى ثبوتى و وجودى علم را در باره او اثبات مى

 .نماييمبه نقص و حاجت است از ساحت مقدسش سلب مى
ص خوريم به اينكه داشتن حد هم از نقائوقتى بنا شد تمامى نقائص و حوائج را از او سلب كنيم، بر مى از طرفى ديگر

است، براى اينكه، چيزى كه محدود باشد بطور مسلم خودش خود را محدود نكرده، بلكه موجود ديگرى بزرگتر از آن و 
خداى  گوييمكنيم، و مىنهايت را از خداى سبحان نفى مىمسلط بر آن بوده كه برايش تعيين حد كرده، لذا همه انحاء حد و 

 وَ هُ وَ ﴿ :فرمايدتعالى در ذاتش و همچنين در صفاتش به هيچ حدى محدود نيست، قرآن كريم هم اين را تاييد نموده و مى
قاهر است احاطه به آن هم پس او وحدتى را دارا است كه آن وحدت بر هر چيز ديگرى قاهر است، و چون  1﴾الَقَْهَارُ  الَوَْاحِدُ 

 .دارد
كنيم به اينكه صفات خداى تعالى عين ذات او است، و همچنين هر يك اينجا است كه قدم ديگرى پيش رفته حكم مى

كنيم اگر از صفاتش عين صفت ديگر او است، و هيچ تمايزى ميان آنها نيست مگر بحسب مفهوم، چرا؟ براى اينكه فكر مى
اتش هر بايستى صف -همانطور كه در ما آدميان اينطور است  -ش باشد و علم و قدرتش غير ذاتش باشد علم او مثلا غير قدرت

ان آمدن آيد، و با به مييك آن ديگرى را تحديد كند و آن ديگر منتهى به آن شود، پس باز پاى حد و انتهاء و تناهى به ميان مى
ى هاى قبلى طده او باشد نيز در كار خواهد آمد، و حال آنكه در قدمآنها تركيب و فقر و احتياج به ما فوقى كه تحديد كنن

 .كرديم كه خداى تعالى منزه از اين نقائص است
شود، و نه در خارج و نه در ذهن متكثر و همين است معناى صفت احديت او كه از هيچ جهتى از جهات منقسم نمى

 .گرددنمى
برگشت معانى صفات خداى تعالى به نفى است، مثلا برگشت » :اندها گفتهاز آنچه گذشت معلوم شد اينكه بعضى

علم، قدرت و حيات او به عدم جهل، عدم عجز و عدم موت است و همچنين ساير صفات، براى اينكه خداوند منزه است از 
فى كنيم، و نصحيح نيست، زيرا مستلزم اين است كه تمامى صفات كمال را از خداى تعالى  «صفاتى كه در مخلوقات او است

 خواننده محترم متوجه شد كه راه فطرى كه ما قدم به قدم پيش رفتيم مخالف اين حرف
  

                                                      
 .16رعد، آيه  -. و او است يگانه و قهار 1



 .و ظواهر آيات كريمه قرآن هم منافى آن است
 اندنظير اين گفتار در فساد گفتار كسانى است كه يا صفات خدا را زائد بر ذات دانسته و يا بكلى آن را نفى كرده و گفته

و همچنين اقوال ديگرى كه در باره صفات خدا هست، همه اينها با راه « تعالى آثار اين صفات است نه خود آنهادر خداى »
كند، و تفصيل بحث از بطلان آنها موكول به محل فطرى كه از نظر خواننده گذشت مخالفت داشته و فطرت، آنها را دفع مى

 .ديگرى است

 لى هستهايى كه براى صفات خداى تعاانقسام - 3
كند، از كيفيت و طرز سلوك فطرى كه گذشت بر آمد كه بعضى از صفات خدا صفاتى است كه معناى ثبوتى را افاده مى

از قبيل علم و حيات، و اينها صفاتى هستند كه مشتمل بر معناى كمالند، و بعضى ديگر آن صفاتى است كه معناى سلبى را 
ا را به توان صفات خدسازد، پس از اين نظر مىفاتى كه خدا را منزه از نقائص مىكند مانند سبوح و قدوس و ساير صافاده مى

 .يكى ثبوتيه و ديگر سلبيه: دو دسته تقسيم كرد
اى از صفات خدا آن صفاتى است كه عين ذات او است نه زائد بر ذات مانند حيات، قدرت و علم به ذات، و و نيز پاره

ديگر صفاتى است كه تحققشان محتاج به اين است كه ذات قبل از تحقق آن صفات محقق اى اند، و پارهاينها صفاتى ذاتى
فرض شود، مانند خالق و رازق بودن كه صفات فعلى هستند، و اينگونه صفات زائد بر ذات و منتزع از مقام فعلند، و معناى 

م كنيور در آنيم ملاحظه مىمتنعم به آن و غوطههاى خدا را كه انتزاع آنها از مقام فعل اين است كه مثلا بعد از آنكه نعمت
م كه دهد، و اين ماييها به خداى تعالى دارد نسبت رزقى است كه يك پادشاه به رعيت خود جيره مىنسبتى را كه اين نعمت

خوانيم، و مىها منتهى به او است رازق ناميم، و خدا را كه همه اين نعمتهاى خدا را رزق مىاى نعمتبعد از چنين مقايسه
شود، و خدا به آن اسماء ناميده همچنين خلق، رحمت و مغفرت و ساير صفات و اسماء فعلى خدا كه بر خدا اطلاق مى

شود، چون شود بدون اينكه خداوند به معانى آنها متلبس باشد، چنان كه به حيات و قدرت و ساير صفات ذاتى متصف مىمى
بايستى آن صفات، صفات ذاتى خدا باشند نه خارج از ذات، پس از اين نظر هم بود مىمىاگر خداوند حقيقتا متلبس به آنها 

 .توان صفات خدا را به دو دسته تقسيم كرد يكى صفات ذاتى و ديگرى صفات فعلىمى
اى به خارج تقسيم ديگرى كه در صفات خدا هست، تقسيم به نفسى و اضافى است، آن صفتى كه معنايش هيچ اضافه

 ذات ندارد صفات نفسى است مانند حيات، و آن صفتى كهاز 
  



اضافه به خارج دارد صفت اضافى است، و اين قسم دوم هم دو قسم است، زيرا بعضى از اينگونه صفات نفسى هستند و به 
ت كه امثال زقياند مانند خالقيت و راناميم، و بعضى ديگر صرفا اضافىخارج اضافه دارند، آنها را صفات نفسى ذات اضافه مى

 .گذاريمآن را صفات اضافى محض نام مى

 اسماء و صفات چه نسبتى به ما دارند؟ و چه نسبتى در ميان خود؟ - 4
 كند بر معنايى از معانى كه ذات متصف به آن و متلبسميان اسم و صفت هيچ فرقى نيست جز اينكه صفت دلالت مى

كند بر ذات، در آن حالى كه ماخوذ به وصف است، پس حيات سم دلالت مىبه آن است، چه عين ذات باشد و چه غير آن، و ا
و علم وصفند، وحى و عالم اسم، و چون الفاظ كارى جز دلالت بر معنا و انكشاف آن را ندارند، لذا بايد گفت حقيقت صفت 

دلالت  كه لفظ حياتكند، پس حقيقت حيات و آن چيزى و اسم آن چيزى است كه لفظ صفت و اسم آن حقيقت را كشف مى
بر آن دارد در خداى تعالى صفتى است الهى كه عين ذات او است، و حقيقت ذاتى كه حيات عين او است اسم الهى است، و 

 .شوند براى اسم و صفت، هر چند نسبت به نظريه قبلى خود اسم و خود صفتندبه اين نظر حى و حيات هر دو اسم مى
فطرى كه بسوى اسماء داريم، از اين راه متفطن به آن شديم كه كمالاتى را در عالم  در سابق هم گفتيم كه ما در سلوك

كون مشاهده كرديم، و از مشاهده آن يقين كرديم كه خداوند نيز مسماى به آن صفات كمال هست، چون او مالك عالم است، 
ت نقص و حاجت يقين كرديم كه خداى تعالى كند، و نيز گفتيم كه از ديدن صفاو همه چيز را بر ما و بر همه چيز افاضه مى

 هاى ما و حوايج ما رامنزه از آنها و متصف به مقابل آنها از صفات كمال است، و او با داشتن آن صفات كمال است كه نقص
هدايت  كنيم، همين مشاهده، ما رامثلا وقتى علم و قدرت را در عالم مشاهده مى. آوردآورد، البته در آنجا كه بر مىبر مى

عجز  كند، و وقتى به وجود جهل وكند به اينكه يقين كنيم كه خداى سبحان نيز علم و قدرت دارد كه به ديگران افاضه مىمى
كند بر اينكه خداى تعالى منزه از اين نواقص و متصف به مقابل آنها خوريم، همين برخورد، ما را راهنمايى مىدر عالم بر مى

آورد، و ، كه با علم و قدرت خود نقص علم و قدرت ما و حاجت ما را به علم و قدرت بر مىيعنى به علم و قدرت است
 .همچنين در ساير صفات

و از اين بيان روشن گرديد كه وسيله ارتباط جهات خلقت و خصوصيات موجود در اشياء با ذات متعالى پروردگار 
صنوعات او است، پس علم، قدرت، رزق و نعمتى كه در اين همانا صفات كريمه او است، يعنى صفات، واسطه ميان ذات و م

عالم است به ترتيب از خداى سبحان سرچشمه گرفته، بخاطر اينكه خداى سبحان متصف به صفت علم و قدرت و رازقيت 
 و

  



رطرف او ب منعميت است، و جهل ما بوسيله علم او، عجز ما بوسيله قدرت او، ذلت ما بوسيله عزت او و فقر ما بوسيله غناى
ده او به قهر خود ما را مقهور خود كر: و اگر خواستى از يك نظر ديگر بگو. شودگشته و گناهان بوسيله مغفرت او آمرزيده مى

نهايتى خود براى ما نهايت قرار داده و به رفعت خود ما را افتاده كرده و به و به نامحدودى خود ما را محدود ساخته، و به بى
به  -به كسر ميم  -كند، و به ملكش به هر چه كه بخواهد در ما حكم مى -به ضم ميم  -خته، و به ملكش عزتش ذليلمان سا

 .-دقت فرماييد  -كند هر نحوى كه بخواهد در ما تصرف مى
داى خواهد از خكسى كه مىبنابراين ايم، اين آن روشى است كه ما بحسب ذوق مستفاد از فطرتى صاف اتخاذ نموده

ز بلكه او را به اسماء غنى، عزي «نياز كناى خداى مذل و اى خداى كشنده مرا بى» :گويدنيازى را مسئلت نمايد نمىتعالى بى
ا يا شافى، ي» :گويدخواهد براى شفا و بهبوديش متوجه خدا شود مىخواند، و همچنين مريضى كه مىو قادر و امثال آن مى

يا مميت يا منتقم يا ذا البطش مرا » :گويدو هرگز نمى «از اين مرض شفايم ده معافى، يا رؤوف، يا رحيم بر من ترحم كن و
 . ...و «شفا ده

 .ترين شاهد است بر صحت نظريه ماقرآن كريم هم در اين روش و در اين حكم ما را تصديق نموده است، و او صادق
مناسب با مضمون آن آيه است، و همچنين حقايقى  كند كهآرى، قرآن كريم همواره آيات را به آن اسمى از اسماء خدا ختم مى

 .كندآن حقايق را تعليل مى -بحسب اقتضاى مورد  -كند در آخر آن آيه با ذكر يك اسم و يا دو اسم را كه در آيات بيان مى
در  او قرآن كريم در ميان كتابهاى آسمانيى كه به ما رسيده و منسوب به وحى است تنها كتابى است كه اسماء خدا ر

 .آموزدكند و علم به اسماء را به ما مىبيان مقاصد خود استعمال مى
پس، از آنچه گذشت روشن گرديد كه انتساب ما به خداى تعالى بواسطه اسماء او است، و انتساب ما به اسماى او 

كه در پهناى گيتى منتشر  آرى، آثار جمال و جلال. كنيمبواسطه آثارى است كه از اسماى او در اقطار عالم خود مشاهده مى
اى است كه ما را به اسماء داله بر جلال و جمال او از قبيل حى، عالم، قادر، عزيز، عظيم و كبير و امثال آن است تنها وسيله

 .كندهدايت نموده و اين اسماء ما را به سوى ذات متعاليى كه قاطبه اجزاى عالم در استقلال خود به او متكى است راهنمايى مى
و اين آثارى كه از ناحيه اسماء خداوند در ما و عالم ما مشهود است از جهت سعه و ضيق مختلفند، و اين سعه و ضيق 

 در ازاى عموميت و خصوصيت مفاهيم آن اسماء است، مثلا
  



 قتشود، آن واز موهبت علمى كه نزد ما است چند موهبت ديگر يعنى گوش، چشم، خيال و تعقل و امثال آن منشعب مى
با قدرت و حيات و غير آن در تحت يك ( كه نسبت به مسموعات و مبصرات و معقولات و امثال آن عام است)همين علم 

گيرد، باز وقتى علم، قدرت، حيات، عفو و مغفرت و امثال آنها اسم اعمى از قبيل رازق و يا معطى و يا منعم و يا جواد قرار مى
 .گيرديك اسم اعم كه همان رحمت شامله است قرار مى را در مجموع ملاحظه كنيم همه در تحت

شود كه سعه و ضيق و عموميت و خصوصيتى كه در ميان اسماء هست به آن ترتيبى است كه در ميان از اينجا معلوم مى
ناحيه  ها عام، اين عام و خاص بودن آثار نيز ازآثار موجود از آن اسماء در عالم ما هست، بعضى از آثار خاص است، بعضى

ا هايى كه آن حقايق با يكديگر دارند ركند، و كيفيت نسبتعام و خاص بودن حقايقى است كه آثار مذكور كشف از آن مى
كند، پس علم نسبت به حيات اسم خاص و نسبت به شنوايى، بينايى، شهيد، لطيف و خبير هاى ميان مفاهيم كشف مىنسبت

 . ...اص است به رحمان، و نسبت به شافى، ناصر و هادى اسمى است عام وبودن اسمى است عام و همچنين رازق اسم خ
 شود به يك و يا چند اسم خاصى كه در پايين، براى اسماء حسنى عرضى است عريض كه از پايين منتهى مىبنابراین

. ىى اسم ديگركند به وسعت و عموميت و بدين طريق بالاى هر اسمآن ديگر اسم خاصى نيست، و از طرف بالا شروع مى
تر تا آنكه منتهى شود به بزرگترين اسماء خداى تعالى كه به تنهايى تمامى حقائق اسماء را شامل تر و عمومىاست از آن وسيع

 .ناميممى «اسم اعظم» است، و حقايق مختلف همگى در تحت آن قرار دارد، و آن اسمى است كه غالبا آن را
، اش بزرگتر و تمام استتر و بركات نازله از ناحيهتر باشد آثارش در عالم وسيعو معلوم است كه اسم هر قدر عمومى

براى اينكه گفتيم آثار، همه از اسماء است، پس عموميت و خصوصيتى كه در اسماء است بعينه در مقابلش در آثارش هست، 
 .گرددهر امرى در برابرش خاضع مىشود، و ، اسم اعظم آن اسمى خواهد بود كه تمامى آثار منتهى به آن مىبنابراین

 معناى اسم اعظم چيست؟ - 5
در ميان مردم شايع شده كه اسم اعظم اسمى است لفظى از اسماى خداى تعالى كه اگر خدا را به آن بخوانند دعا 

ته و نياف و چون در ميان اسماء حسناى خدا به چنين اسمى دست. ماندشود، و در هيچ مقصدى از تاثير باز نمىمستجاب مى
اند به اينكه اسم اعظم مركب از حروفى است كه هر كس آن حروف اند معتقد شدهنيز چنين اثرى نديده( اللَّه)در اسم جلاله 

 .آيندداند، و اگر كسى به آن دست بيابد همه موجودات در برابرش خاضع گشته و به فرمانش در مىو نحوه تركيب آن را نمى
  



كند نه به حسب و دعوت، اسم اعظم داراى لفظى است كه به حسب طبع دلالت بر آن مى و به نظر اصحاب عزيمت
شود، و براى بدست آوردن آن، وضع لغوى، چيزى كه هست تركيب حروف آن بحسب اختلاف حوايج و مطالب مختلف مى

و  كنند،آن دعا مى طرق مخصوصى است كه نخست حروف آن، به آن طرق استخراج شده و سپس آن را تركيب نموده و با
 .تفصيل آن محتاج به مراجعه به آن فن است

 كنند بر اينكه اسم اعظم خدا اسم لفظى استتوجيه و تفسير رواياتى كه دلالت مى
« ن الرحيمالرحم الله بسم» :گويدو در بعضى روايات وارده نيز مختصر اشعارى به اين معنا هست، مثل آن روايتى كه مى

و اول « ىآية الكرس» اسم اعظم در: گويدم نزديكتر است از سفيدى چشم به سياهى آن، و آن روايتى كه مىنسبت به اسم اعظ
حروف اسم اعظم متفرق در سوره حمد است، و امام آن حروف را : گويداست، و نيز روايتى كه مى« آل عمران» سوره

 .شودكند، و در نتيجه دعايش مستجاب مىشناسد و هر وقت بخواهد آن را تركيب نموده و با آن دعا مىمى
آصف بن برخيا وزير سليمان با حروفى از اسم اعظم كه پيشش بود دعا كرد و توانست تخت : گويدو نيز روايتى كه مى

ب از گويد اسم اعظم مركبلقيس، ملكه سبا را در مدتى كمتر از چشم بر هم زدن نزد سليمان حاضر سازد، و آن روايتى كه مى
د و سه حرف است، و خداوند هفتاد و دو حرف از اين حروف را در ميان انبيايش تقسيم نموده، و يكى را به خود در علم هفتا

 .غيب اختصاص داده است، و همچنين روايات ديگرى كه اشعار دارد بر اينكه اسم اعظم مركب لفظى است
كند، زيرا تاثير حقيقى دائر مدار وجود رفع مى و ليكن بحث حقيقى از علت و معلول و خواص آن، همه اين سخنان را

اشياء و قوت و ضعف وجود آنها و سنخيت بين مؤثر و متاثر است، و صرف اسم لفظى از نظر خصوص لفظ آن، چيزى جز 
اى هستند كه اگر از جهت معناى متصورش اعتبار ها از كيفيات عرضيههاى شنيدنى نيست، و شنيدنىاى از صوتمجموعه

صورتى است ذهنى كه فى نفسه هيچ اثرى در هيچ موجودى ندارند، و محال است كه يك صوتى كه ما آن را از حنجره شود، 
نماييم كارش بجايى برسد كه به وجود خود، كنيم، و يا صورت خياليى كه ما آن را در ذهن خود تصور مىخود خارج مى

يم به دلخواه ما تصرف نموده آسمان را زمين و زمين را آسمان كند، وجود هر چيزى را مقهور سازد، و در آنچه كه ما ميل دار
 .و حال آنكه خود آن صوت معلول اراده ما است... دنيا را آخرت و آخرت را دنيا كند، و

هر چند مؤثر در عالم بوده و اسباب و وسائطى براى نزول فيض از ذات  -و مخصوصا اسم اعظم او  -و اسماء الهى 
 اين عالم مشهود بوده باشند، ليكن اين تاثيرشان بخاطر خداى تعالى در

  



شان است، نه به الفاظشان كه در فلان لغت دلالت بر فلان معنا دارد، و همچنين نه به معانيشان كه از الفاظ فهميده شده حقايق
زى است، هر چيزى را به شود، بلكه معناى اين تاثير اين است كه خداى تعالى كه پديد آورنده هر چيو در ذهن تصور مى

كند، نه اينكه لفظ خشك و خالى اسم و اش كه مناسب آن چيز است و در قالب اسمى است، ايجاد مىيكى از صفات كريمه
 .يا معناى مفهوم از آن و يا حقيقت ديگرى غير ذات متعالى خدا چنين تاثيرى داشته باشد

جِيبُ ﴿ :ده را اجابت كند، و فرمودهچيزى كه هست خداى تعالى وعده داده كه دعاى دعا كنن
ُ
 1﴾دَعَنِ  إذَِا الََِاعِ  دَعْوَةَ أ

و اين اجابت موقوف بر دعا و طلب حقيقى و جدى است، و نيز همانطورى كه در تفسير آيه فوق گذشت موقوف بر اين است 
برداشته و در حاجتى از حوائجش آرى، كسى كه دست از تمامى وسائل و اسباب . كه درخواست از خود خدا شود نه از ديگرى

به پروردگارش متصل شود، در حقيقت متصل به حقيقت اسمى شده كه مناسب با حاجتش است، در نتيجه آن اسم نيز به 
شود، اين است حقيقت دعاى به اسم، و به همين جهت خصوصيت و عموميت حقيقتش تاثير كرده و دعاى او مستجاب مى

كه حاجتمند به آن تمسك جسته است، پس اگر اين اسم، اسم اعظم باشد تمامى اشياء رام  تاثير بحسب حال آن اسمى است
، روايات و ادعيه اين باب بنابراینشود، و به فرمان حقيقت آن شده، و دعاى دعا كننده بطور مطلق و همه جا مستجاب مى

 .بايد به اين معنا حمل شود
 «ء خود و يا چيزى از اسم اعظم خود را به پيغمبرى از پيغمبران آموختهخداوند اسمى از اسما» و اينكه در روايت دارد

معنايش اين است كه راه انقطاع وى را بسوى خود به وى آموخته، و اينطور ياد داده كه اسمى از اسماء خود را در دعا و 
ده، باز هم رساناظش معنايى را مىمسئلت او به زبانش جارى ساخته است، پس اگر واقعا آن پيغمبر دعا و الفاظى داشته و الف

 .-د دقت فرمايي -كنند تاثير آن دعا از اين باب است كه الفاظ و معانى وسائل و اسبابى هستند كه حقايق را به نحوى حفظ مى
خواننده محترم بايد متوجه باشد كه چه بسا اسم خاص اطلاق شود بر چيزى كه جز خداى سبحان كسى به آن چيز 

چنين است، اما لفظ جلاله آن اسمى نيست كه ما در اين « رحمان» و «اللَّه» اند در دو اسمهم چنان كه گفته شودمسمى نمى
قبلا از نظر « رحمان» كنيم، چون اين لفظ، علم است براى خدا و مخصوص او، و اما لفظبحث در پيرامون آن بحث مى

 ر او است براى اينكه گفتيمخوانندگان گذشت كه معناى آن مشترك ميان خداى تعالى و غي
  

                                                      
 .186بقره، آيه  -. كنم دعاى دعا كننده را وقتى مرا بخوانداجابت مى 1



 .رحمان از اسماء حسنى است، البته اين از نظر بحث تفسيرى است، و اما از نظر بحث فقهى از مبحث ما خارج است

 :شماره اسماء حسنى - 6
 در آيات كريمه قرآن دليلى كه دلالت بر عدد اسماء حسنى كند و آن را محدود سازد وجود ندارد، بلكه از ظاهر آيه

سْمَاءُ  لَُ  هُوَ  إلَِ  إلََِ  لَ الََلُّ ﴿
َ
ِ وَ ﴿ و آيه  1﴾الَُْْسْنَ  الَْْ سْمَاءُ  لِلَّ

َ
سْمَاءُ لَُ ﴿ و جمله 2﴾بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ  الَْْ

َ
 مَا لَُ  يسَُب حُِ  الَُْْسْنَ  الَْْ

رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ 
َ
در عالم كه از جهت معنا احسن اسماء بوده باشد آن اسم از آن  آيد كه هر اسمىو امثال آن بر مى 3﴾الَْْ
صد و » ولى آن مقدارى كه در خود قرآن آمده. توان اسماء حسنى را شمرد و به عدد معينى محدود كردخداست، پس نمى

 :اسم است «بيست و هفت
ن، احسن الخالقين، اهل التقوى، اهل اله، احد، اول، آخر، اعلى، اكرم، اعلم، ارحم الراحمين، احكم الحاكمي -( الف)

 .المغفرة، اقرب، ابقى
 .بارى، باطن، بديع، بر، بصير -( ب)
 . تواب -( ت)
 . جبار، جامع -( ج)
 . حكيم، حليم، حى، حق، حميد، حسيب، حفيظ، حفى -( ح)
ر خير الفاتحين، خيخبير، خالق، خلاق، خير، خير الماكرين، خير الرازقين، خير الفاصلين، خير الحاكمين،  -( خ)

 . الغافرين، خير الوارثين، خير الراحمين، خير المنزلين
 . ذو العرش، ذو الطول، ذو انتقام، ذو الفضل العظيم، ذو الرحمة، ذو القوة، ذو الجلال و الاكرام، ذو المعارج -( ذ)
 . رحمان، رحيم، رؤوف، رب، رفيع الدرجات، رزاق، رقيب -( ر)
 . سريع الحساب، سريع العقابسميع، سلام،  -( س)
 . شهيد، شاكر، شكور، شديد العقاب، شديد المحال -( ش)
 . صمد -( ص)
 . ظاهر -( ظ)
 .عليم، عزيز، عفو، على، عظيم، علام الغيوب، عالم الغيب و الشهادة -( ع)

  
                                                      

 .8طه، آيه  -. اللَّه كه جز او معبودى نيست، براى او است اسماء حسنى 1
 .180اعراف، آيه  2
 .24حشر، آيه  -. كند او را آنچه كه در آسمانها و زمين استراست اسماء حسنى، تسبيح مىاو  3



 . غنى، غفور، غالب، غافر الذنب، غفار -( غ)
 . اطر، فتاحفالق الاصباح، فالق الحب و النوى، ف -( ف)
 . قوى، قدوس، قيوم، قاهر، قهار، قريب، قادر، قدير، قابل التوب، القائم على كل نفس بما كسبت -( ق)
 . كبير، كريم، كافى -( ك)
 . لطيف -( ل)
ملك، مؤمن، مهيمن، متكبر، مصور، مجيد، مجيب، مبين، مولى، محيط، مقيت، متعال، محيى، متين، مقتدر،  -( م)

 . مالك الملك مستعان، مبدى،
 . نصير، نور -( ن)
 . وهاب، واحد، ولى، والى، واسع، وكيل، ودود -( و)
 .هادى -( ـه)

ِ وَ ﴿ در سابق هم گذشت كه ظاهر جمله سْمَاءُ  لِلَّ
َ
ِ ﴿ و همچنين جمله ﴾الَْْسُْنَ  الَْْ سْمَاءُ لِلَّ

َ
اين است كه  ﴾الَُْْسْنَ  الَْْ

نحو اصالت داراست، و ديگران به تبع او دارا هستند، پس مالك حقيقى اين اسماء خداست،  معانى اين اسماء را خداى تعالى به
و ديگران چيزى از آن را مالك نيستند مگر آنچه را كه خداوند به ايشان تمليك كرده باشد، كه بعد از تمليك هم باز مالك 

و غير از او كسى چيزى از اين حقيقت را مالك از آن خدا است،  -مثلا  -است و از ملكش بيرون نرفته، پس حقيقت علم 
نيست مگر آنچه را كه او به ايشان بخشيده باشد كه باز مالك حقيقى همان مقدار هم خدا است، چون بعد از تمليك از ملك 

 .و سلطنتش بيرون نرفته است
شود و هم بر غير او مشترك معنوى و از جمله ادله بر اين معنا، يعنى بر اينكه اسماء و اوصافى كه هم بر خدا اطلاق مى

افعل  اعلى و اكرم، زيرا صيغه: وارد شده است، مانند( يعنى بر وزن افعل)هستند، اسمايى است كه به صيغه افعل التفضيل 
التفضيل به ظاهرش دلالت دارد بر اينكه مفضل عليه و مفضل هر دو در اصل معنى شريكند، و همچنين اسمايى كه به نحو 

و خير الرازقين، و احسن الخالقين، زيرا اينگونه اسماء نيز ظهور ( خير الحاكمين بهترين حكم كنندگان( د شده ماننداضافه وار
 .در اشتراك دارند

 آيا اسماء خدا توقيفى است؟ - 7
م داز آنچه گذشت روشن گرديد كه در قرآن هيچ دليلى بر توقيفى بودن اسماء خداى تعالى وجود ندارد بلكه دليل بر ع

ِ وَ ﴿ آن هست، آيه شريفه سْمَاءُ  لِلَّ
َ
سْمَائهِِ  فِ  يلُْحِدُونَ  الَََِّينَ  ذَرُوا وَ  بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ  الَْْ

َ
ى بودن كه بعضى با آن بر توقيف ﴾...أ

 در« الف لام» اند، استدلالشان وقتى صحيح است كهاسماء خدا استدلال كرده
  



مراد از الحاد در اسماء تعدى از اسماء معين خدا و اضافه كردن اسمايى كه از طريق نقل نرسيده، براى عهد باشد، و  «الاسماء»
و هم به معناى تعدى بودن الحاد مورد نظر و اشكالى است كه در سابق بيانش  «الف لام» بوده باشد، و ليكن هم عهد بودن

 .گذشت
براى خدا نود و نه، يعنى صد منهاى » :پيغمبر اكرم فرمود و اما روايات بسيارى كه از طرق شيعه و سنى وارد شده كه

و همچنين روايات ديگرى كه قريب به اين مضمون است هيچ  «شوديك اسم است، هر كس آنها را بشمارد داخل بهشت مى
ظر ن يك دلالت بر توقيف ندارد، البته همانطورى كه گفتيم اين از نظر بحث تفسيرى است، نه بحث فقهى، ممكن است از

بحث فقهى و احتياط در دين جايز نباشد انسان از پيش خود براى خدا اسم بگذارد، زيرا احتياط اقتضا دارد كه در اسم بردن 
از خدا به همان اسمايى اكتفاء شود كه از طريق نقل رسيده باشد، همه اين حرفها راجع به اسم گذاردن است، و اما صرف 

 .در ميان بيايد البته اشكالى نداشته و امر در آن آسان است گذارىاطلاق، بدون اينكه پاى اسم

 ...گويند براى خدا نود و نه اسم استبحث روايتى رواياتى كه مى

براى  :روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)در كتاب توحيد به سند خود از حضرت رضا از پدران بزرگوارش از على 
شود و هر كس آنها را بشمارد داخل بهشت با آنها بخواند دعايش مستجاب مىخدا نود و نه اسم است كه هر كس خدا را 

 .1گرددمى
خواهد آمد، و مراد از ( صلى الله عليه وآله و سلم)نظير اين روايت بزودى از طرق ائمه اهل بيت از رسول خدا : مؤلف
كه خداى تعالى متصف به جميع آن صفاتى ايمان به اين است  «گرددهر كس آنها را بشمارد داخل بهشت مى» :اينكه فرمود

 .ايمان نباشداست كه اين اسماء دلالت بر آنها دارند، بطورى كه درباره اتصاف خداوند به يكى از آنها بى
و در الدر المنثور است كه بخارى، مسلم، احمد، ترمذى، نسايى، ابن ماجه، ابن خزيمه، ابو عوانه، ابن جرير، ابن ابى 

« ماء و صفاتاس» و ابن مردويه، ابو نعيم و بيهقى در كتاب« توحيد» بن منده در كتاب عبد الله ، طبرانى و ابوحاتم، ابن حيان
براى خدا نود و نه اسم، يعنى : فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتهمگى از ابى هريره روايت كرده

 شود. آرى، خدا تك است ود داخل بهشت مىصد منهاى يك اسم است كه هر كس آنها را بشمار
  

                                                      
 .ط تهران 195، ص توحيد 1



 .1داردتك را دوست مى
صاحب الدر المنثور اين روايت را از ابى نعيم و ابن مردويه از ابى هريره نيز روايت كرده، و عبارت آن چنين : مؤلف

خدا را به آن اسماء براى خدا صد اسم منهاى يك اسم است، هر كس : فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : است
 .2كندبخواند خداوند دعايش را مستجاب مى

ه صلى الله علي)از ابى هريره روايت كرده و عبارت آن چنين است كه رسول خدا « غرائب» و نيز از دارقطنى در كتاب
 .3شودمىخداى تعالى فرموده: براى من نود و نه اسم است هر كس آنها را بشمارد داخل بهشت : فرمود( وآله و سلم

ند كه رسول او در الدر المنثور است كه اين روايت را ابى نعيم و ابن مردويه از ابن عباس و ابن عمر نيز نقل كرده و گفته
براى خدا نود و نه، يعنى صد منهاى يك اسم است كه هر كس آنها را بشمارد داخل : فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)خدا 

 .4شودبهشت مى
 صلى الله)نيز همين روايت را از ابى نعيم از ابن عباس و ابن عمر به اين عبارت روايت كرده كه رسول خدا و : مؤلف

شود، و اين اسماء در قرآن براى خدا نود و نه اسم است كه هر كس آنها را بشمارد داخل بهشت مى د:فرمو( عليه وآله و سلم
 .5كريم است

شود، زيرا همه آن روايات رواياتى كه در باره شمردن اسماء خدا بعدا نقل مىاين روايت معارض است با : مؤلف
مشتمل است بر اسمايى كه عين الفاظ آنها در قرآن نيست، مگر اينكه بگوييم مقصود اين روايت اين است كه معانى آن اسماء 

 .در قرآن است
سول ر: روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)على و در كتاب توحيد به سند خود از امام صادق از پدران بزرگوارش از 

خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( فرمودند: براى خداى تبارك و تعالى نود و نه اسم، يعنى صد منهاى يك اسم است كه هر 
، بصير، اللَّه، اله، واحد، احد، صمد، اول، آخر، سميع» شود، و آن اسماء عبارتند از:كس آنها را بشمارد داخل بهشت مى

قدير، قاهر، على، اعلى، باقى، بديع، بارى، اكرم، ظاهر، باطن، حى، حكيم، عليم، حليم، حفيظ، حق، حسيب، حميد، حفى، 
رب، رحمان، رحيم، ذارى، رازق، رقيب، رؤوف، رائى، سلام، مؤمن، مهيمن، عزيز، جبار، متكبر، سيد، سبوح، شهيد، صادق، 

غياث، فاطر، فرد، فتاح، فالق، قديم، ملك، قدوس، قوى، قريب، قيوم، قابض، باسط،  صانع، ظاهر، عدل، عفو، غفور، غنى،
 قاضى الحاجات، مجيد، مولى، منان، محيط، مبين، مغيث، مصور، كريم، كبير، كافى،

  
                                                      

 .147، ص 3، جالدر المنثور 1
 .148، ص 3، جالدر المنثور 2
 .148، ص 3، جالدر المنثور 3
 .148، ص 3، جالدر المنثور 4
 .148، ص 3، جالدر المنثور 5



ق، لكاشف الضر، وتر، نور، وهاب، ناصر، واسع، ودود، هادى، وفى، وكيل، وارث، بر، باعث، تواب، جليل، جواد، خبير، خا
 .1«خير الناصرين، ديان، شكور، عظيم، لطيف، شافى

و در الدر المنثور است كه ترمذى و ابن المنذر و ابن حبان و ابن منده و طبرانى و حاكم و ابن مردويه و بيهقى همگى 
نهاى سم يعنى صد مبراى خدا نود و نه ا: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتاز ابى هريره روايت كرده

دارد و آن اسماء عبارتند گردد، او تك است و تك را دوست مىيك اسم است كه هر كس آنها را بشمارد داخل بهشت مى
اللَّه الذى لا اله الا هو، رحمان، رحيم، ملك، قدوس، سلام، مؤمن، مهيمن، عزيز، جبار، متكبر، خالق، بارى، مصور، غفار، » از:

فتاح، عليم، قابض، باسط، خافض، رافع، معز، مذل، سميع، بصير، حكم، عدل، لطيف، خبير، حليم، عظيم،  قهار، وهاب، رازق،
غفور، شكور، على، كبير، حفيظ، مقيت، حسيب، جليل، كريم، رقيب، مجيب، واسع، حكيم، ودود، مجيد، باعث، شهيد، حق، 

حى، قيوم، واجد، ماجد، واحد، احد، صمد، قادر، مقتدر، وكيل، قوى، متين، ولى، حميد، محصى، مبدى، معيد، محيى، مميت، 
مقدم، مؤخر، اول، آخر، ظاهر، باطن، بر، تواب، منتقم، عفو، رؤوف، مالك الملك، ذو الجلال و الاكرام، والى، متعال، مقسط، 

 .2«جامع، غنى، مغنى، مانع، ضار، نافع، نور، هادى، بديع، باقى، وارث، رشيد، صبور
كتاب است كه ابن ابى الدنيا در كتاب دعا و هر دو طبرانى و ابو الشيخ و حاكم و ابن مردويه و ابو نعيم و نيز در همان 

 براى خدا نود و نه اسم است: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : اند كه گفتو بيهقى از ابى هريره روايت كرده
اللَّه، رحمان، رحيم، اله، رب، ملك، »شود، از خدا به اين اسماء درخواست كن: كه هر كه آنها را بشمارد داخل بهشت مى

قدوس، سلام، مؤمن، مهيمن، عزيز، جبار، متكبر، خالق، بارى، مصور، حكيم، عليم، سميع، بصير، حى، قيوم، واسع، لطيف، 
اول،  -و در نقلى به جاى بادى لفظ قائم آمده  -منان، بديع، غفور، ودود، شكور، مجيد، مبدى، معيد، نور، بادى خبير، حنان، 

احد، صمد، وكيل، كافى، باقى، مغيث، دائم،  -و در نقلى به جاى فرد، قادر آمده  -آخر، ظاهر، باطن، عفو، غفار، وهاب، فرد 
محيى،  -و در نقلى به جاى قدير مجيب آمده  -حق، مبين، وارث، منير، باعث، قدير  متعال، ذو الجلال و الاكرام، مولى، نصير،

صادق، حفيظ، محيط، كبير، قريب، رقيب، فتاح، تواب، قديم، وتر، فاطر، رزاق، علام،  -و در نقلى جميل  -مميت، حميد 
 على، عظيم، غنى، مليك، مقتدر، اكرم،

  
                                                      

 .194، ص توحيد 1
 .148، ص 3، جالدر المنثور 2



  1«كريم، رفيع، شهيد، واحد، ذو الطول، ذا المعارج، ذو الفضل، خلاق، كفيل، جليلرؤوف، مدبر، مالك، قاهر، هادى، شاكر، 
شمردند خارج از عدد نود و نه بود، و تنها به در اين چند روايت كه اسماى خدا را مى( اللَّه)ذكر لفظ جلاله : مؤلف

 .منظور شمردن اسماى آن آمده بود
د بن جعفر روايت كرده كه گفت من از پدرم جعفر بن محمد الصادق و نيز در همان كتاب است كه ابو نعيم از محم

اسمايى است كه در قرآن آمده، : شود كدام است؟ گفتپرسيدم آن نود و نه اسمى كه هر كس آنها را بشمار داخل بهشت مى
سوره بقره سى و سه عدد  است، و در «، يا رب، يا رحمان، يا رحيم، و يا مالكالله يا» در سوره حمد پنج عدد آنها است و آن

يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا على، يا عظيم، يا تواب، يا بصير، يا ولى، يا واسع، يا كافى، يا رؤوف، يا » آمده و آن
ريب، يا قبديع، يا شاكر، يا واحد، يا سميع، يا قابض، يا باسط، يا حى، يا قيوم، يا غنى، يا حميد، يا غفور، يا حليم، يا اله، يا 

 است. «مجيب، يا عزيز، يا نصير، يا قوى، يا شديد، يا سريع، يا خبير
 آمده است.« يا وهاب، يا قائم، يا صادق، يا باعث، يا منعم، يا متفضل» و در سوره آل عمران:

 آمده است.« يا رقيب، يا حسيب، يا شهيد، يا مقيت، يا وكيل، يا على، يا كبير» و در سوره نساء:
آمده. و در سوره  «يا محيى، يا مميت» آمده. و در سوره اعراف: «يا فاطر، يا قاهر، يا لطيف، يا برهان» سوره انعام:و در 

وره آمده. و در س« يا حفيظ، يا مجيد، يا ودود، يا فعالا لما يريد» آمده. و در سوره هود: «يا نعم المولى، يا نعم النصير» انفال:
 آمده است.« يا خلاق» و در سوره حجر:، «يا منان، يا وارث» و در سوره ابراهيم:، «يا كبير، يا متعال» رعد:

 «يا حق، يا مبين» و در سوره نور:« يا كريم» و در سوره قد افلح:« يا غفار» و در سوره طه:« يا فرد» و در سوره مريم:
يا غافر، يا قابل التوب، » و در سوره غافر:« الميا ع» و در سوره زمر:« يا فتاح» و در سوره سبأ:« يا هادى» و در سوره فرقان:

 آمده.« يا بر» و در سوره طور:« يا رزاق، يا ذا القوة، يا متين» و در سوره ذاريات:« يا ذا الطول، يا رفيع
 يا ذو الجلال و الاكرام، يا رب المشرقين، يا رب المغربين،» و در سوره رحمن:« يا مليك، يا مقتدر» و در سوره اقترب:

 يا اول، يا آخر، يا» و در سوره حديد:« يا باقى، يا محسن
  

                                                      
 .148، ص 3، جالدر المنثور 1



يا مليك، يا قدوس، يا سلام، يا مؤمن، يا مهيمن، يا عزيز، يا جبار، يا متكبر، يا خالق، يا » و در سوره حشر:« ظاهر، يا باطن
ه آمد« يا احد، يا صمد» ه اخلاص:و در سور« يا وتر» و در سوره فجر:« يا مبدى، يا معيد» و در سوره بروج:« بارى، يا مصور

 .1است

 آنچه در مورد اين روايات بايد گفت
كه گانه كرده و حال آناين روايت خالى از تشويش نيست، براى اينكه لفظ جلاله را نيز داخل در اسماء نود و نه: مؤلف

در اول، اسماء وارده در قرآن را نود و نه  ديگر اينكه. تكرار كرده است« كبير» علاوه، بعضى از اسماء را نظير. جزء آنها نيست
عدد شمرده و ليكن وقتى آنها را تفصيل داد صد و ده عدد شمرد، از همه اينها گذشته موارد ديگرى براى مناقشه در آن هست، 

 ميم و اسدر سوره مر« فرد» و آن چند مورد است كه اسمايى را از يك سوره دانسته، و حال آنكه در آن سوره نيست مانند اسم
 .در سوره انعام و همچنين مواردى ديگر« برهان»

آيد كه روايات مذكور دلالت از اين چند روايتى كه ما از روايات شماره اسماى خدا به آن دست يافتيم بخوبى بر مى
خود اين ندارد بر اينكه اسماى خدا منحصر در آن مقدار است كه روايات شمرده است، علاوه بر اينكه اسماى وارده در 

ا كه اى ديگر راى از اسماء كه در قرآن به عنوان اسم آمده در اين روايات ذكر نشده و پارهكند، و پارهروايات با هم تطبيق نمى
در قرآن به اين عنوان وجود ندارد ذكر شده است، بلكه تنها چيزى كه اين روايات دلالت بر آن دارند اين است كه از اسماى 

شود، و هر كس آنها است كه از خواص آن اين است كه هر كس خدا را به آنها بخواند دعايش مستجاب مى خدا نود و نه اسم
 .شودرا بشمارد داخل بهشت مى

 -علاوه بر اين، در اين ميان روايات ديگرى نيز هست كه دلالت دارد بر اينكه اسماى خدا بيشتر از نود و نه عدد است 
و ائمه اهل بيت ( صلى الله عليه وآله و سلم)و در ادعيه ماثوره از رسول خدا  -خواهد آمد و به زودى بعضى از آن روايات 

 .شود كه نوعا در روايات شماره اسماء ذكر نشده استاسماء بسيار زيادى غير آنچه كه در قرآن است ديده مى( علیه السلام)

 حسناى خداى تعالىدر باره اسماء ( عليه السلام)شرح و تفسير روايتى از امام صادق 
خداى تعالى اسمى را آفريد كه با حروف : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام) عبد الله در كافى به سند خود از ابى

تلفظ كردنى نيست، و به لفظى ادا كردنى نيست، و شخصيت جسدى و كالبدى ندارد و به تشبيهى وصف كردنى نيست، و به 
ن منفى و نواحى و حدود از آن دور است، و حس هر متوهم از درك آن محجوب، و مستترى رنگى رنگرزى نشده، اقطار از آ

 .است غير مستور
 اى قرار داد و بر چهار جزء با هم تركيبش كرد بطورى كهآن گاه اين اسم را كلمه تامه

  
                                                      

 .148، ص 3، جالدر المنثور 1



ند، خلائق به آنها احتياج داشت هيچ يك از آن چهار جزء جلوتر از بقيه نيست، سپس از اين اسم سه اسم ديگر ظاهر كرد، چون
و يك اسم ديگر را هم چنان در پرده گذاشت، و اسم مكنون و مخزونى كه معروف است همان اسم است، پس اين است آن 

خداى سبحان مسخر كرد براى هر يك از اين ، «تعالى» و« تبارك»، «اللَّه» پس ظاهر عبارت است از، 1اسمايى كه ظاهر شد
ار ركن را، در نتيجه مجموع اركان دوازده شد، آن گاه براى هر ركن سى اسم خلق كرد كه فعلى منسوب به گانه چهاسماء سه

رحمان، رحيم، ملك، قدوس، خالق، بارى، مصور، حى، قيوم، لا تاخذه سنة و لا نوم، : آن اسماء است و آن اسماء عبارتند از
ى، عظيم، مقتدر، قادر، سلام، مؤمن، مهيمن، بارى، منشئ، بديع، عليم، خبير، سميع، بصير، حكيم، عزيز، جبار، متكبر، عل

 .رفيع، جليل، كريم، محيى، مميت، باعث، وارث
انه، و اسماى گشود، نسبتى است براى اسماى سهاين اسماء با تتمه اسماى حسنى كه بر سيصد و شصت اسم بالغ مى

اين سه اسم مكنون و مخزون شد، اين است معناى كلام خداى  كه با 2هايى است براى آن اسم واحدىگانه اركان و حجابسه
وِ  الََلَّ  ادُْعُواقُلِ ﴿ :فرمايدعز و جل كه مى

َ
يًّا الَرحََْْنَ  ادُْعُوا أ

َ
سْمَاءُ  فَلهَُ  تدَْعُوا مَا أ

َ
 .3﴾الَُْْسْنَ  الَْْ

اسمى را آفريد به حروفى كه تلفظ خداى تعالى » :اوصافى كه در اين روايت براى اسماء ذكر كرده و فرموده: مؤلف
لفظ نيست و معنايى هم كه لفظ دلالت بر آن كند نيست، خلاصه از ، «اسم» صريح است در اينكه منظور از« ...كردنى نيست

چيزى نيست  دكنباب مفهوم ذهنى كه لفظ دلالت بر آن كند نيست، براى اينكه لفظ و يا مفهوم ذهنى كه لفظ دلالت بر آن مى
متصف به اوصاف مذكور در روايت بشود، و اين بسيار روشن است، ما بقى فقرات هم با لفظ بودن و يا مفهوم ذهنى بودن كه 

 .سازدآن نمى
باشد، و  تواندبود مطابق آن لفظ بود چيز ديگرى نمىپس ناگزير منظور از اسم جز مصداقى كه اگر لفظى در كار مى

ز ذات تجزيه گرديد ج« اللَّه، تبارك و تعالى» :به سه اسم: صوصا از نظر اينكه فرمودمعلوم است كه اسم به اين معنى و مخ
 .متعالى او و يا لا اقل چيزى كه قطعا قائم به ذات و غير خارج از ذات است نخواهد بود

  
                                                      

گانه است كه ظاهر و اسم مكنونى كه معروف است همان اسمى است كه مخزون به اين اسماء سه... مفضل چنين آمده توحيداين روايت در  1
 .گانه چهار ركن استن، و براى هر يك از اين اسماء سهتبارك و سبحا[ و]اند، پس ظاهر عبارت است از اللَّه شده

 .هايى است براى آن يك اسمگانه اركانى و حجابو اسماء سه: چنين آمده توحيددر كتاب  2
 .1، ح112، ص 1، جكافى 3



مراد  ت كهخود كاشف از اين اس« خداى تعالى اسمى را آفريد» :پس نسبت آفريدن به اين اسم دادن در آنجا كه فرمود
از آفريدن نيز آن معناى متعارف از اين كلمه نيست، بلكه منظور از آن ظهور ذات متعالى است بنحوى كه منشا بروز اسمى از 

شود، و آن اين بود كه گفتيم در بين اسماء خدا ترتب است شود، اينجاست كه روايت بر بيان گذشته ما منطبق مىاسماء مى
رى و آن ديگر مترتب بر وجود آن بعض است، تا اينكه سلسله مترتبه منتهى به اسمى شود كه يعنى بعضى واسطه ثبوت ديگ

 .تعين آن عين عدم تعين آن است، و مقيد بودن ذات متعالى به آن، عين اطلاق و عدم تقيد او است
ه تمامى جهات خاصه اى كاشاره است به جهات عامه« ، تبارك و تعالىالله :پس ظاهر عبارت است از» :و اينكه فرمود

 گردد، و خلق از تمامى جهات به آنها محتاجند، و آنها سه هستند، يكى آن اسمى است كه لفظ جلالهاز كمال به آنها منتهى مى
 «تبارك» دلالت بر آن داشته و آن جهت استجماع ذات نسبت به همه كمالات است، و يكى ديگر آن اسمى است كه لفظ« اللَّه»

كند، و آن جهت ثبوت كمالات و منشئيت خيرات و بركات است، سوم آن اسمى است كه لفظ تعالى حاكى دلالت بر آن مى
 .از آن است و آن جهت نداشتن نقائص و ارتفاع حاجات است

اشاره است به همان مطلبى كه ما در سابق گفتيم و آن ناشى شدن  «فعلى منسوب به آن اسماء است» :و اينكه فرمود
صريح است در اينكه اسماء خدا منحصر در نود و ، «...كه بر سيصد و شصت اسم» :و اينكه فرمود. ديگر استاسمى از اسم 
رش اين س «هايى است براى آن يك اسمگانه اركان و حجابو اسماء سه» :فرمود -بنا به نقل توحيد  -و اينكه . نه عدد نيست

و ظهورى است از ذات متعالى، و از جهت اينكه بحسب ذات و  است كه اسم مكنون مخزون از آنجايى كه اسم است، تعين
از ناحيه خودش مكنون و غير ظاهر است، ظهورش عين عدم ظهور و تعينش عين عدم تعين خواهد بود، و اين همان 

خداى تعالى محدود به حدى نيست حتى به اين حد عدمى، و هيچ : گوييمكنيم و مىتعبيريست كه گاه گاهى خود ما مى
ت از ما، و گوييم توصيفى اسصف و صفتى محيط به او نيست حتى اين وصف سلبى و همه اين مطالبى كه ما در باره او مىو

 .تر و بزرگتر از آن استخداى تعالى عظيم
و لازمه اين حرف اين است كه اسم جلاله كه كاشف از ذات مستجمع جميع صفات كمال است اسمى از اسماء ذات 

كه با اسم جلاله سه اسم هستند كه البته  «تعالى» و «تبارك» ، و نه آن اسم مكنون و مخزون، و همچنين اسمباشد نه خود ذات
با هم حجاب اسم مكنونند، بى اينكه يكى از ديگرى جلوتر باشد، و اين سه حجاب و اسم مكنون كه با هر سه اين اسماء 

 محجوب شده ـ
  



تواند او را حكايت كند، زيرا هر عبارتى كه شود و نه عبارتى مىاى به او منتهى مىاشارهغير ذاتند و اما ذات بارى تعالى، نه 
بخواهد از او حكايت كند و هر ايمايى كه بخواهد بسوى او اشاره كند خود اسمى از اسماء است و به آن نحوى كه هست 

 .محدود است، و ذات متعالى اجل از محدوديت است
وِ  الََلَّ  ادُْعُواقُلِ ﴿ :معناى كلام خداى عز و جل كه فرموداين است : و اينكه فرمود

َ
يًّا الَرحَْْنََ  ادُْعُوا أ

َ
 فَلهَُ  تدَْعُوا مَا أ

سْمَاءُ 
َ
گردد و اين كلمه بر مى« ايا» به كلمه« فله» وجه استفاده فرمايشاتش از آيه شريفه اين است كه ضمير در كلمه ﴾الَُْْسْنَ  الَْْ

حمان كه و ر الله ياتى است كه معنايش تعين ندارد و تعينش همان نداشتن تعين است، و معلوم است كه ازاسم شرط و از كنا
و ليكن  «ادعوا باللَّه دعا كنيد به خدا يا به رحمان» :فرموددر آيه شريفه است مصداق لفظ آن دو است نه خود آنها، و گر نه مى

شود كه اسماء منسوب به خدا همه و همه قائم به مقامى هستند كه هيچ اين مىپس مدلول آيه « ...بخوانيد خداى را» :فرمود
توان داد مگر همين كه خبرى از آن در دست نيست، و اى از آن نمىخبرى از آن مقام در دست نيست، و هيچ اشاره و نشانه

 .شوداى به آن واقع نمىاشاره
خُذُهُ تَ لَ ﴿ و همچنين« تعالى» و« تبارك» در اين روايت

ْ
را از اسماء خدا شمرده، و اين از نظر ادبى  ﴾نوَْم   لَ  وَ  سِنَة   أ

صحيح نيست، و حتما مقصود از اسم را صرف دلالت بر ذات گرفته البته ذات در حالى كه ماخوذ با صفتى از صفاتش است 
از  اى شده كه بسيارمتعرض مساله اى است كهو اين روايت از روايات برجسته. و مقصود امام از اسم مصطلح اهل ادب نبوده

هاى متعارف بالاتر و دورتر است، و لذا ما نيز در شرح آن به اشاراتى اكتفاء كرديم و گر نه روشن كردن افق افكار عامه و فهم
چيزى كه هست اساس آن جز بر همان بحث سابق . كامل آن محتاج به بحث مبسوطى است كه از حوصله مقام ما بيرون است

گذرانديم نيست و مبناى زائدى ندارد، و بر شما  «اسماء و صفات چه نسبتى به ما و در ميان خود دارند» ا در تحت عنوانكه م
خواننده محترم است كه كمال دقت را در آن بحث بكار بريد تا آنكه مساله آن طور كه بايد برايتان روشن گردد و توفيق آن با 

 .خدا است
اسم اعظم مركب از هفتاد و سه حرف : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)ود از امام باقر و در كتاب بصائر به سند خ

دانست، و همان يكى را به كار برد و در يك چشم بر هم زدن فاصله سرزمين خود است، و آصف از همه آنها تنها يكى را مى
ى حاضر كرد و دوباره زمين بحال خود برگشت، ولو كشور سبا را در هم نورديد و تخت بلقيس را بدست گرفته نزد سليمان 

 در
  



نزد ما از آن هفتاد و سه حرف هفتاد و دو حرف است فقط يك حرف نزد ما نيست، و آن هم مخصوص خدا است و خداوند 
 .1اى نيست مگر بوسيله خداى على عظيمآن را براى علم غيب خود نگهداشته و )با همه اينها( حول و قوه

 در باره اسم اعظم و اسماء حسناى خداوند روايات ديگرى
خداى عز و جل اسم اعظم خود  د:روايت كرده كه فرمو( علیه السلام)و نيز در همان كتاب به سند خود از امام صادق 

را مركب از هفتاد و سه حرف كرده و از آن حروف بيست و پنج حرف را به آدم و بيست و پنج حرف را به نوح و هشت 
ها را زنده حرف را به ابراهيم و چهار حرف را به موسى و دو حرف را به عيسى داد، با همان دو حرف بود كه عيسى مرده

داد، ولى به رسول خدا محمد )صلى الله عليه وآله و سلم( از آن حروف هفتاد و اد و پيسى را شفا مىكرد و كور مادر زمى
دو حرف را آموخت و يكى را در پرده داشت تا كسى به آنچه كه در ذات او است پى نبرد و او به آنچه كه در ذات ديگران 

 .2است آگاه باشد
ت روايات ديگرى نيز وجود دارد، و جاى ترديد نيست كه همانطورى بر طبق سياقى كه در اين دو روايت اس: مؤلف

يقت آن شود كه حقكه در سابق گفته شد تجزيه اسم اعظم به هفتاد و سه حرف و يا تركيب آن از حروفى دليل بر اين نمى
 هست، براى اينكه اينمركب از هفتاد و سه حرف از حروف تهجى بوده باشد، و در خود اين دو روايت نيز دليل بر اين معنا 

گويد خداوند حروف آن را تجزيه كرده و به هر پيغمبرى چند حرف دو روايت اسم را در عين اينكه يكى معرفى كرده مى
رساند ديگر معنا نداشت كه چند حرف آن نافع و داده است، و اگر از قبيل اسماء لفظيه بود و مجموع حروفش يك معنا را مى

 .باشدمفيد به حال پيغمبرى 
 پروردگار من: هايش فرمودروايت كرده كه در يكى از خطبه( علیه السلام)و در كتاب توحيد به سند خود از على 

لطيف لطافت است، پس ديگر نبايد او را به وصف لطف توصيف كرد، او عظيم عظمت است، ديگر به وصف عظيم توصيف 
شود، جليل جلالت است با اين حال نبايد خودش را به ف نمىشود، او كبير كبرياء است، ديگر به وصف كبير توصينمى

شود چيزى قبل از او بوده، و بعد از هر چيز وصف جلالت يعنى غلظت توصيف نمود، او قبل از هر چيز است و گفته نمى
ه اما نشود چيزى بعد از او هست، او خواستار اشياء است ليكن نه به همت و تحمل زحمت، دراك است است و گفته نمى

به نيرنگ، او در تمامى اشياء هست اما نه ممزوج با آنها است و نه از آنها جدا است، ظاهر است اما خيال نكنى كه ظهورش 
 مانند ظهور

  
                                                      

 .4، جزء 13، باب 1، ح208، ص بصائر الدرجات 1
 .4، جزء 13، باب 3، ح208، ص بصائر الدرجات 2



گر است، اما نه بطورى كه بر خيزى و در صدد ديدنش بيفتى، جدا است ساير موجودات به مباشرت است، نمودار و جلوه
ك است اما نه نزديك بودن مكان او با مكان ما، لطيف است اما نه به اينكه جسم لطيفى داشته باشد، اما نه به مسافت، نزدي

گير است اما نه به موجود است، اما نه موجود بعد از عدم، آفريدگار است اما نه به اينكه اضطرار وادارش كرده باشد، اندازه
 .1يله جهاز شنوايى، بينا است، نه بوسيله ابزار بينايىحركت، اراده كن است اما نه به همت، شنوا است، نه بوس

كنيد در اسماء و صفات خداى تعالى تنها اصل معانى آنها را اثبات نموده و آن حضرت بطورى كه ملاحظه مى: مؤلف
ين نيز اخصوصياتى را كه مصاديق ممكنه آن دارند و نواقصى را كه در مصاديق مادى آن است از خداى تعالى نفى فرموده، و 

 .همان مطلبى است كه ما سابقا بيانش كرديم
و مخصوصا از امام على، امام حسن، امام حسين، امام ( علیه السلام)و اين معانى در احاديث بسيارى از ائمه اهل بيت 

د به كتب شمارى وارد شده كه هر كس بخواهد بايهاى بىدر خطبه( علیه السلام)باقر، امام صادق، امام كاظم و امام رضا 
 .حديث مراجعه نمايد، و خدا راهنما است

 :روايت كرده كه در ضمن حديثى فرمود( علیه السلام)و در معانى الاخبار به سند خود از حنان بن سدير از امام صادق 
د، و شوپس براى او شبيه و مانند و همتايى نيست، و براى خداست اسماء حسنايى كه جز او كسى به آن اسماء ناميده نمى

 فِ  يلُحِْدُونَ  الَََِّينَ  ذَرُوا وَ  بهَِافَادْعُوهُ ﴿ آن اسماء همان است كه خداى تعالى آن را در قرآن كريم توصيف كرده و فرموده:
سْمَائهِِ 

َ
كنند، كفر دانند كه چه مىورزند از جهلشان است، و نمىفرمايد در اسماء خدا الحاد مىو اين اشخاصى كه مى ﴾أ

كْثََهُُمْ  يؤُْمِنُ  مَاوَ ﴿ كنند هم چنان كه فرموده:كنند كه كار نيكى مىخيال مىورزند و مى
َ
ر بيشت ﴾مُشَِْكُونَ  هُمْ  وَ  إلَِ  باِلَلِّ  أ

هايند آن كسانى كه در اسماء خدا و همين( كنند ايمان دارندآورند به خدا مگر اينكه مشركند )و خيال مىايشان ايمان نمى
 .2برندها را در غير مواردش بكار مىالحاد ورزيده و آن

جز  :كند، و اينكه فرموداين حديث گفتار ما را كه در باره معناى اسماء حسنى و الحاد در آن گذرانديم تاييد مى: مؤلف
 شود معنايش اين است كه جز اواو كسى به آن ناميده نمى

  
                                                      

 .2، ح308، ص توحيد 1
 .معانى الاخبارو  50آخر باب  324صدوق، ص  توحيد 2



د، مانند خالق شوتوان از آنها به اين اسماء تعبير كرد متصف نمىكسى به آن معانى كه اين اسماء اختصاص به آنها يافته و مى
گردد شود به آن معنا بر كسى جز خداى تعالى اطلاق نمىكه به حقيقت معنايش يعنى آن معنايى كه بر خداى تعالى اطلاق مى

 .و همچنين ساير اسماء
ِ وَ ﴿ روايت كرده كه در ذيل جمله( معلیه السلا)و در كافى به سند خود از معاوية بن عمار از امام صادق  سْمَاءُ  لِلَّ

َ
 الَْْ

آن اسماء حسنى كه خداوند عمل بندگان را جز با معرفت ما قبول  -به خدا سوگند  -مائيم : فرموده ﴾بهَِا فَادْعُوهُ  الَُْْسْنَ 
 .1كندنمى

به معناى چيزى كه دلالت بر چيزى كند « اسم» نيز از آن حضرت نقل كرده، و در آن، 2اين روايت را عياشى: مؤلف
ن دلالت اسماء خدا خواهند بود چو( علیه السلام)معنا، انبياء و اوصياء بنابراين گرفته شده چه اينكه لفظ باشد و چه نباشد، و 

ز اى هستند كه جز خدا چيكنند و وسائطى هستند بين او و بين خلقش، و چون آن حضرات در عبوديت به پايهبر خدا مى
 .ديگرى ندارند، پس نشان دهنده اسماء خدا و صفات او هم ايشانند

نْ وَ ﴿ :چند روايت در مورد اينكه در ة   خَلقَْنَا مِمَّ مَّ
 
ونَ  أ  امت چه كسانى هستند؟ ﴾يَعْدِل ونَ  بهِِ  وَ  باِلَْْقُِ  يَهْد 

 ممَِنْ وَ ﴿ معناى آيه( علیه السلام)بن سنان روايت كرده كه گفت از حضرت صادق  عبد الله و در كافى به سند خود از
مَة   خَلقَْنَا
ُ
  3آن امت، ائمه )علیه السلام( هستند.: را پرسيدم، فرمود ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

نقل كرده، و از محمد بن عجلان نقل كرده كه امام ( علیه السلام)اين روايت را عياشى از حمران از امام صادق : مؤلف
 .4اى كه مؤيد اين معنا باشد گذشتدر بيان سابق هم نكته. مائيم آنان: فرمود( علیه السلام)

مَة   خَلقَْنَا ممَِنْ وَ ﴿ و در الدر المنثور است كه ابن ابى حاتم از ربيع نقل كرده كه در تفسير آيه
ُ
 بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

 اى هستند كه پايدار بردر ميان امت من همواره عدهگفته است كه رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( فرمود:  ﴾يَعْدِلوُنَ 
  5حقند تا روزى كه عيسى بن مريم نازل شود، هر وقت كه نازل شود.

و در تفسير برهان از موفق بن احمد از سرى از ابن منذر از حسين بن سعيد از پدرش از ابان بن تغلب از فضل از عبد 
 روايت كرده كه( علیه السلام)الملك همدانى از زادان از على 

  
                                                      

 .4، ح143، ص 1، جكافى 1
 .119، ح42، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .13، ح414، ص 1، جكافى 3
 .121و  120، ح42، ص 2، جتفسير عياشى 4
 .149، ص 3، جالدر المنثور 5



همان  ، و آن فرقهشود هفتاد و دو فرقه در آتش و يك فرقه در بهشت استاين امت بر هفتاد و سه فرقه منشعب مى: فرمود
مَة   خَلقَْنَا ممَِنْ وَ ﴿ شان فرمود:اند كه خداى عز و جل در بارهكسانى

ُ
و ايشان من و شيعيان  ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلْْقَ ِ  يَهْدُونَ  أ

  1منند.
 و ايشان من» جاىنقل كرده، ليكن در آخر آن به ( علیه السلام)عياشى نيز نظير اين روايت را از زادان از على : مؤلف

مَة   مُوسَ  قوَْمِ  مِنْ وَ ﴿ و در تفسير آيه.« و ايشان بر حقند» :دارد« و شيعيان منند
ُ
ر اين روايتى د ﴾يَعْدِلوُنَ  بهِِ  وَ  باِلَْْق ِ  يَهْدُونَ  أ

از آن  سيوطى به طرقىگذشت و همچنين روايتى نظير آن از الدر المنثور ( علیه السلام)از ابى الصهبان از على  2معنا از عياشى
  3.حضرت

 چند روايت در باره سنت استدراج و املاء
 خداوند وقتى: فرمود( علیه السلام)امام صادق : و در كافى به سند خود از سفيان بن سمط روايت كرده كه گفت

، تا استغفار سازدارش مىكند به دنبال گناهش، ببلاء و ناملايمى دچاش گناهى مىاش خيرى برساند وقتى بندهبخواهد به بنده
رساند، تا بدين اش گناهى كرد دنبال گناهش نعمتى به او مىاش شرى برساند وقتى بندهبيادش بيندازد و وقتى بخواهد به بنده

 هُمْ سَنسَْتَدْرجُِ ﴿ فرمايد:وسيله استغفار از يادش برود، و او هم چنان به گناه كارى خود ادامه دهد، و اين سخن خداست كه مى
  4و اين استدراج به نعمت دادن در وقت معصيت است. ﴾يَعْلمَُونَ  لَ  حَيْثُ  مِنْ 

 :اىپرسيدم معن( علیه السلام)و نيز در همان كتاب به سند خود از سماعة بن مهران روايت كرده كه گفت از امام صادق 
اى كند و در اثر آن، نعمتهاى تازهايست كه گناهى مىباره بندهاين در : چيست؟ فرمود ﴾يَعْلَمُونَ  لَ  حَيْثُ  مِنْ سَنسَْتَدْرجُِهُمْ ﴿

  5دارد.آورد، و اين نعمتها او را از استغفار از آن گناهش باز مىبه او رو مى
( معلیه السلا)كافى اين روايت را بهمين مضمون به سند خود از ابن رئاب از بعضى از اصحاب ما از امام صادق : مؤلف

 .6نقل كرده
 (علیه السلام)از امام صادق : نيز به سند خود از حسن صيقل روايت كرده كه گفتو 

  
                                                      

 .9، ح53، ص 2، جتفسير برهان 1
 .15، ص 2، جتفسير برهانو  تفسير عياشى 2
 .122، ح43، ص 2، جتفسير عياشى 3
 .149، ص 3، جالدر المنثور 4
 .1، ح452، ص 2، جكافى 5
 .3، ح452، ص 2، جكافى 6



اين تفكر  چيست؟ و« تفكر يك ساعت بهتر است از زنده دارى يك شب» كنند كهپرسيدم معناى اين روايتى كه مردم نقل مى
كجا  ردمى كه در تو سكنى داشتندكند بپرسد ماى عبور مىعبرت گرفتن است مثلا وقتى به خرابه: چگونه است؟ فرمود

  1زنى؟رفتند، مردمى كه تو را بنا نهادند چه شدند؟ چرا با من حرف نمى
 .اين از قبيل نشان دادن بعضى از مصاديق روشن تفكر است: مؤلف

: رمودفشنيدم كه مى( علیه السلام)از امام ابى الحسن رضا : و نيز به سند خود از معمر بن خلاد روايت كرده كه گفت
  2عبادت، بسيارى نماز و روزه نيست بلكه عبادت تفكر در امر خداى عز و جل است.

امير المؤمنين )علیه : فرمود( علیه السلام)و در همان كتاب به سند خود از ربعى روايت كرده كه گفت امام صادق 
  3كند.السلام( فرموده: تفكر، آدمى را به نيكى و عمل به آن دعوت مى

 :روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)و نيز به سند خود از محمد بن ابى نصر از بعضى از رجال خود از امام صادق 
  4بهترين عبادت تفكر در باره خدا و قدرت او بطور مداوم است.

ش اين معناي: فرموده( السلامعلیه )گفته كه معصوم  ﴾يَعْمَهُونَ  طُغْيَانهِِمْ  فِ  يذََرُهُمْ وَ ﴿ و در تفسير قمى در ذيل جمله
  5كنيم.است كه ما او را به خودش واگذار مى

اين است كه ايشان را  «ما ايشان را واميگذاريم تا در طغيان خود سرگردان شوند» :و معناى اينكه در آيه فرمود: مؤلف
 .است با به خودشان واگذاشتن كنيم، و همين معنا برابركنيم و خلاصه توفيق را از ايشان سلب مىبر نفسشان كمك نمى

  
                                                      

 .2، ح54، ص 1، جكافى 1
 .4، ح55، ص 1، جكافى 2
 .5، ح55، ص 1، جكافى 3
 .3، ح55، ص 1، جكافى 4
 .249، ص 1، جتفسير قمى 5



 [188تا  187آيات (:7)سوره الأعراف ]

يَانَ  الَسَاعَةِ  عَنِ يسَْئَلُونكََ ﴿
َ
ِ  عِنْدَ  عِلمُْهَا إنَِمَا قُلْ  مُرْسَاهَا أ

رضِْ  وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ  ثَقُلتَْ  هُوَ  إلَِ  لوَِقْتهَِا يَُلَ يِهَا لَ  رَب 
َ
 الَْْ

تيِكُمْ  لَ 
ْ
نَكَ  يسَْئَلُونكََ  بَغْتَةا  إلَِ  تَأ

َ
كْثَََ  لكَِنَ  وَ  الََلِّ  عِنْدَ  عِلمُْهَا إنَِمَا قلُْ  عَنْهَا حَفِ   كَأ

َ
 لَ  قُلْ  ١٨٧ يَعْلَمُونَ  لَ  الَناَسِ  أ

مْلكُِ 
َ
ا لَ  وَ  نَفْعاا  لِنفَْسِ  أ عْلمَُ  كُنْتُ  لوَْ  وَ  الََلُّ  شَاءَ  مَا إلَِ  ضًََّ

َ
وءُ  مَسَنَِ  مَا وَ  الَْْيَُِْ  مِنَ  لسَْتَكْثََتُْ  الَغَْيْبَ  أ نَا إنِْ  الَس 

َ
 نذَِير   إلَِ  أ

  ﴾١٨٨ يؤُْمِنُونَ  لقَِوْم   بشَِيُ   وَ 

 ترجمه آيات

شود بگو علم آن نزد پروردگار من است كه جز وى، آن را به موقع خود آشكار تو را از رستاخيز پرسند كه كى بپا مى
لم آن دانى بگو عپرسند گويى تو آن را مىآيد از تو مىآسمانها و زمين سنگين است و جز ناگهان به شما در نمىكند در نمى

 (.187)دانند نزد خداست ولى بيشتر مردم اين نكته را نمى
ى دبردم و بدانستم سود بسيار مىبگو من اختيار سود و زيان خويش ندارم جز آنچه خدا خواسته است اگر غيب مى

 (.188)آورند نيستم رسان و نويد بخش براى گروهى كه ايمان مىرسيد من جز بيمبه من نمى

 بيان آيات

شود كه علم به زمان وقوع قيامت از غيبهايى است كه مختص به خداى تعالى است، در اين دو آيه اين معنا روشن مى
شود تعيين وقت و حدس وقوع آن نيست، پس قيامت بپا نمىو كسى جز خدا از آن اطلاعى ندارد، و بطور كلى هيچ دليلى در 

 مگر ناگهانى، و در اين بيان با ذكر
  



توضيحى در مورد اينكه قيامت را جز خدا . بعضى از اوصاف قيامت به حقيقت آن اشاره شده است
 كند و در مورد سنگين بودن قيامت در آسمانها و زمينكسى هويدا نمى

يَانَ  لسَاعَةِ اَ  عَنِ يسَْئَلُونكََ ﴿
َ
  ﴾...هُوَ إلَِ  ... مُرْسَاهَا أ

در اينجا به معناى ساعت برانگيختن خلائق و بازگشت بسوى خدا و يك طرفى شدن و فيصل يافتن دادرسى « ساعة»
براى عهد است، و ليكن در عرف قرآن و همچنين در لسان شرع لفظ ساعت در « الساعة» ، الف و لامبنابراینعمومى است، 

 .معناى قيامت حقيقت شده
است، و معناى آيه « اثبات كردم آن را» است كه به معناى «ءارسيت الشي» اسم زمان و مكان و مصدر ميمى از «مرسى»

ار و به معناى كشف و اظه« تجليه» از« يجليها» و كلمه، «پرسند وقوع و ثبوت قيامت چه وقت استاز تو مى» :اين است كه
پس  .معنايش اين است كه پرده از روى آن چيز برداشت و آن چيز هويدا گشت« جلاه فانجلى» شوداست، و وقتى گفته مى

شود كند و پرده از روى آن و اينكه چه وقت واقع مىمعنايش اين است كه قيامت را هويدا نمى ﴾هُوَ  إلَِ  لوَِقْتهَِا يَُلَ يِهَالَ ﴿ جمله
كند بر اينكه ثبوت و وجود قيامت و علم به آن يكى است، يعنى وقوع معنا دلالت مىدارد مگر خداى سبحان، و همين بر نمى

كند بدون اينكه غير و ثبوتش در كمون غيب نزد خدا محفوظ است، و هر وقت بخواهد پرده از آن برداشته و آن را ظاهر مى
ممكن است چيزى به آن احاطه يابد و يا آن آرى، چگونه . او كسى به آن احاطه يافته و يا براى چيزى از اشياء ظاهر گردد

براى چيزى ظاهر گردد و حال آنكه ظهور و تحققش ملازم با فناى هر چيز است، و هيچ موجودى از موجودات نيست كه 
واهد خاى كه مىخودش ناظر و محيط به فناى خود بوده و يا فناى ذاتش برايش ظاهر گردد، علاوه بر اينكه اين علم و احاطه

قيامت تعلق بگيرد خود جزو نظام اين عالم است، و نظام سببى كه حاكم بر اين عالم است و در موقع وقوع قيامت بر هم به 
 وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ ثَقُلتَْ ﴿ :شود كه منظور از اينكه فرمودشود از همين جا ظاهر مىخورده و به يك نظام ديگرى متبدل مى

رضِْ 
َ
اين است كه علم به قيامت در آسمانها و زمين سنگين است، و البته سنگينى علم به آن عين  -و خدا داناتر است  - ﴾الَْْ

اند در اينكه آيا مقصود از ثقل ساعت در آسمانها و زمين ثقل علم به آن سنگينى وجود آن است، پس اين اختلافى كه كرده
ئد عقبات و حساب و جزاء است؟ و يا ثقل وقوع است؟ يا ثقل صفت آن بر اهل آسمانها و زمين است، چون مشتمل بر شدا

آن بر ايشان است بخاطر اينكه وقوعش مستلزم در هم پيچيده شدن آسمان و فرو ريختن ستارگان و بر هم خوردن مهر و ماه 
 ت؟اسها است؟ و يا منظور اين است كه آسمانها و زمين طاقت تحمل آن را ندارد چون بس عظيم و شديد و به راه افتادن كوه

براى اينكه ثقل قيامت منحصر در يك جهت و دو جهت نيست بلكه تمامى آنچه كه راجع به آن است . ثمرى استاختلاف بى
 از قبيل ثبوت آن و علم به آن و صفات آن بر آسمانها و زمين و غيره

  



اى يعنى در آسمانها و زمين چيزى كه فنهمه ثقيل است، زيرا همين بس كه ثبوت آن مستلزم فنا و نابودى آنها است، و در آنها 
 .خودش را تحمل كند وجود ندارد

تيِكُمْ لَ ﴿ اينجا است كه وجه كلام خداى سبحان در
ْ
به « فجاة» و همچنين« بغتة» شود، چونظاهر مى ﴾بَغْتَةا  إلَِ  تَأ

، و قيامت بخاطر همان سنگينى و معناى پديد آمدن چيزى است بطور ناگهانى و بدون اينكه قبل از پديد آمدن معلوم باشد
آيد، چون هيچ وصف و علامتى از آن ممكن نيست قبلا معلوم شود، و نيز ممكن عظمتش است كه بطور ناگهانى پديد مى

نيست كه اول مقدارى از آن ظاهر شود و سپس همه آن صورت وقوع بگيرد، و لذا پديد آمدنش براى تمامى اشياء بطور 
 .ناگهانى است
نَكَ يسَْئَلُونكََ ﴿ ز همين جا است كه معناى ما بقى آيه يعنى جملهو نيز ا

َ
ز ني ﴾الََلِّ  عِنْدَ  عِلمُْهَا إنَِمَا قلُْ  عَنْهَا حَفِ   كَأ

  .- ان شاء  الله -گردد، و توضيحش خواهد آمد روشن مى
نَكَ يسَْئَلُونكََ ﴿

َ
  ﴾...عَنْهَا حَفِ   كَأ

اصرار : حفيت فى السؤال» و گويا اين كلمه از ماده، 1معناى عالم و با خبر از چيزى استحفى به « كلمه» :راغب گفته
 .گرفته شده «كردم در پرسش

نَكَ ﴿ است و جمله «يسئلونك عنها كانك حفى بها» و تقدير آيه
َ
ظرف  و« يسئلونك» در وسط كلام و بين ﴾حَفِ  كَأ

ؤال را مكرر اين س( صلى الله عليه وآله و سلم)كند به اينكه معاصرين رسول خدا متعلق به آن قرار گرفته، و اين خود اشاره مى
 .اى سؤال و جواب را در عبارت تكرار كردهاند، و به همين جهت قرآن كريم تا اندازهاز وى كرده و اصرار ورزيده
نَكَ يسَْئَلوُنكََ ﴿ :و اينكه دوباره فرمود

َ
اشعار و يا دلالت دارد بر اينكه پرسش كنندگان خيال كرده بودند  ﴾عَنْهَا حَفِ   كَأ

ِ رَ  عِنْدَ  عِلْمُهَاإنَِمَا ﴿ :به امر پروردگارش در سؤال اول ايشان داد و فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)جوابى كه رسول خدا 
 ﴾ب 

كما اينكه ادب دينى  -اند به خداى تعالى است داز قبيل حواله دادن علم چيزى كه نمى علم آن تنها نزد پروردگار من است
تا به عبوديت و وظيفه آن اشعار « نزد پروردگار من است» :و بخاطر رعايت آن بود كه فرمود -كند هم همان را اقتضاء مى

اطى است، بدون اينكه ارتب تنها وصف عظمت قيامت ﴾هُوَ  إلَِ  لوَِقتْهَِا يَُلَ يِهَالَ ﴿ كرده باشد، و نيز خيال كرده بودند كه جمله
ها دوباره سؤال خود را تكرار كردند بلكه آن حضرت جواب ديگرى با علم به وقت آن داشته باشد و لذا بخاطر اين خيال

 .بدهد كه در ضمن آن در باره قيامت چيزى گفته و يا به جهل خود اعتراف كند
  

                                                      
 «.حفى»ماده 124راغب، ص  مفردات 1



تنها علم آن نزد  ﴾الََلِّ  عِنْدَ  عِلمُْهَاإنَِمَا ﴿ يشان داده و بگويد:لذا خداى تعالى دستور داد تا همان جواب را دوباره به ا
، و بلكه جوابى بود جدى( جنبه تعارف و رعايت ادب نبود)تا بدين وسيله به ايشان بفهماند كه جواب اول از  خداوند است

طلاعى از امر قيامت جهل نيست، بلكه ااگر آن حضرت در دو نوبت اينطور جواب داده اعتراف به جهل نكرده، چون اظهار بى
است، و خواسته است اين علم را به ايشان هم آموخته و بفهماند كه علم به قيامت منحصر در خدا ( ترين معارفبه عالى)علم 

است نه اينكه وى نسبت به آن جاهل است، البته در جواب اول رعايت وظيفه عبوديت را هم نموده و اسم رب را بكار برد، 
 .را قرار داد «اللَّه» ى در جواب دومى به جاى آنول

كْثَََ  لَكِنَ وَ ﴿ :سپس فرمود
َ
 دَ عِنْ  عِلمُْهَا نَمَاإِ ﴿ و بدين وسيله اشاره كرد به اينكه ايشان معناى ﴾يَعْلمَُونَ  لَ  الَناَسِ  أ

 ِ
چيزى را كه بشنوند بهمان محسوسات فهمند، چه ايشان بخاطر انس ذهنى كه با حس و محسوسات دارند هر را نمى ﴾...رَب 

اى برايشان توصيف كنند هر چيزى را كه تا اندازهسازند، و خيال مىمقايسه نموده، و آن را محكوم به حكم محسوسات مى
كتمان  اندتوانند بفهمند، و احاطه علمى به آن پيدا كنند، و اگر در اين بيان مطلبى از ايشان پنهان داشتند صرفا خواستهكردند مى

، و امر بر شان باطلفهميدند، و ليكن قياسكردند ايشان آن را عينا مانند ساير امور محسوسه مىكنند، و گر نه اگر كتمان نمى
 .اى از مغيبات و از آن جمله مساله قيامت است كه جز خداى سبحان كسى ياراى علم آن را نداردايشان مشتبه است، زيرا پاره

استفاده شد كه علم به قيامت را جز خدا كسى طاقت تحملش را ندارد، و ليكن بايد دانست كه تنها از آيه شريفه تنها 
 .علم به خود قيامت اينطور نيست، بلكه علم به خصوصيات و اوصاف آن نيز همين طور است

مْلكُِ  لَ قُلْ ﴿
َ
ا لَ  وَ  نَفْعاا  لِنفَْسِ  أ   ﴾...الََلُّ  شَاءَ  مَا إلَِ  ضًََّ

و اينكه وى ايشان را از غيب خبر دهد حكايت ( صلى الله عليه وآله و سلم)يى كه سؤال ايشان از رسول خدا از آنجا
اند، و چون علم به غيب حقيقتش از خدا است، كرد از اينكه ايشان ادعاى نبوت آن جناب را ادعاى علم به غيب تلقى كردهمى

وحى او است لذا دستور داد تا پيغمبرش خود را از ادعاى داشتن علم به و اگر غير او هم چيزى از آن دارد به تعليم خدا و 
 .غيب برى ساخته، و اين اشتباه را از ذهن ايشان بيرون كند

 سبب حقيقى اختصاص علم غيب به خداى تعالى
سبب حقيقى اختصاص علم غيب به خداى تعالى اين است كه غير او هر چه باشد وجودش محدود است، و ممكن 

كه از حدش بيرون شده و به آنچه كه خارج از حد او و غايت از او است آگاه شود، و معلوم است كه هيچ موجودى  نيست
 ر محدود و غير متناهى و محيط به غي

  



 .تمام اشياء نيست مگر خداى تعالى، پس تنها او عالم به غيب است
 شان قاصر از دركفهم ساده و عاميانه( وآله و سلم صلى الله عليه)و ليكن از آنجايى كه سؤال كنندگان از رسول خدا 

اين معنا بوده لذا خداى تعالى دستور داده كه جواب ايشان را طورى بدهد كه در خور فهم ايشان باشد، و آن اين است كه 
دارد  اطلاع سازد، و عادة معقول نيست كسى كه به همه خير و شرهاعلم غيب آدمى را به تمامى خير و شرها واقف مى: بگويد

 كند بايداز اطلاعات خود استفاده نكند، و اگر كسى تمامى خيرات را به خود جلب نكرده و همه شرور را از خود دفع نمى
 .بفهميم كه قطعا علم غيب نداشته است

مْلكُِ  لَ قُلْ ﴿ پس جمله
َ
ى ود بنحواست از خ( صلى الله عليه وآله و سلم)در صدر آيه توصيف رسول خدا  ﴾لِنفَْسِ  أ

عْلمَُ  كُنْتُ  لوَْ وَ ﴿ :كه با نتيجه داشتن علم غيب منافات داشته باشد
َ
دو  بيان نتيجه داشتن علم غيب است، تا اين، ﴾...الَغَْيْبَ  أ
نَاإنِْ ﴿ فصل از آيه نتيجه دهد كه وى علم به غيب ندارد، آن گاه جمله

َ
ست ابيان حقيقت حال آن جناب در ادعايى  ﴾نذَِير   إلَِ  أ

 .كند، و آن اين است كه من فقط مدعى رسالتم و با اين ادعا ادعاى ديگرى ندارمكه مى

 بحث روايتى

يَانَ  الَسَاعَةِ  عَنِ يسَْئَلُونكََ ﴿ در تفسير قمى در ذيل آيه
َ
قريش  :فرموده است( علیه السلام)معصوم : گفته، ﴾...مُرسَْاهَا أ

ده و عقبة بن ابى معيط را به نجران فرستادند تا در آنجا از علماء يهود مسائلى عاص بن وائل سهمى و نضر بن حارث بن كل
بپرسند، از مسائلى كه نامبردگان آموخته بودند و از ( صلى الله عليه وآله و سلم)را آموخته آن گاه آن مسائل را از رسول خدا 

 الَسَاعَةِ  عَنِ يسَْئَلُونكََ ﴿ ر جواب سؤال ايشان آيهشود، خداى تعالى دآن حضرت پرسيدند اين بود كه قيامت چه وقت بپا مى
يَانَ 
َ
  1را نازل كرد، ﴾...مُرْسَاهَا أ

خداوند در كتابش : روايت كرده كه فرمود( علیه السلام)و در تفسير عياشى از خلف بن حماد از مردى از امام صادق 
عْلمَُ  كُنْتُ  لوَْ وَ ﴿ فرمايد:مى

َ
وءُ  مَسَنَِ  مَا وَ  الَْْيَُِْ  مِنَ  لسَْتَكْثََتُْ  الَْغَيْبَ  أ  .2فقر است، «سوء» و مقصود از ﴾الَس 

به سند خود از خلف بن حماد از مردى از آن حضرت روايت كرده،  3اين روايت را صدوق نيز در معانى الاخبار: مؤلف
 .روايت كرده است( علیه السلام)آن را از جابر بن يزيد از حضرت ابى جعفر  4حسين بن بسطام هم در كتاب طب الأئمه

  
                                                      

 .ط قم 249، ص 1، جتفسير قمى 1
 .ط تهران 124، ح43، ص 2، جتفسير عياشى 2
 .172، ص معانى الاخبار 3
 .باب عوذة عند الحجامة 55، ص طب الأئمه 4



 [198تا  189آيات (:7)سوره الأعراف ]

 بهِِ  فَمَرَتْ  خَفِيفاا  حَْلْا  حََْلتَْ  تَغَشَاهَا فَلمََا إلََِْهَا ليِسَْكُنَ  زَوجَْهَا مِنْهَا جَعَلَ  وَ  وَاحِدَة   نَفْس   مِنْ  خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿
ثْقَلتَْ  فَلَمَا
َ
كََءَ  لَُ  جَعَلَ  صَالِْاا  آتاَهُمَا فَلَمَا ١٨٩ الَشَاكرِِينَ  مِنَ  لَنكَُونَنَ  صَالِْاا  آتيَتَْنَا لَئنِْ  رَبهَُمَا الََلَّ  دَعَوَا أ  آتاَهُمَا فيِمَا شََُ
  ١٩٠ يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ  فَتَعَالَ 

َ
نْفُسَهُمْ  لَ  وَ  نصَْاا  لهَُمْ  يسَْتَطِيعُونَ  لَ  وَ  ١٩١ يَُْلقَُونَ  هُمْ  وَ  شَيئْاا  يََْلُقُ  لَ  مَا يشَُِْكُونَ  أ

َ
ونَ  أ  يَنْصُُ

  عَلَيْكُمْ  سَوَاء   يتََبعُِوكُمْ  لَ  الَهُْدىَ  إلَِ  تدَْعُوهُمْ  إنِْ  وَ  ١٩٢
َ
مْ  دَعَوْتُمُوهُمْ  أ

َ
نْتُمْ  أ

َ
 الََلِّ  دُونِ  مِنْ  تدَْعُونَ  الَََِّينَ  إنَِ  ١٩٣ صَامِتُونَ  أ

مْثَالُكُمْ  عِبَاد  
َ
  ١٩٤ صَادِقيَِ  كُنْتُمْ  إنِْ  لكَُمْ  فَليْسَْتَجِيبُوا فَادْعُوهُمْ  أ

َ
رجُْل   لهَُمْ  أ

َ
مْ  بهَِا يَمْشُونَ  أ

َ
يْد   لهَُمْ  أ

َ
مْ  بهَِا يَبْطِشُونَ  أ

َ
 لهَُمْ  أ

عْيُ  
َ
ونَ  أ مْ  بهَِا يُبْصُِ

َ
كََءكَُمْ  ادُْعُوا قُلِ  بهَِا يسَْمَعُونَ  آذَان   لهَُمْ  أ َ  إنَِ  ١٩٥ تُنْظِرُونِ  فَلَ  كيِدُونِ  ثُمَ  شََُ  نزََلَ  الَََِّي الََلُّ  وَليِ ِ

كُمْ  يسَْتَطِيعُونَ  لَ  دُونهِِ  مِنْ  تدَْعُونَ  الَََِّينَ  وَ  ١٩٦ الَصَالِْيَِ  يَتَوَلَ  هُوَ  وَ  الَكِْتَابَ  نْفُسَهُمْ  لَ  وَ  نصََْ
َ
ونَ  أ  تدَْعُوهُمْ  إنِْ  وَ  ١٩٧ يَنْصُُ

ونَ  لَ  هُمْ  وَ  إلََِْكَ  يَنْظُرُونَ  ترََاهُمْ  وَ  يسَْمَعُوا لَ  الَهُْدىَ  إلَِ    ﴾١٩٨ يُبْصُِ

 ترجمه آيات

سبك اوست كه شما را از يك تن آفريد و همسر او را از او آفريد تا بدو آرام گيرد و چون وى را فرا پوشاند بارى 
هى اى به ما دگرفت و با آن مدتى سر كرد و چون سنگين شد، خدا، پروردگار خويش را بخواندند كه اگر فرزند شايسته

 (.189)سپاسگزار خواهيم بود 
  



و چون فرزندى شايسته به آنها داد براى خدا در عطيه وى شريكان انگاشتند اما خدا از آن چيزها كه با او شريك 
 (.190)انگارند برتر است مى

 (.191)كنيد اند با خدا شريك مىكنند و خودشان ساخته شدهچرا اين بتان را كه چيزى خلق نمى
 (.192)دهند توانند آنها را نصرت دهند و نه خودشان را نصرت مىبتانى كه نمى

كنند چه آنان را بخوانيد و چه ساكت بمانيد نتيجه يكسان است اگر ايشان را به هدايت دعوت كنيد شما را پيروى نمى
(193.) 

گوييد آنها را بخوانيد كه شما را اجابت كنند خوانيد بندگانى چون شمايند اگر راست مىآن كسان كه سواى خدا مى
(194.) 

ببينند  هايى دارند كه با آنيا چشم هايى دارند كه با آن به قوت گرفتن توانندمگر پاهايى دارند كه با آن راه روند يا دست
 (.195)هايى دارند كه با آن بشنوند، بگو شركاى خويش را بخوانيد و در باره من نيرنگ كنيد و مهلت ندهيد يا گوش

 (.196)كند سرپرست من خدايى است كه اين كتاب را نازل كرده و او شايستگان را سرپرستى مى
 (.197)دهند توانند شما را نصرت دهند و نه خودشان را نصرت مىمىخوانيد نو جز خدا كسانى را كه مى

 (.198)بينند نگرند ولى نمىبينيشان كه سوى تو مىشنوند مىاگر ايشان را به هدايت دعوت كنى نمى

 بيان آيات

 شرح آيات مربوط به خلقت انسان از نفس واحدة و نقض عهد والدين بعد از فرزند دار شدن
وع هاى ناى است كه در ساير آيات اين سوره بود، و آن عبارت بود از بيان ميثاقدر اين آيات همان زمينه زمينه كلام

 .انسانى و اينكه اغلب و اكثر افراد اين نوع آن ميثاقها را شكستند
  ﴾...وَاحِدَة   نَفْس   مِنْ  خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿

رفتارشان و اينكه عهد ازلى خود را شكسته و به آيات خدا ظلم كردند زده اين دو آيه مثلى است كه براى بنى آدم در 
 .شده است

مِنْ ﴿ اى گروه بنى آدم خداى تعالى آن كسى است كه شما را آفريد ﴾خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ :و معناى آن اين است كه
همسرش را آفريد  ﴾إلََِهَْا ليِسَْكُنَ زَوجَْهَا ﴿ ن يعنى از نوع آنو از آ ﴾مِنْهَا جَعَلَ وَ ﴿ از تن واحدى كه پدرتان بود ﴾وَاحِدَة   نَفْس  

 -تغشى به معناى جماع است  -پس وقتى با او در آميخت  ﴾تَغَشَاهَافَلَمَا ﴿ تا آن مرد به داشتن آن همسر آرامش دل يابد
هم چنان اين بار را داشت و با آن آمد و شد و  و« فمرت به» بار سبكى كه عبارت بود از نطفه برداشت ﴾خَفِيفاا  حَْلْا حََْلتَْ ﴿

 كرد تا آنكه نطفه در رحمش رشد نموده به حدنشست و برخاست مى
  



ثْقَلتَْ فَلمََا ﴿ كردجنين رسيد و سنگين شد، و همسر آدم احساس سنگينى آن را مى
َ
 ن شدپس وقتى سنگي ﴾رَبَهُمَا الََلَّ  دَعَوَا أ

صالح « صالحا» اگر روزى كنى ما را فرزندى ﴾آتيَتَْنَالَئنِْ ﴿ را كه پروردگارشان باشد بخواندند و با او عهد و پيمان بستند كه الله
چون در هنگام فرزنددار شدن و روزهاى ولادت  -عيب و آفت باشد براى زندگى و بقاء به اينكه فرزندى تام الخلقة و بى

در اين صورت از شكرگزارانت خواهيم  ﴾الَشَاكرِِينَ  مِنَ لَنكَُونَنَ ﴿ نه اينكه صالح دينى باشد -فرزند آرزوى انسان اين است 
شويم، و به هيچ سببى جز تو نگرائيده و به هيچ كنيم، و در امور خود از هر چيز به سويت منقطع مىبود، نعمتت را اظهار مى

 .آويزيمچيز جز تو دست نمى
پس وقتى خداوند آن فرزند دلخواهشان را به ايشان داد، و او را انسانى تام الخلقة و صالح براى  ﴾صَالِْاا  آتاَهُمَافَلَمَا ﴿

كََءَ  لَُ جَعَلَ ﴿ بقاء قرار داد و به وسيله او چشم آن دو را روشن كرد، پدر و مادر در فرزنددار شدن خود براى  ﴾آتاَهُمَا فيِمَا شََُ
اين بود كه علاقه و شفقت به آن فرزند ايشان را وادار كرد تا به هر سببى غير خدا دست خدا شريك قرار دادند، و جهتش 

آويخته، و در برابر هر چيزى غير خدا خاضع شوند، با اينكه با خدا شرط كرده بودند كه از شاكرين او باشند، و نعمت او و 
 .ديده گرفتندربوبيتش را كفران نكنند، ليكن عهد خود را شكستند، و شرط خود را نا

و جز آن كسانى كه خداوند به ايشان رحم كرده همه مردم اينطورند، يعنى همه همت و نيروى خود را صرف نقض 
، در اين قصه چند احتمال است.  ﴾يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ فَتَعَالَ ﴿ اندكنند كه با خدا بستهعهد و خلف وعده و شكستن عهدى مى

هايى حال ابوين از نوع بشر در موقع فرزنددار شدن و بيان هم، بيان عام نوعى باشد، چون تمامى انساناول اينكه منظور بيان 
توان گفت كه كثرت اين نوع، نتيجه توالد پدر و مادر است، هم آيند و ميروند همه مولود پدر و مادرى هستند، پس مىكه مى

ي هَاياَ ﴿ :چنان كه فرموده
َ
نْثَ  وَ  ذَكَر   مِنْ  خَلقَْنَاكُمْ  إنِاَ الَناَسُ  أ

ُ
 .1﴾قَبَائلَِ  وَ  شُعُوباا  جَعَلنَْاكُمْ  وَ  أ

داستان شريك قائل شدن براى خدا بعد از فرزند دار شدن، مربوط به آدم و حوا نيست بلكه شرح حال 
 نوع بشر است

كه  شفقت دارند اينطور است و غالبا حال پدر و مادر مخصوصا با در نظر گرفتن اينكه نسبت به فرزندشان محبت و
شوند، هر چند خودشان به تفصيل توجه و انقطاع خود التفات نداشته طبعا در امر فرزندشان متوجه و منقطع بسوى خدا مى

 باشند، عينا نظير دريانوردى هستند كه در
  

                                                      
 .13حجرات، آيه  -. اى آفريديم و اينطور به صورت نژادها و قبائل مختلف در آورديمهان اى مردم ما شما را از نر و ماده 1



هر  شود،ف به پروردگارش مىكند تمام توجهش معطوهنگام طوفان و تلاطم دريا و آنجا كه امواج با سرنوشت او بازى مى
چند تا آن روز پروردگارى را بندگى نكرده باشد، و خودش هم نفهمد كه الآن دلش به كجا تكيه دارد، چون اين حالت يك 

 .دهدتوجه به انسان دست مىحالت قلبى و درونى است كه خواه ناخواه با توجه و بى
و از سويداى دل منقطع به سوى پروردگارشان هستند، و چنين  پدر و مادر نيز نسبت به فرزند همين حال را دارند،

و  «پروردگارا اگر به ما فرزندى صالح و مطابق دلخواهمان روزى كنى البته از شكرگزارانت خواهيم شد» زبانحالى دارند كه
ر همين پدر و مادر در امدارد كند و فرزند صالحى به ايشان ارزانى مىوقتى خداوند اين خواسته درونى ايشان را مستجاب مى

 .شونداين فرزند براى خدا شريك قائل شده و در حفظ و تربيت او به هر دست آويزى دست زده و به هر پناهگاهى پناهنده مى
 ود ازچون اگر مقص ﴾يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ فَتَعَالَ ﴿ :فرمايدمؤيد اين معنايى كه براى آيه كرديم ذيل خود آيه است كه مى

دو نفر معين از افراد انسان مثلا از قبيل آدم و حوا باشد حق كلام اين بود كه در  -كه در صدر آيه بود  -« زوج آن» و« نفس»
عن شركهما پس بزرگتر است خدا از آن چيزى كه آن دو براى خدا : و يا بفرمايد -عما اشركا  الله فتعالى» :ذيل آيه بفرمايد

شود آيه راجع به و چون به صيغه جمع آورد معلوم مى)« از شركى كه آن دو ورزيدند شريك گرفتند و يا بزرگتر است
 (.سرگذشت آدم و حوا نيست بلكه راجع به شرح حال نوع انسانى است

علاوه بر اين، خداى تعالى بعد از آيه مورد بحث آيات ديگرى قرار داده كه همه شرك را مذمت و مشركين را توبيخ 
ير غ الله ظاهر از آنها اين است كه منظور از شرك در آنها پرستيدن غير خدا است، و حاشا كه آدم صفىكند، و مخصوصا مى

خدا را پرستيده باشد، با اينكه خداوند خودش تصريح كرده به اينكه آدم را برگزيده و هدايت فرموده، و نيز خودش تصريح 
او راه ندارد، و چه گمراهى بالاتر از پرستيدن غير خدا است؟  كرده به اينكه هر كه را كه او هدايت كند ديگر گمراهى در

 2﴾الَمُْهْتَدِ  فَهُوَ  الََلُّ  يَهْدِ  مَنْ وَ ﴿ :فرمايدو جاى ديگرى مى 1﴾هَدىَ  وَ  عَليَْهِ  فَتَابَ  رَب هُ  اجِْتَبَاهُ ثُمَ ﴿ :خداوند متعال يك جا فرموده

ضَل   مَنْ وَ ﴿ :فرمايدو يك جا هم مى
َ
 .3﴾الَقِْيَامَةِ  يوَْمِ  إلَِ  لَُ  يسَْتَجِيبُ  لَ  مَنْ  الََلِّ  دُونِ  مِنْ  يدَْعُوا مِمَنْ  أ

  
                                                      

 .122طه، آيه  -. پروردگارش او را برگزيد، و بازگشتش را بپذيرفت و او را هدايت كردپس  1
 .97اسرى، آيه  -. و كسى كه خدا او را هدايت كند پس او است هدايت يافته 2
 .5احقاف، آيه  -. كندخواند كه تا روز قيامت هر چه از او بخواهد او برآورده نمىتر از كسى كه غير خدا كسى را مىكيست گمراه 3



ر چند شود به آدم نسبت داد هشود كه به هيچ وجه ضلالت و پرستيدن غير خدا را نمىاز اين آيات به خوبى استفاده مى
 .نباشيمآدم را پيغمبر هم ندانيم و يا در باره پيغمبران قائل به عصمت 

تا اينجا گفتگوى ما در اين بود كه آيه راجع به داستان دو فرد از افراد بشر بنام آدم و حوا نبوده بلكه راجع به شرح حال 
گوييم ممكن هم هست آيه را مربوط به داستان شخصى آن دو گرفت و ليكن به اين بيان كه مقصود نوع بشر است، حالا مى

اين است كه سرگرم تربيت فرزند خود شده و در باره او به تدبير اسباب و عوامل « كاء گرفتندبراى خدا شر» :از اينكه فرمود
 .پرداخته، و همين معنا ايشان را از خلوص در بعضى از توجهات كه به پروردگار خود داشتند باز داشت

 بررسى اين احتمال كه آيات مذكوره در باره آدم و حوا باشد و اشكال وارد بر آن
ير كند، توضيح اينكه در تفسهم كه حكايت كلام آن دو است تاييد مى ﴾الَشَاكرِِينَ  مِنَ لَنكَُونَنَ ﴿ ن احتمال را جملهو اي

كْثََهَُمْ  تََِدُ  لَ وَ ﴿ اوائل اين سوره در ذيل جمله
َ
ح به فت - «مخلصون» در عرف قرآن «شاكرين» گفته شد كه، ﴾...شَاكرِِينَ  أ

فَتَعَالَ ﴿ كند، پس عتابى كه در جملهابليس راهى براى اغواى ايشان نداشته و غفلت در دل ايشان رخنه نمىهستند كه  -لام 
به آن دو شده بخاطر شرك يعنى اشتغال بغير خدا از قبيل اسباب هستى، و باز ماندن از اخلاص در توجه  ﴾يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ 

 .به خدا است
ماند، و آن اين است كه اگر مقصود اين بود چرا جمله فوق را بصورت جمع احتمال باقى مىليكن يك اشكال در اين 

 .آورده و علاوه، بعد از آيه مورد بحث هم صحبت را كشانيد به توبيخ از شركى كه ظاهرش پرستش غير خدا است
ره خصوص آدم صحبت كرده و در اين آيه در اينكه اول در با. انداين دو اشكال را بعضى از مفسرين چنين جواب داده

كُُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ آخر بيان را عمومى كرده است عكس آيه ِ ِ  فِ  يسَُيُ   برِِيح   بهِِمْ  جَرَيْنَ  وَ  الَفُْلكِْ  فِ  كُنْتُمْ  إذَِا حَتَ  الََِْحْرِ  وَ  الَبَّْ 
باره گرداندن ايشان در خشكى و ترى صحبت كرده و باشد، زيرا اول، خطاب را به عامه مردم متوجه نموده و در مى 1﴾طَي بَِة  

 .در آخر خطاب را مختص دريانوردان كرده است
 منِْ  خَلقََكُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ آيه مورد بحث هم اول خصوص داستان آدم و همسرش را ذكر كرده و مقصودش از جمله

 يكن بعد ازتنها آن دو بوده و ل ﴾زَوجَْهَا مِنْهَا جَعَلَ  وَ  وَاحِدَة   نَفْس  
  

                                                      
اه ها با وزش بادهاى مطبوع، ايشان را به رگيريد، و كشتىگرداند، تا آنجا كه در كشتى قرار مىاو آن كسى است كه شما را در خشكى و دريا مى 1

 .22يونس، آيه  -. اندازدمى



ر اند منظوتمام شدن داستان آن دو خصوص مشركين از بنى آدم را كه از خدا فرزند خواسته و سپس به وى شرك ورزيده
ض بندند و سپس آن را نقشوند حالشان چنين است كه عهد مىكرده است تا بفهماند هر دو نفرى از بنى آدم كه فرزنددار مى

 .كنندمى
كُُمْ  الَََِّيهُوَ ﴿ صحيح نيست، براى اينكه اگر بيان در آيهو ليكن اين تشبيه  ِ اص نخست عام بوده و در آخر خ ﴾...يسَُيُ 

ان نمايد، بخلاف عمومى شدن تدريجى بياى در آن بوده كه دلالت بر مقصود نموده و از اشتباه جلوگيرى مىشده قرينه قطعيه
توان كلام بليغى آنهم مانند قرآن را حمل بر آن كرد، مگر اينكه بگوييم ىخاص در آيه مورد بحث كه چون باعث اشتباه است نم

 .و ساير آيات بعد از آن است ﴾يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ فَتَعَالَ ﴿ در اين آيه نيز قرينه هست، و آن جمله
در آيه را حمل بر وجه و بهر حال اين وجه در حقيقت مثل اين است كه از دو وجه اول استفاده شده و مفسر مزبور ص

 (.اى نيستو يك وجه جداگانه)ثانى كرده و ذيل آن را حمل بر وجه اول نموده است 
بدين صورت دفع شود كه در آيه شريفه ( عمومى شدن تدريجى بيان خاص بدون قرينه)و چه بسا اعتراض سابق ما 

آتاهما جعل اولادهما له شركاء پس وقتى خداوند به آدم و فلما » :حذف و ايصال و تقدير بكار رفته و تقدير آن چنين بوده
حذف شده و مضاف اليه كه همان ضمير تثنيه ( اولاد)سپس مضاف « حوا فرزند داد اولاد آن دو براى خدا شريك قرار دادند

 .باشد بجاى مضاف قرار گرفته، و ليكن دليلى بر اين حذف و ايصال و تقدير نيست «جعلا» مستفاد از كلمه
ا اند به اينكه منظور همان آدم و حوا هستند كه به خدو چه بسا بعضى از مفسرين كه ملتزم به اشكال شده و تسليم شده

اند به رواياتى كه از بعضيها نقل شده عمل كرده باشند، غافل از شرك ورزيدند، و اين التزامشان بخاطر اين است كه خواسته
 .توان به امثال آنها عمل كردآن است، و به همين جهت نمىاينكه اين روايات جعلى و مخالف با قر

﴿ 
َ
  ﴾...يَُْلقَُونَ  هُمْ  وَ  شَيئْاا  يََْلُقُ  لَ  مَا يشَُِْكُونَ أ

ها و يا غير خدا چيزهاى ديگرى باشد كه هر چند صدر آيات احتمال دارد كه شرك در آن، عبارت از پرستش بت
آن ظاهر در اين است كه منظور شرك به صنم و آلهه متخذه از جمادات است،  اعتماد بر آنها نوعى شرك است، و ليكن ذيل

ها قدرت ندارند كه خودشان را و پرستش كنندگان خود را يارى كنند، و دعا كردن و نكردن ايشان اين بت: فرمايدچون مى
 .فهمندرا نمى

مْثَالُ  عِبَاد   الََلِّ  دُونِ  مِنْ  تدَْعُونَ  الَََِّينَ إنَِ ﴿
َ
گانه قبل احتجاج در اين آيه به مضمون آيات سه ﴾...بهَِا يسَْمَعُونَ  ... كُمْ أ

 نموده و معنايش اين است كه اگر
  



ها مخلوقند و قدرت بر هيچ كارى ندارند، چون خودشان مثل شما بندگانى هستند، همانطور كه شما مخلوقيد اين بت» :گفتيم
دليلش اين است كه اگر شما آنها را بخوانيد دعايتان را مستجاب  «هاآن بتو تدبير امورتان به دست غير است همچنين 

ها علم و قدرت دارند، گر چه مشركين صريحا ادعاى علم و قدرت براى گوييد كه بتكنند، بخوانيد آنها را اگر راست مىنمى
نند و حال كدى در ايشان و چطور مستجاب مىكند بر چنين اعتقااند كه دلالت مىاند، و ليكن ادعاهاى ديگر كردهها نكردهبت

نه  رود، ودهد و نه اين راه مىايد حركت نداشته نه آن از خود قدرتى نشان مىآنكه دست و پايى كه شما براى آنها تراشيده
ذكر دهيم كه تشنود، البته اين را هم بايد ايد مىبيند، و نه گوشى كه براى آنها ساختهايد مىچشمى كه برايشان درست كرده
 .شده است «عبد» در اين آيات به جماد هم اطلاق

كََءكَُمْ  ادُْعُواقُلِ ﴿   ﴾...تُنْظِرُونِ  فَلَ  كيِدُونِ  ثُمَ  شََُ
دهد تا به منظور تحدى و واداشتن به اظهار عجز، ايشان را تحريك كند به اينكه از خدايان خود يارى سپس دستور مى

روش خودش را از راه آنان جدا و متمايز سازد، و بفهماند كه پروردگار او آن خدايى است كه  بطلبند، تا بدين وسيله راه و
تمام علم و قدرت از او است و خدايان ايشان داراى هيچ علمى نيستند تا بوسيله آن راه به جايى ببرند، و هيچ قدرتى ندارند 

 .تا آن را در يارى ايشان اعمال كنند
و خدايان خود را بخوانيد تا شما را يارى كنند آن گاه با كمك آنها با من كيد و دشمنى نموده و به ايشان بگ: لذا فرمود

كند، چون او كسى است كه كتاب به هيچ وجه مرا مهلت ندهيد، زيرا پروردگارم مرا يارى نموده و كيد شما را از من دفع مى
 :دهد، او همان كسى است كه فرمودهكند و نصرتشان مىا مىنازل كرده تا بشر را هدايت كند، و او خودش كار مردم صالح ر

نَ ﴿
َ
رْضَ أ

َ
و من از همان مردمم پس قطعا مرا يارى خواهد كرد، بخلاف خدايان شما كه هيچ  1﴾الَصَالُِْونَ  عِبَادِيَ  يرَِثُهَا الَْْ

 .ها علم و قدرتى ندارندبينند، پس آنشنوند و نه مىقدرتى بر يارى شما و حتى بر يارى خود نداشته، نه مى
دهد به آنها خبر دهد كه وى از صالحين است، و در هيچ موردى كه قرآن از و در اين آيات به رسول خدا دستور مى

ليه وآله و صلى الله ع)دهد سابقه ندارد كه چنين بيانى را در صلاح پيغمبرى غير از رسول خدا صالح بودن پيغمبرى خبر مى
 .بكار برده باشد( سلم

 در اين آيات عليه اصنام و پرستش كنندگان آنها تحدى شده هم چنان كه غير آن جناب از
  

                                                      
 .105انبياء، آيه  -. شوندزمين را سرانجام مردم صالح مالك مى 1



 .اندنيز اين تحدى را كرده( علیه السلام)ساير انبياء 

 بحث روايتى

روايت كرده كه در ضمن حديثى مامون ( علیه السلام)در كتاب عيون به سند خود از ابى الصلت هروى از حضرت رضا 
كََءَ  لَُ  جَعَلَ  صَالِْاا  آتاَهُمَافَلَمَا ﴿ سؤال كرد كه معناى آيه از حضرتش  چيست؟ حضرت در جوابش فرمود: ﴾آتاَهُمَا فيِمَا شََُ

حوا براى آدم پانصد شكم فرزند آورد و در هر شكم يك پسر زائيد و يك دختر، و آدم و حوا با خدا عهد كرده و از او 
اگر فرزند صالحى به ما ارزانى بدارى البته از  ﴾الَشَاكرِِينَ  مِنَ  لَنكَُونَنَ  صَالِْاا  آتيَتَْنَالَئنِْ ﴿ درخواست كرده بودند كه:

و وقتى كه فرزندانى صحيح الخلقة و سالم از آفت و مرض به ايشان ارزانى  ﴾صَالِْاا  آتاَهُمَافَلَمَا ﴿ شكرگزاران خواهيم بود،
 در ميان اين فرزندانى كه خدا ﴾آتاَهُمَافيِمَا ﴿ آمدند، وف يعنى پسر و دختر به دنيا مىداشت اين فرزندان در هر شكم دو صن

كََءَ  لَُ جَعَلَ ﴿ داد دو صنف از ايشانبه آن دو مى براى خدا شريك قائل شدند، و مانند پدر و مادرشان شكر خدا را  ﴾شََُ
 گتر است خدا از آنچه كه ايشان براى او شريك گرفتند.پس بزر ﴾يشَُِْكُونَ  عَمَا الََلُّ فَتَعَالَ ﴿ نكردند:

 .1دهم كه تو حقا فرزند رسول خدايىمامون وقتى اين بيان را شنيد گفت: من شهادت مى
برگشت اين روايت به يكى از وجوهى است كه قبلا در دفع اشكال وارد بر آيه ايراد شد، و البته تعدادى روايت : مؤلف

سمرة بن جندب و ابى و زيد و ابن عباس نقل شده، و در آنها دارد آدم و حوا هر چه فرزند برايشان متولد در تفسير اين آيه از 
و  -اند نام بگذار تا برايت بم «عبد الحارث» اين دفعه اسم فرزندت را: ماند، شيطان به ايشان و يا تنها به حوا گفتشد نمىمى

بد ع» اسمش را: و در بعضى از اين روايات دارد كه گفت -كرد زندگى مى حارث اسم شيطان بود در آن موقعى كه در آسمان
بگذار، و در بعضى ديگر دارد كه وى حوا را تهديد كرد كه اگر اسم او را عبد الحارث و يا عبد  -بنده آفتاب  - «الشمس

ا او شرط كرد كه اگر اين اسامى رالشمس نگذارد در شكم بعدى بچه شتر و يا گوساله و يا چارپاى ديگرى خواهد زائيد، و با 
هايى است كه انتخاب كند بچه در شكمش انسانى تام الخلقه خواهد بود، و ليكن اين احاديث همه جعلى و از دسيسه

 .اندها در روايات ما كردهاسرائيلى
  

                                                      
 .تهرانط  156، ص 1، جعيون 1



رك ايشان ترك در اطاعت ش» :اندروايت شده كه فرموده( علیه السلام)از معصومين  2از تفسير عياشى 1و در مجمع البيان
و ظاهر اين روايت اين است كه جارى مجراى همان احاديث موضوعه است و حال اين هم حال  «بود نه شرك در معصيت

 ﴿ :اش فرمودههمانها است، براى اينكه مگر اطاعت با عبادت فرق دارد، آنهم اطاعت و عبادت ابليس كه خداى تعالى در باره
َ
أ

عْهَدْ  لمَْ 
َ
نْ  آدَمَ  بنَِ  ياَ إلََِكُْمْ  أ

َ
نِ  وَ  مُبيِ   عَدُو   لكَُمْ  إنِهَُ  الَشَيْطَانَ  تَعْبُدُوا لَ  أ

َ
و با همه اين احوال بعضى از .  ﴾اعُْبُدُونِ  أ

اند روايات مزبور بيشتر از اين دلالت ندارد كه آدم و حوا در صرف اسم شرك مفسرين اين احاديث را قبول كرده و گفته
 .اند و اين نه كفر است و نه معصيت، و اين وجه را طبرى هم قبول كردههورزيد

  
                                                      

 .510، ص 4، جمجمع البيان 1
 .43، ص 2، جتفسير عياشى 2



 [206تا  199آيات (:7)سوره الأعراف ]

مُرْ  وَ  الَعَْفْوَ خُذِ ﴿
ْ
عْرضِْ  وَ  باِلْعُرْفِ  أ

َ
 عَليِم   سَمِيع   إنِهَُ  باِلَلِّ  فَاسْتَعِذْ  نزَْغ   الَشَيْطَانِ  مِنَ  ينََْغََنَكَ  إمَِا وَ  ١٩٩ الَْْاَهِليَِ  عَنِ  أ

ونَ  هُمْ  فَإذَِا تذََكَرُوا الَشَيْطَانِ  مِنَ  طَائفِ   مَسَهُمْ  إذَِا اتَِقَوْا الَََِّينَ  إنَِ  ٢٠٠ ونَهُمْ  إخِْوَانُهُمْ  وَ  ٢٠١ مُبْصُِ ونَ  لَ  ثُمَ  الَغَ ِ  فِ  يَمُد   يُقْصُِ
تهِِمْ  لمَْ  إذَِا وَ  ٢٠٢

ْ
تَبعُِ  إنَِمَا قُلْ  اجِْتَبَيْتَهَا لَ  لوَْ  قاَلوُا بآِيةَ   تَأ

َ
ِ  مِنْ  إلََِ  يوُحَ  مَا أ

 قَوْم  لِ  رحَْْةَ   وَ  هُدىا  وَ  رَب كُِمْ  مِنْ  بصََائرُِ  هَذَا رَب 
نْصِتُوا وَ  لَُ  فَاسْتَمِعُوا الَقُْرْآنُ  قُرِئَ  إذَِا وَ  ٢٠٣ يؤُْمِنُونَ 

َ
 دُونَ  وَ  خِيفَةا  وَ  تضََُ عا  نَفْسِكَ  فِ  رَبكََ  اذُْكُرْ  وَ  ٢٠٤ ترُحَُْْونَ  لَعَلكَُمْ  أ

ِ  الَقَْوْلِ  مِنَ  الََْْهْرِ  غُدُو 
ونَ  لَ  رَب كَِ  عِنْدَ  الَََِّينَ  إنَِ  ٢٠٥ الَغَْافلِيَِ  مِنَ  تكَُنْ  لَ  وَ  الَِْصَالِ  وَ  باِلْ  يسَُب حُِونهَُ  وَ  عِبَادَتهِِ  عَنْ  يسَْتَكْبُِّ

  ﴾٢٠٦ يسَْجُدُونَ  لَُ  وَ 

 ترجمه آيات

 (.199)انگارى پيشه كن و به نيكى وادار كن و از مردم نادان روى بگردان نديده
 (.200)و چون از شيطان وسواسى به تو رسيد به خدا پناه جوى كه وى شنوا و دانا است 

 (.201)رت آيند بصيياد كنند و در دم به ( خدا را)كسانى كه پرهيزكارى پيشه كردند چون با پندار شيطانى برخورد كنند 
 (.202)كنند كشند و كوتاهى نمىو هم زادگان كفار به گمراهيشان مى

اى بگو من فقط آنچه را به اى فراهم نياوردهاى براى آنها نياورى گويند چرا از اين سو و آن سو آيهآيه( مدتى)و اگر 
 براى گروهى كه ـهايى از پروردگار شما است و كنم اين بصيرتشود پيروى مىمن وحى مى

  



 (.203)ايمان دارند هدايت و رحمت است 
 (.204)و چون قرآن خوانده شود بدان گوش داريد و خاموش مانيد شايد رحمتتان كند 

اش زدگان مبپروردگار خويش را به زارى و بيم در ضمير خود و به آواز غير بلند بامداد و پسينها ياد كن و از غفلت
(205.) 

 (.206)زيرا كسانى كه نزد پروردگار تواند از بندگى وى سرپيچى نكنند و تسبيح او گويند و سجده وى كنند 

 بيان آيات

اين آيات آخر سوره است، و در آنها مجددا غرضى را كه سوره بخاطر ايفاء آن نازل شده ذكر نموده يعنى به پيغمبرش 
يمى را اتخاذ كند كه دلها را متوجه آن سازد تا نفوس بدان بگرايند، و نيز تذكر، دهد به اينكه سيره حسنه و رفتار ملادستور مى

 .كندو در آخر ذكر را هم توصيه مى

ذِ ﴿ معناى عفو در: رْ  وَ  الَعَْفْوَ خ  م 
ْ
رْفِ  أ   ﴾باِلعْ 

مُرْ  وَ  الَْعَفْوَ خُذِ ﴿
ْ
عْرضِْ  وَ  باِلْعُرْفِ  أ

َ
  ﴾الَْْاَهِليَِ  عَنِ  أ

ه اين است ك «بگير عفو را» :معناى ملازمت و ترك نكردن آن چيز است پس معناى اينكه فرمودبه ، «اخذ به چيزى»
كنند بپوشان و از حق انتقام كه عقل اجتماعى براى بعضى بر بعضى ديگر تجويز همواره بديهاى اشخاصى كه به تو بدى مى

ص وشى نسبت به بديهاى ديگران و تضييع حق شخپكند صرف نظر نما و هيچ وقت اين رويه را ترك مكن، البته اين چشممى
نكه كند، براى ايشود عقل در آنجا عفو و اغماض را تجويز نمىاست، و اما مواردى كه حق ديگران با اسائه به ايشان ضايع مى

س حافظ واميعفو در اينگونه موارد وادار كردن مردم به گناه است، و مستلزم اين است كه حق مردم بنحو اشد تضييع گردد و ن
اثر شود، و تمامى آيات ناهيه از ظلم و افساد و كمك به ستمكاران و ميل و خضوع در برابر ايشان و بلكه اجتماع لغو و بى

 .كند، و اين خود روشن استتمامى آياتى كه متضمن اصول شرايع و قوانين است از چنين اغماضى جلوگيرى مى
اغماض و نديده گرفتن بديهايى است كه مربوط به شخص آن جناب بوده، و  ﴾الَْعَفْوَ خُذِ ﴿ پس منظور از اينكه فرمود:

سيره آن حضرت هم همين بود كه در تمامى طول زندگيش از احدى براى خود انتقام نگرفت، كما اينكه در بعضى از روايات 
 .راجع به ادب آن جناب گذشت

ت اند كه مساوى با مغفرمه عفو كرده و آن را طورى معنا كردهاين مطلب بنا به تفسيرى است كه ديگران در باره كل
 منظور از عفو وسط» :نقل شده كه فرمود( علیه السلام)است، و ليكن در بعضى از رواياتى كه بعدا خواهد آمد از امام صادق 

 و اين تفسير با مضمون آيه« است
  



عْرضِْ وَ ﴿ ، اگر تفسير اول مستلزم اين است كه در جملهتر است، و علاوه بر اينشريفه مناسبتر و از نظر معنا جامع
َ
 عَنِ  أ

وَ ﴿ جمله به يك معنا و ﴾الَْعَفْوَ خُذِ ﴿ چون جمله)آيد شائبه تكرار باشد بنا بر تفسير دوم اين شائبه هم در كار نمى ﴾الَْْاَهِليَِ 
عْرضِْ 

َ
 (.به معناى ديگرى خواهد بود ﴾الَْْاَهِليَِ  عَنِ  أ

  «نزغ شيطان» و «معروف» و «عرف» معناى
شناسند، به خلاف هاى جميل جارى در جامعه است كه عقلاى جامعه آنها را مىبه معناى آن سنن و سيره «عرف» كلمه

و  (نبوده بلكه منكر است «معروف» كه اينگونه اعمال عرف)كند آن اعمال نادر و غير مرسومى كه عقل اجتماعى انكارش مى
ند كاش اين است كه خود امر كننده عامل به آن چيزى كه ديگران را امر به آن مىامر به متابعت عرف، لازمهمعلوم است كه 

بوده باشد، و يكى از موارد عمل همين است كه تماسش با مردم و مردم را امر كردن طورى باشد كه منكر شمرده نشود، بلكه 
مُرْ وَ ﴿ :اينكه فرمود بنحو معروف و پسنديده مردم را امر كند، پس مقتضاى

ْ
ها و به تمامى معروفاولا اين است كه  ﴾باِلْعُرْفِ  أ

 .ها امر بكند و در ثانى خود امر كردن هم بنحو معروف باشد نه بنحو منكر و ناپسندنيكى
عْرضِْ وَ ﴿ جمله

َ
و نزديكترين دستور ديگرى است در مراعات مداراى با مردم، و اين دستور بهترين  ﴾الَْْاَهلِيَِ  عَنِ  أ

راه است براى خنثى كردن نتايج جهل مردم و تقليل فساد اعمالشان براى اينكه بكار نبستن اين دستور و تلافى كردن جهل 
 .داردمردم، بيشتر مردم را به جهل و ادامه كجى و گمراهى وا مى

  ﴾عَليِم   سَمِيع   نهَُ إِ  باِلَلِّ  فَاسْتَعِذْ  نزَْغ   الَشَيْطَانِ  مِنَ  ينََْغََنَكَ  إمَِاوَ ﴿
مِنْ ﴿ وارد شدن و مداخله در امرى براى خرابكارى و فاسد كردن آن است، و در آيه« نزغ» :گويدراغب در مفردات مى

نْ  بَعْدِ 
َ
 .1بعد از آنكه شيطان ميان من و برادرانم را بهم زد به اين معنا است ﴾إخِْوَتِ  بيََْ  وَ  بَيْنِ  الَشَيْطَانُ  نزََغَ  أ

رود، به معناى تكان دادن و از جاى كندن و وادار كردن است، و غالبا در حال غضب بكار مى: اندو بعضى ديگر گفته
به معناى كمترين وسوسه او است، و ليكن همه اين معانى نزديك به همند، البته نسبت به  «نزغ شيطان» :اندبعضى ديگر گفته

داد تا از جاهلان اعراض كند مناسبت دارد، زيرا ن با آيه قبلى هم كه دستور مىآيه مورد بحث معناى دوم نزديكتر است، چو
اى است از شيطان براى عصبانى كردن و آتش تماس گرفتن جاهلان با آدمى و مشاهده جهالت ايشان خودش يك نوع مداخله

 بجان كردن آدمى، آرى، برخورد زياد با جاهل،
  

                                                      
 «.نزغ»ماده 488راغب، ص  مفردات 1



اگر شيطان خواست مداخله : شود كهپس برگشت معناى آيه به اين مى. دهدوق مىآدمى را بسوى جهالت و مثل او شدن س
نمايد و با رفتار جاهلانه ايشان، تو را به غضب و انتقام وادار كند تو به خدا پناه بر، كه او شنوا و دانا است، با اينكه خطاب در 

 .امت آن جناب است چون خود آن حضرت معصوم استاست و ليكن مقصود، ( صلى الله عليه وآله و سلم)آيه به رسول خدا 

 پناه بردن به خدا از شر شيطان
ونَ  هُمْ  فَإذَِا تذََكَرُوا الَشَيْطَانِ  مِنَ  طَائفِ   مَسَهُمْ  إذَِا اتَِقَوْا الَََِّينَ إنَِ ﴿   ﴾مُبْصُِ

 طانى است كه پيرامون قلب آدمىآن شي« طائف از شيطان» يك نحوه تعليلى است براى امرى كه در آيه قبلى بود، و
چرخد تا راهى اى است كه در حول قلب مىاى پيدا كرده وسوسه خود را وارد قلب كند يا آن وسوسهكند تا رخنهطواف مى

 .به قلب باز كرده وارد شود
رگشت هر حال بنشويه است، و ليكن در عين ( وسوسه شيطان)بيانيه و بنا بر دوم ( خود شيطان)بنا بر اول « من» كلمه

و يا مورد  اى كه قبلا مجهولبه معناى تفكر آدمى است در امور براى پيدا كردن نتيجه« تذكر» دو معنا به يك چيز است، و كلمه
 .غفلت بود

كند، و معنايش اين است كه در موقع مداخله و اين آيه همانطورى كه گفته شد امر به استعاذه در آيه قبلى را تعليل مى
 .خدا پناه ببر، زيرا اين روش، روش پرهيزكاران است شيطان به

افتند كه پروردگارشان خداوند است كه مالك و شود به ياد اين مىآرى پرهيزكاران وقتى شيطان طائف نزديكشان مى
ند هم اومربى ايشان است، و همه امور ايشان بدست او است پس چه بهتر كه به خود او مراجعه نموده و به او پناه ببريم، خد

 .شوندسازد، ناگهان بينا مىشر آن شيطان را از ايشان دفع نموده و پرده غفلت را از ايشان بر طرف مى
 آمَنُوا الَََِّينَ  عَََ  سُلْطَان   لَُ  ليَسَْ إنِهَُ ﴿ كند كه آيهپس آيه شريفه همانطور كه ملاحظه كرديد همان مضمونى را افاده مى

 .در صدد افاده آن است 1﴾يَتَوَكََّوُنَ  رَب هِِمْ  عَََ  وَ 
و نيز معلوم شد كه پناه بردن به خدا خود يك نوع تذكر است، چون اساسش بر اين است كه خداى سبحان كه پروردگار 

تواند اين دشمن مهاجم را دفع كند، علاوه بر اينكه پناه بردن به خدا هم چنان آدمى است يگانه ركن و پناهگاهى است كه مى
 .قبلا هم گفته شد خود يك نوع توكل به او است كه

ونَهُمْ  إخِْوَانُهُمْ وَ ﴿ ونَ  لَ  ثُمَ  الَغَ ِ  فِ  يَمُد    ﴾يُقْصُِ
 برادران مشركين است« برادران ايشان» مثل اينكه اين جمله حاليه است، و منظور از

  
                                                      

 99.نحل، آيه  -. اند سلطنتى نيستبه درستى براى شيطان بر كسانى كه ايمان آورده و بر پروردگار خود توكل كرده 1



ريِنَ إنَِ ﴿ كه همان شيطانهايند، هم چنان كه در آيه  «يقصرون» چنين تعبيرى بكار رفته، و كلمه 1﴾الَشَيَاطِيِ  إخِْوَانَ  كََنوُا الَمُْبَذ ِ
 .به معناى كوتاه آمدن و اطاعت نهى است

 اند حالشان نسبت به تذكر و ابصار چنين است، اما مشركينكسانى كه تقوى پيشه خود كرده: و معناى آيه اين است كه
ان گرفتار برادران جنى خود هستند كه همواره ايشان را به سوى كژى و گمراهى در همين حال كه مردم با تقوى آن طورند اين

ت و يا معنايش اين اس. آيندكنند، و يك لحظه از كشاندن و يارى كردن آنان كوتاه نمىشان مىكشانند و در اين راه كمكمى
 .دارندآيند و از گمراهى دست بر نمىخود مشركين از شرك كوتاه نمى: كه

تهِِمْ  لمَْ  إذَِاوَ ﴿
ْ
  ﴾...اجِْتَبَيْتَهَا لَ  لوَْ  قاَلوُا بآِيةَ   تَأ

 «چرا جمع آورى نكردى آن را» :و به معناى جمع آورى كردن است، و اينكه گفتند« جباية» از باب افتعال از« اجتباء»
تو وقتى  :آيد اين است كهمىاند و معنايش بطورى كه از سياق بر كلامى است از ايشان كه به منظور تهكم و سخريه گفته

ز اين حرفهايى گويند چرا نرفتى ااى برايشان نبرى و يا دير كنى مىكنند، و اگر آيههاى قرآن را برايشان بخوانى تكذيبت مىآيه
تَبعُِ  إنَِمَاقلُْ ﴿ اى از اين طرف و آن طرف جمع آورى كنى و براى ما بياورى؟كه اسمش را آيه گذاشته

َ
ِ  مِنْ  إلََِ  يوُحَ  مَا أ

 ﴾رَب 
ِ هَذَا ﴿ فرستد،من از خود چيزى ندارم، تنها گوش به فرمان دستوراتى هستم كه پروردگارم به من وحى مى: بگو  مِنْ  رُ بصََائ

 وَ  ىا هُدوَ ﴿ خواهد شما را به وسيله آن بينا و روشن كندهايى است از ناحيه پروردگار شما، او مىو اين قرآن بصيرت ﴾رَب كُِمْ 
 . ﴾يؤُْمِنُونَ  لقَِوْم   رحَْْةَ  

نْصِتُوا وَ  لَُ  فَاسْتَمِعُوا الَقُْرْآنُ  قُرِئَ  إذَِاوَ ﴿
َ
  ﴾ترُحَُْْونَ  لَعَلكَُمْ  أ

الحديث  أنصت» به معناى استماع با سكوت است، و معناى: اندسكوت توأم با استماع است، و بعضى گفته «انصات»
خن يعنى ديگرى به س «انصته غيره» داد در حالى كه سكوت كرده بود، وحديث گوش مىاين است كه به  «و انصت للحديث

گوش فرا دهيد به قرآن و ساكت : يعنى ساكت شد، پس معناى جمله مورد بحث اين شد كه «انصت الرجل» او گوش داد و
است و ليكن بحسب دلالت عام  اند اين آيه در باره نماز جماعت و گوش دادن به قرائت امام جماعتهر چند گفته. شويد
 .است

 و در صبح و شام «خيفه» و «تضرع» امر به ذكر خداى تعالى با
  ﴾...الَقَْوْلِ  مِنَ  الََْْهْرِ  دُونَ  وَ  خِيفَةا  وَ  تضََُ عا  نَفْسِكَ  فِ  رَبَكَ  اذُْكُرْ وَ ﴿

 آهسته،ذكر و ياد پروردگار را بدو قسم تقسيم كرده، يكى توى دل و يكى به زبان و 
  

                                                      
 .27اسرى، آيه  -. اسراف كنندگان برادران شيطانهايند 1



آن گاه هر دو قسم را مورد امر قرار داده، و اما ذكر به صداى بلند را مورد امر قرار نداده بلكه از آن اعراض كرده، و اين نه به 
خاطر ذكر نبودن آن است، بلكه به خاطر اين است كه چنين ذكر گفتنى با ادب عبوديت منافات دارد، دليل اين معنا روايتى 

كرد تا وارد شده كه در بعضى از جنگهايش با اصحابش طى مسافت مى( صلى الله عليه وآله و سلم)دا است كه از رسول خ
: فت، حضرت فرمودگرسيدند به بيابانى هولناك، و اتفاقا آن شب شبى تاريك بود يكى از اصحابش به صداى بلند تكبير مى

 .-گفته نماند كه اين روايت نقل به معنا شده البته نا -خوانيد نه دور است و نه غايب آن كسى را كه شما مى
يك نوع مخصوصى از ترسيدن « خيفة» و به معناى تملق توأم با نوعى خشوع و خضوع است، و «ضراعة» از «تضرع»

ل و مي «تضرع» در معناىبنابراين را گويند، و منظور از آن، آن نوعى است كه با ساحت مقدس بارى تعالى مناسب است، 
پرهيز و ترس و ميل بدور شدن از آن شخص نهفته است،  «خيفه» اليه، و در معناى -ديك شدن به شخص متضرع رغبت به نز

پس مقتضاى اينكه ذكر را توصيف كرد به دو وصف تضرع و خيفه، اين است كه آدمى در ذكر گفتنش حالت آن شخصى را 
ترسد و از ترس آن به عقب برگشته ود و هم از آن مىرداشته باشد كه چيزى را هم دوست دارد و به اين خاطر نزديكش مى

رسد از ناحيه خود ما شود، و خداى سبحان هر چند خير محض است، و شرى در او نيست، و اگر شرى به ما مىو دور مى
هش است، و ليكن خداى تعالى ذو الجلال و الاكرام است، هم اسماء جمال را دارد كه ما و هر چيزى را به تقرب به درگا

كند، و هم داراى اسماء جلال است كه قاهر بر هر چيز است، و هر چيزى را از او دفع و دعوت نموده و بسويش جذب مى
به اين است كه مطابق با مقتضاى همه اسماءش بوده  -كه داراى همه اسماء حسنى است  -كند، پس ذكر شايسته او دور مى

د مگر گيرو اين صورت نمى( اش باشدنه اينكه تنها بر طبق اسماء جماليه)اش باشد چه اسماء جماليه او و چه اسماء جلاليه
 .اينكه تضرعا و خيفة و رغبا و رهبا باشد

﴿ ِ باشد و در نتيجه تنها ذكر قولى  ﴾الَقَْوْلِ  مِنَ  الََْْهْرِ  دُونَ وَ ﴿ ظاهر اين جمله اين است كه قيد جمله ﴾الَِْصَالِ  وَ باِلْغُدُو 
شود نه ذكر قلبى، آن وقت با بعضى از فرائض يوميه نيز تطبيق قسم ذكر در صبح و ذكر در شام تقسيم مىاست كه به دو 

 .كندمى
اين جمله تاكيد امر به ذكر در اول آيه است، و در آن از خود غفلت، نهى نكرد بلكه از  - ﴾الَغَْافلِيَِ  مِنَ  تكَُنْ  لَ وَ ﴿

 .مقصود از غافلان آن كسانى هستند كه غفلت در ايشان مستقر شده داخل شدن در زمره غافلان نهى فرمود، و
 شود آن ذكر مطلوبى كه در اين آيه به آن امر شده عبارت است ازبا اين بيان روشن مى

  



اينكه انسان ساعت بساعت و دقيقه بدقيقه بياد پروردگارش باشد، و اگر احيانا غفلت و نسيانى دست داد مجددا مبادرت به 
 .نموده و نگذارد كه غفلت در دلش مستقر گردد، و در آيه بعدى نيز دلالت بر اين معنا هست، و بزودى خواهد آمدذكر 

شد استمرار بر ذكر خدا در دل است در حالت تضرع و خيفه ساعت بساعت و ذكر به پس آنچه كه از آيه استفاده مى
 .زبان در صبح و شام

 شوداو حاصل مىقرب به خدا فقط به وسيله ياد و ذكر 
ونَ  لَ  رَب كَِ  عِنْدَ  الَََِّينَ إنَِ ﴿  ﴾يسَْجُدُونَ  لَُ  وَ  يسَُب حُِونهَُ  وَ  عِبَادَتهِِ  عَنْ  يسَْتَكْبُِّ

بياد  :شود، معنايش اين مىبنابراینرساند كه در مقام بيان علت امرى است كه در آيه سابق بود، ظاهر سياق آيه مى
زيرا كسانى كه نزد پروردگارت هستند، همين طورند، يعنى به ياد آر پروردگارت را تا از  پروردگارت باش چنين و چنان،

 .كسانى باشى كه نزد پروردگارت هستند، و از زمره آنان خارج نشوى
ان كه تنها ملائكه نيستند، هم چن« كسانى كه نزد پروردگار توأند» :و به همين بيان روشن شد كه منظور از اينكه فرمود

ور تو اين چنين به ياد پروردگارت باش، براى اينكه ملائكه همين ط: اند، زيرا معنا ندارد بگوييماز مفسرين تفسير كرده بعضى
شود كه مقصود مطلق مقربين درگاه خدايند، چون اين تعبيرى است كه استفاده مى ﴾رَب كَِ عِنْدَ ﴿ به ياد اويند، بلكه از لفظ
 .رساندحضور بدون غيبت را مى

هاى شود، و به وسيله ذكر است كه حجابشود كه قرب به خدا تنها به وسيله ياد و ذكر او حاصل مىاز آيه ظاهر مى و
گردد، و اگر ذكرى در كار نباشد جميع موجودات نسبت به نزديكى به او و دورى از او اش بر طرف مىحائل ميان او و بنده

لَ ﴿ و در جمله .بود كه يكى به او نزديكتر و يكى دورتر باشديان موجودات نمىبودند و از اين نظر هيچ اختلافى ميكسان مى
ونَ  اى ذكر شده كه ذكر باطنى مانند ذكر زبانى به آن متصف گانهامور سه ﴾يسَْجُدُونَ  لَُ  وَ  يسَُب حُِونهَُ  وَ  عِبَادَتهِِ  عَنْ  يسَْتَكْبُِّ

به حال عدم استكبار و به حال تقديس خدا، و به حال سجده، و كمال تواند متصف باشد شود، توضيح اينكه، نفس مىمى
تواند به اين سه حالت متصف باشد، خشوع در برابر او عينا همانطورى كه ذكر زبانى كه مقصود از آن عمل خارجى است مى

 يسَُب حُِ  إلَِ  ء  شَْ  مِنْ  إنِْ وَ ﴿ و چنان نيست كه تسبيح مختص به زبان و سجده مختص به ساير اعضاء بوده باشد، هم چنان كه آيه
 و 2﴾يسَْجُدَانِ  الَشَجَرُ  وَ  الَنَجْمُ وَ ﴿ و آيه 1﴾بِِمَْدِهِ 

  
                                                      

 .44اسرى، آيه  -. گوى به حمد او استچيز نيست مگر اينكه تسبيح و هيچ 1
 .6رحمان، آيه  -. كنندساقه و درخت سجده مىگياه بى 2



ِ وَ ﴿ آيه رْضِ  فِ  مَا وَ  الَسَمَاوَاتِ  فِ  مَا يسَْجُدُ  لِلَّ
َ
 .نيز بدان دلالت دارد 1﴾الَْْ

تر و توصيف سبك« سجده كردن» و« نمودن تسبيح»، «استكبار نكردن» توصيف مقربين درگاه خدا به سه وصف
ونَ  لَ  عِنْدَهُ  مَنْ وَ ﴿ ترى است نسبت به توصيفى كه در آيهآسان ونَ  لَ  وَ  عِبَادَتهِِ  عَنْ  يسَْتَكْبُِّ  وَ  لليَْلَ اَ  يسَُب حُِونَ  يسَْتَحْسُِِ
وافَإنِِ ﴿ و آيه 2﴾يَفْتَُُونَ  لَ  الَنَهَارَ  مُونَ  لَ  هُمْ  وَ  الَنَهَارِ  وَ  باِللَيْلِ  لَُ  يسَُب حُِونَ  رَب كَِ  عِنْدَ  فَالََِّينَ  اسِْتَكْبَُّ

َ
از ايشان شده،  3﴾يسَْأ

كار و يا سرگرم به كارى كه منافى با عبادت باشد اى بىشود، بطورى كه هيچ دقيقهچون از اين دو آيه استمرار فهميده مى
د، بلكه همانطور كه ملاحظه كرديد از عبادت به اين مقدار اكتفاء كرده كه باعث كننيستند، و اما آيه مورد بحث اينطور امر نمى

 .شود غفلت در دل رخنه نكند
« نبياءا» و سوره« حم» اى است كه آيات سورهتر از آن مرتبهاى از ذكر را مورد امر قرار داده كه پائينپس اين آيه مرتبه

 .-و خدا دانا است  -به آن امر كرده است 

عفو و گذشت، ذكر خدا، استماع به تلاوت قرآن : رواياتى در باره)بحث روايتى 
 ...(و

رده شنيده روايت ك( علیه السلام)در تفسير عياشى از حسين بن على بن نعمان از پدرش از كسى كه او از امام صادق 
حمد ملازم با عفو باش و آن را ترك خداى تعالى رسول خود را ادب كرد و از در تاديب فرمود: اى م: است كه امام فرمود

مكن و به معروف دستور ده و از نادانها اعراض كن، آن گاه حضرت فرمود: معنايش اين است كه از ايشان به همان حفظ 
و در الدر المنثور است كه ابن مردويه .  4ظاهر اكتفاء نموده و آنچه مقدورشان هست بگير، و كلمه عفو به معناى وسط است

 خواهدآن مكارم اخلاقى كه خداوند آن را مى: فرمود( صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : روايت كرده كه گفتاز انس 
اين است كه عفو كنى و درگذرى از هر كس كه تو را ظلم كرد، و پيوند خويشى كسى را كه با تو قطع كرده تو وصل كنى، 

 رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( آيهو آن كس كه تو را محروم كرده به او بدهى، آن گاه 
  

                                                      
 .49نحل، آيه  -. كند آنچه كه در آسمانها و آنچه كه در زمين استبراى خدا سجده مى 1
 .20ء، آيه انبيا -. گويند و سستى نگيرندب و روز او را تسبيح مىشوند شتابند و خسته نمىو كسى كه نزد او است، از عبادتش سر نمى 2
 .38حم سجده، آيه  -. شونداگر از عبادتش بزرگى كردند پس آنها كه نزد پروردگار توأند شب و روز او را تسبيح گفته و خسته نمى 3
 .126، ح43، ص 2، جتفسير عياشى 4



مُرْ  وَ  الَْعَفْوَ خُذِ ﴿
ْ
عْرضِْ  وَ  باِلْعُرْفِ  أ

َ
 .1را قرائت نمود ﴾الَْْاَهِليَِ  عَنِ  أ

و  .از طريق اهل سنت رسيده است( صلى الله عليه وآله و سلم)و در اين معنى روايات بسيارى از رسول خدا : مؤلف
 آيه بعد از آنكه: ابن ابى الدنيا در كتاب مكارم اخلاق از ابراهيم بن ادهم روايت كرده كه گفتنيز در همان كتاب است كه 

مُرْ  وَ  الَْعَفْوَ خُذِ ﴿
ْ
عْرضِْ  وَ  باِلْعُرْفِ  أ

َ
من مامور شدم نازل شد، رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( فرمود:  ﴾الَْْاَهِليَِ  عَنِ  أ

 .2اتخاذ كنمبه اينكه اخلاق متوسط مردم را 
مُرْ  وَ  الَعَْفْوَ خُذِ ﴿ وقتى آيه: ابن جرير از ابن زيد روايت كرده كه گفت: نويسدو نيز مى

ْ
عْرضِْ  وَ  باِلْعُرْفِ  أ

َ
 عَنِ  أ

پروردگارا اين دستور با غضب چطور قابل امتثال نازل شد رسول خدا )صلى الله عليه وآله و سلم( عرض كرد:  ﴾الَْْاَهِليَِ 
  3﴾...نزَْغ   الَشَيْطَانِ  مِنَ  ينََْغََنَكَ  إمَِاوَ ﴿ يه نازل شد:است؟ لذا آ

 .در اين روايت اشكالى است كه ممكن است آن را به آنچه كه در تفسير آيه گذشت توجيه كنيم: مؤلف
اى در هوسوساگر از ناحيه شيطان چيزى و : فرموده( علیه السلام)معصوم : گويدو در تفسير قمى، در ذيل آيه بالا مى

 .4دلت افتاد پس پناه ببر به خدا كه او شنوا و دانا است
ه و صلى الله عليه وآل)از رسول خدا : روايت كرده كه گفت عبد الله و در الدر المنثور است كه ابن مردويه از جابر بن

 .5خواندرا با الف مى، ﴾...طَائفِ   مَسَهُمْ إذَِا ﴿ شنيدم كه آيه( سلم
إذَِا ﴿ از آن حضرت معناى آيه: روايت كرده كه گفت( علیه السلام)و در كافى به سند خود از ابى بصير از امام صادق 

ونَ  هُمْ  فَإذَِا تذََكَرُوا الَشَيْطَانِ  مِنَ  طَائفِ   مَسَهُمْ  گيرد اى است كه تصميم مىدر باره بندهرا پرسيدم، حضرت فرمود:  ﴾مُبْصُِ
ونَ  هُمْ  فَإذَِاتذََكَرُوا ﴿ كند، و اين است معناى:ود، ناگهان بياد خدا افتاده و خوددارى مىگناهى مرتكب ش  .6﴾مُبْصُِ

 اين روايت را عياشى نيز از ابى بصير و على بن ابى حمزه و زيد بن ابى اسامه: مؤلف
  

                                                      
 .154، ص 3، جالدر المنثور 1
 .153، ص 3ج، الدر المنثور 2
 .154، ص 3، جالدر المنثور 3
 .253، ص 1، جتفسير قمى 4
 .155، ص 3، جالدر المنثور 5
 .7، ح434، ص 2، جكافى 6



 گيرد گناهىباره مردى است كه تصميم مىدر » :از آن حضرت روايت كرده است، و در روايت دو نفر اول عبارت چنين آمده
در » :و در روايت نفر آخر يعنى زيد بن ابى اسامه چنين آمده «كندمرتكب شود ناگهان به ياد خدا افتاده و از آن صرف نظر مى

وايات عنا رو در اين م «گذاردافتد و آن را وا مىباره گناهى است كه عبد تصميم به ارتكاب آن گرفته و ناگهان بياد خدا مى
 .1ديگرى نيز هست

نماز  (صلى الله عليه وآله و سلم)رسول خدا : و در الدر المنثور است كه ابن مردويه از ابن عباس روايت كرده كه گفت
نْصِتُوا وَ  لَُ  فَاسْتَمِعُوا الَقُْرْآنُ  قُرِئَ  إذَِاوَ ﴿ :اى قرآن خواندند، آيه نازل شد كهخواند، و دنبال سرش عده

َ
 .﴾أ

: در اين باره روايات ديگرى از طرف اهل سنت وارد شده كه در بعضى از آنها دارد آن عده بدنبال آن حضرت مؤلف
زدند لذا آيه مذكور نازل شد. و در بعضى ديگر دارد كه تنها جوانى از انصار و در بعضى ديگر مردى بود كه در نماز حرف مى

 .2كردچنين مى
اين قول از حضرت : گويداين قول كه آيه در باره نماز جماعت دنبال امام نازل شده مىو در مجمع البيان بعد از نقل 

 .3ابى جعفر روايت شده
واجب است سكوت براى قرآن چه در نماز : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)و نيز در مجمع البيان از امام صادق 

 .4و چه در غير نماز
وقتى نزد تو قرآن : روايت كرده، و در آخر آن دارد( علیه السلام)اين روايت را عياشى از زراره از امام صادق : مؤلف

 .5خوانده شود واجب است بر تو كه سكوت نموده و گوش فرا دهى
ت عرض حضربه آن : روايت كرده كه گفت( علیه السلام)بن ابى يعفور از امام صادق  عبد الله و نيز در مجمع البيان از

خواند و من در نمازم آيا واجب است بر من كه سكوت نموده و گوش فرا دهم؟ فرمود: آرى وقتى كردم: مردى قرآن مى
 .6شود واجب است بر تو سكوت و گوش دادنقرآن تلاوت مى

منين امير المؤابن الكواء دنبال : روايت شده كه فرمود( علیه السلام)و در تفسير عياشى از ابى كهمس از امام صادق 
كْتَ لَئنِْ ﴿ كرد:)علیه السلام( اين آيه را تلاوت مى شََْ

َ
امير المؤمنين در نماز  ﴾الَْْاَسَِِينَ  مِنَ  لَِكَُونَنَ  وَ  عَمَلُكَ  لََحَْبَطَنَ  أ

 .7خود سكوت كرد
  

                                                      
 .130و  129، ح44و، ص  128، ح43، ص 2، جتفسير عياشى 1
 .155، ص 3، جالدر المنثور 2
 .515، ص 4، جمجمع البيان 3
 .515، ص 4، جمجمع البيان 4
 .515، ص 4ج ،مجمع البيان 5
 .133و  132، ح44، ص 2، جتفسير عياشى 6
 .133و  132، ح44، ص 2، جتفسير عياشى 7



يا قرآن نباشد، و گر شود به آن صورتى كه خود امام مشغول خواندن حمد و سوره و البته اين روايات حمل مى: مؤلف
 .نه در آن صورت بايد حمل بر استحباب شود و بحث كامل اين معنا مربوط به فقه است

و در الدر المنثور است كه حكيم ترمذى از عمر بن خطاب روايت كرده كه گفت رسول خدا )صلى الله عليه وآله و 
ِ إنِاَ ﴿ گفت: سلم( نزد من آمد، و من او را غمگين يافتم، حضرت ريش مرا گرفت و  سپس فرمود: ﴾رَاجِعُونَ  إلََِْهِ  إنِاَ وَ  لِلَّ

ِ إنِاَ ﴿ جبرئيل هم اكنون بر من نازل شد و گفت: گفتم: آرى ما براى خدائيم و ما بسوى او بازگشت  ﴾رَاجِعُونَ  إلََِهِْ  إنِاَ وَ  لِلَّ
امت تو بعد از تو به اندك مدتى مورد فتنه قرار گذرد كه خواهيم كرد، ليكن اين از چيست اى جبرئيل؟ گفت: چيزى نمى

گيرد. گيرند، پرسيدم آيا اين فتنه، فتنه كفر است، يا فتنه ضلالت؟ در جوابم گفت: بزودى هر دو قسمش صورت مىمى
اه گذارم؟ گفت: از ناحيه همين كتاب خدا گمراى است و حال آنكه من قرآن را در ميان آنان مىپرسيدم اين از چه ناحيه

دهند، و مردم به جان شود، امراء، حق مردم را نمىاش از ناحيه قاريان قرآن و امراء ايشان شروع مىشوند. و اولين مرحلهمى
د، آينكشانند، و در اين راه كوتاه نمىافتند، و قاريان هم خواسته امراء را پيروى نموده و آنان را بسوى ضلالت مىهم مى

رى و مانند؟ فرمود: بوسيله خويشتندامانند به چه وسيله سالم مىاى كه سالم مىينحال پس آن عدهپرسيدم: اى جبرئيل، با ا
 .1كنندگيرند، و اگر ندادند صرفنظر مىصبر، اگر امراء حقشان را دادند مى

 .2رسل و امامانند گفته است: مراد از آن انبياء و، ﴾...رَب كَِ  عِنْدَ  الَََِّينَ إنَِ ﴿ و در تفسير قمى در معناى آيه
  

                                                      
 .155، ص 3، جالدر المنثور 1
 .ط قم 254، ص 1، جتفسير قمى 2



 فهرست مطالب جلد هشتم
 

 

  



 

 

 
  



 

 
  



 

 
  



 

 
  



 

 
 

  



 
  



 

 
  



 
  



 
  



 

 
  



 

 
  



 

 
  



 

 
  



 

 
 


